
opusdei.org

„Děkuj mu za vše,
protože všechno je
dobré.“

Být vděčný v dobrém i zlém
znamená uvědomit si, že nás
Bůh miluje: děkuji ti, že jsi se
mnou, děkuji ti, že tě toto
zajímá.

04.05.2018

Umět v životě správně volit: najít to
podstatné, postřehnout to důležité,
poznat to špatné, ignorovat to
nepodstatné. „Je-li v životě
vytouženým pokladem bohatství, v



čem spočívá větší bohatství než v
moudrosti, která všechno
působí?“ (Mdr 8,5) Moudrost je
nedocenitelná: všichni by ji chtěli pro
sebe. Moudrost je umění, které
nesouvisí se slovy, ale s chutí, se
schopností poznat, jak chutná dobro.
Trefně to vyjadřuje výraz sapientia,
překlad z řeckého sophia v knihách
naučných. V původním významu
znamená sapientia dobrá chuť, dobrý
čich. Moudrý člověk umí správně
vychutnávat dobro. Da nobis recta
sapere, prosíme Boha v jedné
prastaré modlitbě[1]: Dej ať správně 
vychutnáváme dobro.

Písmo představuje tuto moudrost
jako přirozené, snadno vznikající
poznání: „Moudrost září a nevadne,
ochotně se dává spatřit těm, kdo ji
milují, a najít těm, kdo ji hledají.
Všem, kdo dychtí po jejím poznání,
sama vychází vstříc. Kdo ji hned
zrána vyhledá, nebude se namáhat,
najde ji sedící u svých dveří“ (Mdr



6,12–14). Je však třeba ji hledat, přát
si ji, hned zrána ji trpělivě a vytrvale
vyhledávat, jak praví žalm: „Bože, tys
Bůh můj! Hledám tě za úsvitu, má
duše po tobě žízní. Mé tělo touhou po
tobě hyne ve vyschlé, prahnoucí,
bezvodé zemi“ (Žl 63,2). Hledání
moudrosti se stává celoživotním
úkolem. Proto také moudrost
přichází až s věkem. Moudrost, jak
mnohokrát řekl papež s poukazem
na knihu Sirachovec (srov. Sir 8,9), je
nejvlastnější starým lidem: oni jsou
„naší rezervou moudrosti“.[2] Stáří s
sebou sice také může přinášet potíže,
např. zakořenění některých
charakterových vad, jistou neochotu
přijmout vlastní omezení, či potíže
porozumět mladým lidem, ale nad
tím vším většinou převažuje
schopnost postřehnout a vychutnávat
to, co je skutečně důležité. A v tom
koneckonců spočívá pravá moudrost.

Toto umění měl na mysli svatý
Josemaría, když jednou promlouval



ke skupině věřících z Díla: „Až
uplyne třicet let, pohlédnete zpět a
užasnete. A pak už budete do konce
života jenom děkovat a děkovat…“[3]
Po letech už má člověk většinou jen
důvody k vděčnosti. Vyostřené hroty
problémů a potíží, které nás možná v
danou chvíli nepříjemně trápily, se
otupí, a začneme je vidět v jiném
světle, dokonce s jistým humorem.
Člověk se na všechno začne dívat z té
správné perspektivy a vidí, jak ho
Bůh vedl, jak z jeho chyb těžil dobro,
jak zužitkovával jeho snahu… Lidé,
kteří žili po boku blahoslaveného
Álvara, vzpomínají, že často
spontánně říkával: „Bohu díky.“ V
přesvědčení, že člověk by měl vlastně
stále děkovat, je obsažen zásadní
prvek pravé moudrosti. Té
moudrosti, které Bůh dává růst v
duši těch, kdo ji hledají, a kdo mohou
říci ještě dřív, než zestárnou:
„Rozumu jsem nabyl víc než starci,
neboť tvá ustanovení
zachovávám“ (Žl 119,100).



Všechno je dobré

Uprostřed bídy a útrap úkrytu v
honduraském vyslanectví psal svatý
Josemaría v roce 1937 věřícím z Díla
rozptýleným po Madridu: „Odvahu
tedy! Snažte se, aby byli všichni
spokojení: vše je k dobrému, vše je
dobré.“[4] Ve stejném duchu se nese i
další dopis napsaný o měsíc později
těm, kteří byli ve Valencii: „Mějte
odvahu. Neztrácejte radost, pokud
vás z nějakého důvodu, třebas
pochopitelného, přepadl smutek. Vše
je k dobrému.“[5]

Vše je dobré, vše je k dobrému. V
těchto slovech se odráží dva texty z
Písma. Jednak crescendo radosti
Boha při tvoření světa, který dochází
k závěru, že „všechno, co učinil, bylo
velmi dobré“ (Gn 1,31), a jednak
výrok svatého Pavla: „Těm, kteří
milují Boha, všecko napomáhá k
dobrému“ (Řím 8,28), který svatý
Josemaría shrnul do zvolání: „Omnia



in bonum!“ O několik let dříve, o
Vánocích roku 1931, se tato dvě
vlákna z Písma prolnula v poznámce,
z níž později vznikl bod Cesty. Vše je
dobré, vše je k dobrému: Být vděčný
za vše dobré a věřit, že Bůh dokáže
vytěžit dobro i z toho, co se zdá být
zlé:

„Zvykni si mnohokrát denně
pozvedat své srdce k Bohu v úkonech
díkůvzdání. — Protože ti dává to a
ono. — Protože tebou pohrdali. —
Protože nemáš, co potřebuješ, anebo
protože to máš.

Protože svou Matku, která je také
tvou Matkou, učinil tak krásnou. —
Protože stvořil slunce a měsíc a toto
zvíře a onu rostlinu. — Protože dal
tamtomu výřečnost a tobě
těžkopádnost.

Děkuj mu za vše, protože všechno je
dobré.“[6]



Na první pohled je vidět, že důvody k
vděčnosti nesledují žádné zvláštní
pořadí: je-li vše dobré, pak je dobrá
první věc, která se nám přihodí, i ta
následující, i ta další… všechny jsou
důvodem k vděčnosti. „Protože
stvořil slunce a měsíc a toto zvíře a
onu rostlinu.“ Jakoby nám svatý
Josemaría říkal: „Kamkoli se podíváš,
najdeš samé důvody k vděčnosti.“
Tyto řádky vyjadřují úžas nad Boží
dobrotou; úžas připomínající Píseň
tvorstva od svatého Františka, v níž
je také vše důvodem k vděčnosti:
„Chválen buď, můj Pane, skrze sestru
lunu, skrze hvězdy (…). Chválen buď,
můj Pane, skrze bratra vítr, skrze
vzduch a mraky, jasno, všecka počasí,
kterými všem stvořením svým žíti
dáváš (…). Chválen buď, můj Pane,
skrz ty, kdo z tvé lásky odpouštějí.“[7]

„Protože ti dává to a ono.“ Kolik věcí
nám Bůh dává a jak snadno si na ně
zvykáme. Zdraví, které bylo
nazýváno „klidem orgánů“, je toho



možná názorným příkladem: často se
stává, že bereme zdraví jako
samozřejmost, a teprve až když se
tělo začne ozývat, začneme si vážit
toho, co už nemáme. Vděčnost zde
spočívá zčásti v předcházení; v
pozorném naslouchání, abychom
postřehli ticho a nenápadnost, s níž
nám Bůh dává tolik věcí.
„Milosrdenství Boha nás provází den
po dni. Stačí mít bdělé srdce,
abychom je mohli vnímat. Jsme příliš
nakloněni všímat si pouze
každodenní námahy (…). Otevřeme-li
však své srdce, můžeme zjistit,
třebaže do ní nepřestáváme být
ponořeni, jak je k nám Bůh dobrý;
jak On na nás myslí právě v
nepatrných věcech a pomáhá nám
tak dosáhnout těch velkých.“[8]

Zlehčovali bychom však vděčnost,
kdybychom si mysleli, že je jen
dluženou odpovědí. Vděčnost je
něčím víc: právě proto, že spočívá ve 
vychutnávání dobrého, znamená být



vděčný Bohu radovat se s Ním z věcí,
které nám dává. Ve společnosti
milovaných lidí je radost vždy větší. I
ta nejobyčejnější věc pak může být
důvodem k tomu, aby byla pro
člověka příjemným prožitkem, aby
nebral sám sebe příliš vážně; aby
zakoušel radost „uprostřed
maličkostí všedního života jako
odpověď na láskyplnou výzvu Boha,
našeho Otce: ‚Synu, když něco máš,
využij to k vlastnímu dobru…
Nezbavuj se dobrodiní, které ti
nabízí den‘ (Sir 14,11.14). Kolik
otcovské něhy stojí za těmito slovy“.
[9]

Vše je k dobrému

Jestliže děkovat za dobré věci, které
nám Bůh dává, je už samo o sobě
výzvou, co teprve za věci méně
příjemné? „Protože tebou pohrdali.“
Protože se k tobě chovali chladně,
lhostejně; protože tě ponížili; protože
neocenili tvou snahu… „Protože



nemáš, co potřebuješ, anebo protože
to máš.“ Je přinejmenším
překvapivé, že mít a nemít je zde
klidně uvedeno pod jednou
hlavičkou. Skutečně lze děkovat
Bohu za nemoc, nezaměstnanost,
neklid? Děkovat za to, že nemáš dost
času – kolikrát nás to jen ničí;
protože nemáš odvahu, sílu, nápady;
protože to a ono se ti nepodařilo…
Ano: I tehdy, říká nám svatý
Josemaría, děkuj Bohu.

Tento postoj obrací naši pozornost
opět k protivenstvím, která svatý
Josemaría zakoušel, když psal dopisy
z honduraského vyslanectví, a k
utrpení, z něhož vzešla poznámka
stojící u zrodu tohoto bodu Cesty.[10]
Pozvání děkovat za špatné věci, jež se
zřetelněji objevuje na předchozích
stránkách, má svůj původ v zápisu
učiněném o pět dní dříve: „Paradoxy
malé dušičky. — Když ti Ježíš pošle
okolnosti, které svět nazývá dobrými,
plač ve svém srdci nad jeho dobrotou



a vlastní špatností: když ti Ježíš pošle
okolnosti, které svět nazývá
špatnými, raduj se ve svém srdci,
protože on ti dává vždycky to, co je
pro tebe nejlepší, a protože je to
krásná příležitost milovat kříž.“[11]

Přes vzájemnou časovou blízkost je
tato úvaha zařazena do jedné ze
dvou kapitol Cesty týkajících se
duchovního dětství. Je nám zde
poskytnut klíč, pomocí nějž lze
pochopit duchovní rozpoložení, v
němž je člověk připraven děkovat
Bohu „za vše, protože všechno je
dobré“. Vděčnost je sice znakem
moudrosti spojené s věkem a
přítomností Boha, ale objevuje se
pouze tehdy, je-li člověk „důvěryplně
odevzdán“[12] do rukou Božích;
svatý Josemaría na to přišel na cestě
duchovního dětství: „Viděl jsi
vděčnost malých dětí? — Napodobuj
je a jako ony říkej Ježíši v příznivých
i nepříznivých okolnostech: ”Jak jsi
dobrý! Jak dobrý!…“[13]



Vděčnost za to, co je špatné,
rozhodně není něco, co by člověka
napadalo samovolně. Vlastně se to
zpočátku může zdát poněkud
nepřirozené, až hloupé: jako bychom
popírali skutečnost, jako bychom
hledali útěchu v… dětské povídačce.
Avšak být vděčný v těžkých situacích
neznamená nevidět, nýbrž vidět dál.
Zdráháme se děkovat, protože to, co
vidíme, je ztráta, protivenství, útrapy.
Náš pohled je ještě příliš přízemní,
jako pohled dítěte, kterému se zdá, že
se hroutí svět, protože se mu rozbila
hračka, protože upadlo nebo si chtělo
ještě hrát. V danou chvíli prožívá
malé drama, ale po chvíli ho to určitě
přejde. „V duchovním životě bychom
měli být všichni (…) jako ty úplně
malé děti, které jsou jako z gumy,
které dokonce v pádu nacházejí
potěšení, protože ihned vstanou a
pobíhají dál; protože jim nechybí,
když je toho zapotřebí, rodičovská
útěcha.“[14]



Vděčnost, o níž hovoří svatý
Josemaría, není rouška, která jakoby
mávnutím kouzelného proutku
zakryla vše nepříjemné, ale
pozvednutí zraku k Bohu Otci, který
se na nás usmívá. Vděčností dáváme
prostor důvěře a odevzdanosti, před
nimiž protivenství ustupuje do
pozadí, i když nás nepřestane tížit.
Být vděčný za to, co nás bolí,
znamená přijmout to: „Nejlepší
způsob, jak vyjádřit vděk Bohu a
lidem, je přijímat všechno s
radostí.“[15] Člověk samozřejmě
napoprvé nejásá, spíše naopak. Ale i
když se duše vzpouzí, je třeba za
protivenství děkovat: „Pane, to není
možné… to snad ne… ale děkuji“;
„Chtěl bych mít víc času, víc sil…
chtěl bych, aby se ke mně ten člověk
choval lépe… chtěl bych, aby se
vyřešil onen problém, ona
nedokonalost. Ale Ty víš víc.“ A pak
poprosit Boha, aby zařídil věci tak,
jak si myslíme, že by měly
dopadnout, ale s pokojným vědomím,



že On ví, co dělá, a že umí nalézt
dobro i tam, kde my možná vidíme
jen samé zlo.

Děkovat za špatné věci slovy z
období onoho „děkuji za všechno“
předpokládá „věřit, jako věří děti,
milovat, jako milují děti, důvěřovat,
jako důvěřují děti“.[16] Tato zvláštní
forma důvěřivé odevzdanosti ve
vnitřním životě navíc odráží
přesvědčení, že před Bohem jsme
nepatrní, a že nepatrné jsou i naše
záležitosti. Boha však zajímají víc
než kohokoliv na světě. Odtud
pramení vděčnost za to, že se cítíme
být milováni: Děkuji, že jsi zde, vedle
mne; děkuji, že tě toto zajímá. V
zdánlivém oddálení Boha vnímáme
jeho blízkost: vnímáme Ho uprostřed
běžného života, protože problémy
jsou součástí běžného života. V
poutech protivenství se tak rodí ten
nejhlubší důvod k vděčnosti za vše
dobré i zlé: děkuji za to, že všude
nalézám Lásku. Pravým důvodem k



děkování, podstatou děkování je
skutečnost, že mne Bůh miluje a že
vše v mém životě je příležitostí k
tomu, abych miloval a cítil se být
milován.

Bolest nad tím, co nám schází, nad
lhostejností, nad nedostatkem všeho
druhu, nad důsledky našich chyb… v
sobě skrývá příležitost, abychom si
vzpomněli, abychom v sobě
probudili Boží Lásku. Uvědomme si,
že i když je pro nás těžké něčeho se
vzdát, i když je pro nás těžké
přijmout bolest nebo omezení, o nic
koneckonců nepřijdeme, máme-li
Boží Lásku. „Kdo by nás mohl
odloučit od lásky Kristovy? Snad
soužení nebo útisk nebo
pronásledování nebo hlad nebo bída
nebo nebezpečí nebo zabití?“ (Řím
8,35).

Pak můžeme „děkovat za vše,
protože všechno je dobré“.
Křesťanské bláznovství být za vše



vděčný pochází z vědomí Božího
synovství. Kdo si je vědom toho, že
má Otce, který ho má rád, ve
skutečnosti už nic víc nepotřebuje.
Dobrému Otci především děkujeme.
Taková je i láska Ježíše k Otci: Ježíš je
cele vděčnost, protože vše dostal od
Otce. Být křesťanem znamená
vstoupit do této lásky, do této
vděčnosti: Otče, děkuji ti, protože mě
vždy vyslyšíš (srov. Jan 11,41–42).

Nezapomeň děkovat

„Dobrořeč, má duše, Hospodinu,
nezapomínej na žádné jeho
dobrodiní!“ (Žl 103,2). V Písmu nám
Bůh často připomíná, abychom si na
něj vzpomněli. Obyčejně na Něj totiž
zapomínáme jako děti, které se
zabývají svými hračkami a na tatínka
si ani nevzpomenou. Bůh to ví a
chápe to. Jemně nás však vábí do své
náruče a všemi možnými způsoby
nám šeptá do ucha: vzpomeň si.
Vděčnost je tedy také otázkou paměti.



Proto papež často hovoří o „vděčné
paměti“.[17]

Děkovat za to, co je nám nepříjemné
– byť se to může zdát zvláštní – se ve
skutečnosti naučíme tak, že
nebudeme zapomínat děkovat Bohu
za to, co je nám příjemné. Ostatně,
každodenní život nám k tomu
poskytuje spoustu příležitostí: na
chvíli se zastavit, pomodlit se před
jídlem a poděkovat Bohu za to, že
máme co jíst; věnovat chvilku
díkůčinění po mši, poděkovat v
modlitbě za běžné věci v životě, a tak
objevit, že v sobě skrývají cosi
výjimečného; děkovat za práci,
střechu nad hlavou, lidi, kteří nás
mají rádi; děkovat za radost druhých;
vidět množství Božích darů v lidech,
kteří nám jakkoli pomáhají… Existují
také chvíle, kdy nám život vychází
vstříc prozářený krásou: světlo
zapadajícího slunce, něčí nečekaná
laskavost, nějaké příjemné
překvapení… To vše je příležitost,



abychom mezi šedými vlákny
každodenního života viděli barevné
stopy Boží Lásky.

Od pradávna vidělo lidstvo v plynutí
dne obraz života. Život je jako den, a
den jako život. Je-li tedy vděčnost
vlastností moudrého člověka, který
mnohé prožil, pak je dobré na konci
dne děkovat. Až se v Boží přítomnosti
zastavíme a zamyslíme nad
uplynulým dnem, bude nám Bůh
vděčný, když mu poděkujeme za
všechno, „etiam ignotis“[18]: i za to, o
čem nevíme; a když Ho také s
dětskou důvěrou poprosíme o
odpuštění za to, že jsme nebyli dost
vděční.

Carlos Ayxelá

[1] Modlitba Veni Sancte Spiritus.
Římský misál, Votivní mše k Duchu
svatému (A), vstupní modlitba.



[2] František, Generální audience, 4-
III-2015.

[3] Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 21–I–1955. In:
Crónica, VII–55, s. 28 (AGP, knihovna,
P01).

[4] Svatý Josemaría, Dopis 17–V–
1937. In: Camino, kriticko-historické
vydání, komentář k č. 268.

[5] Svatý Josemaría, Dopis 15–VI–
1937. In: tamtéž.

[6] Svatý Josemaría, Cesta, b. 268.
Původní poznámka je z 28. prosince
1931.

[7] Svatý František z Assisi, Píseň
tvorstva.

[8] Benedikt XVI., Homilie 15–IV–
2007.

[9] František, ap. exh. Evangelii
gaudium, 24–XI–2013, č. 4.



[10] Srov. Cesta, kriticko-historické
vydání, komentář k b. 267 a 268.

[11] Cesta, b. 873. Původní poznámka
je z 23. prosince 1931.

[12] F. Ocáriz, Pastýřský list, 14–II–
2017, č. 8.

[13] Cesta, b. 894. Text vychází také z
poznámky z 23. prosince 1931.

[14] Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
146.

[15] Santa Teresa de Calcuta, El amor
más grande, Urano, Barcelona 1997,
s. 51.

[16] Svatý růženec, s. 17. Text patří k
původnímu rukopisu, který svatý
Josemaría napsal „bez přerušení“
během novény k Neposkvrněnému
početí Panny Marie v roce 1931; srov.
kriticko-historické vydání, faksimile
a fotografie, č. 4.



[17] Srov. např. František, Evangelii
gaudium, č. 13; Homilie 18–VI–2017;
Homilie 12–XII–2017.

[18] Svatý Josemaría, „En las manos
de Dios“ (2–X–1971), En diálogo con
el Señor, kriticko-historické vydání,
Rialp, 2017, s. 307.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/dekuj-

mu-za-vse-protoze-vsechno-je-dobre/
(29.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/dekuj-mu-za-vse-protoze-vsechno-je-dobre/
https://opusdei.org/cs-cz/article/dekuj-mu-za-vse-protoze-vsechno-je-dobre/

	„Děkuj mu za vše, protože všechno je dobré.“

