
opusdei.org

Darovat víc, aniž
bychom byli hrdiny

Být svatý znamená „vydat ze
sebe to nejlepší“ a zároveň si
uvědomovat, že nakonec „je to
vždy Bůh, kdo to všechno dělá“.
Text o svatosti, kterou po nás
žádá Pán.

15.02.2019

Svatý Lukáš vypráví ve svém
evangeliu příběh o zázračném
rybolovu, který nám může pomoci
objevit, co Pán od každého z nás
žádá; jeho prosbu lze shrnout do



náročného a často nejasného slova 
svatost.

Podívejme se pozorně na Ježíšův
život: V době, kdy se odehrává scéna
s rybolovem, je Ježíš slavným a
vyhledávaným Mistrem, kterého
následuje mnoho lidí. Ježíš spatří na
břehu Genezaretského jezera dvě
lodě. „Rybáři z nich vystoupili a prali
sítě. Vstoupil na jednu z těch lodí,
která patřila Šimonovi, a požádal ho,
aby trochu odrazil od břehu. Posadil
se a z lodi učil zástupy. Když přestal
mluvit, řekl Šimonovi: ‚Zajeď na
hlubinu a spusťte sítě k lovení! Šimon
mu odpověděl: ‚Mistře, celou noc
jsme se lopotili, a nic jsme nechytili.
Ale na tvé slovo spustím sítě‘“ (Lk
5,2–5).

Jak víme, příběh pokračuje bohatým
rybolovem, je však důležité,
abychom si všimli toho, že Ježíš
vstupuje k rybářům do lodi, že je
volá, ptá se jich a povzbuzuje je, aby



udělali ještě něco většího, než co až
dosud udělali. Když se nad tím
zamyslíme hlouběji, může nás
napadnout: „Ano, měl bych dělat víc,
ale už tak mi dá dost práce, abych se
postaral sám o sebe…“ Tato reakce je
normální, nicméně nesprávná. Pán
nám neříká: „Neudělal jsi ani polovic
z toho, co jsi měl udělat. Teď musíš
dělat víc…“ Ježíš vstupuje do naší
lodi, protože chce vědět, jaké to v ní
je: a právě to je povolání. Je to výzva
vydat ze sebe to nejlepší. Ve zmíněné
scéně zaznívá výzva překvapivě ve
chvíli, kdy rybáři po celonoční
neúspěšné práci perou sítě. Pán je
volá přesně ve chvíli, kdy za sebou
mají neúspěch.

Kardinál Ratzinger v článku
uveřejněném 6. října 2002, v den
svatořečení Josemaríi Escrivy, v
deníku L‘Osservatore Romano uvedl,
že lidé mají nesprávnou představu o
tom, co je to svatost: „Jelikož víme, že
se v procesech svatořečení pátrá po



heroických ctnostech, téměř
nevyhnutelně si o svatosti vytváříme
mylnou představu: ‚To není pro
mne,‘ napadá nás, ‚já hrdinských
ctností dosáhnout nedokážu; to je
příliš vysoký ideál‘. Svatost by tak ale
byla vyhrazena jen pro některé 
výjimečné lidi, ne pro obyčejné
smrtelníky, jako jsme my. Taková
představa o svatosti není správná a
právě Josemaría Escrivá – a tento
bod považuji za klíčový – tuto
nesprávnou představu opravil.“

Drilem ke svatosti

Víme však, že svatý Josemaría na
normální a obyčejnou svatost nemá
monopol: svědectví o dosažitelné
svatosti – „svatosti odvedle“, jak ji
nazval papež František v encyklice 
Gaudete et exsultate, existuje mnoho.
Existuje však také jedno velmi
nebezpečné pojetí svatosti, a to
svatosti pojímané jako snaha
dosáhnout drilem dokonalosti ve



všem, co děláme. Takto však svatí ani
apoštolové svatost neprožívali.
Nebyli povoláni proto, že by byli
dobří nebo proto, že by ze sebe v tu
chvíli vydali to nejlepší. Svatý není
ten, kdo dělá všechno dobře, ale ten,
kdo svolí, aby Boží vůle působila v
jeho životě. Proč? Protože Bohu
důvěřuje.

Tento omyl je proto třeba napravit již
na úrovni terminologické, protože
řeč je o svatosti běžného života, o
posvěcování práce, o povolání ke
svatosti, která je určená všem… Slova
jsou důležitá, a když jim není
rozumět, vznikají problémy. Není až
tak samozřejmé, že výrazy jako
blahoslavený, mírný, svatost, hřích,
smíření, eucharistie… chápeme
správně. Kupř. posvěcování může být
mylně chápáno jako jakýsi druh
etické či dokonce estetické
dokonalosti člověka, který nikdy
nechybuje („Už to umím, a proto
chyby nedělám.“).



Pán nevstupuje do naší lodi proto, že
náš noční rybolov dopadl
vítězoslavně. Vlastně do ní někdy
vstupuje právě ve chvíli neúspěchu:
„Celou noc jsme se lopotili, a nic jsme
nechytili. Ale na tvé slovo spustím
sítě“ (Lk 5,5). Jako správný rybář Petr
věděl, že se má lovit v noci, ale přesto
proti všem svým zkušenostem znovu
rozhodil sítě. Důvěřoval více Bohu
než vlastním zkušenostem. A díky
jeho velkému aktu důvěry „zahrnuli
veliké množství ryb, že se jim sítě
téměř trhaly. Dali znamení
společníkům v druhé lodi, aby jim
přišli na pomoc, a ti přijeli. Naplnili
obě lodě, až se potápěly“ (Lk 5,6–7).

Důvěřuje-li člověk v Boha, stanou se
věci, které nečekal. Posvěcovat práci
a posvěcovat sebe v běžném životě
neznamená, že nás Bůh odmění
proto, že děláme všechno dobře a
nikdy se nemýlíme. Možná si nic
takového nemyslíme, ale když
uděláme něco špatně, v hloubi duše



nás často z pýchy, ze závisti nebo
žárlivosti napadne: „Pán mě potrestá,
protože jsem to udělal špatně.“
Takové pojetí svatosti není ani
evangelijní, ani křesťanské. Podobně
posvěcovat rodinný život
neznamená, že bude v domě neustále
vládnout řád. Rodiče malých nebo
dospívajících dětí mohou být v
pokušení myslet si: „Kdybych
posvěcoval svůj život, mé děti by byly
vždycky hezky učesané, měly by čisté
ruce a bílé zuby jako z reklamy na
zubní pastu…“ Jenže posvěcování
není o vnější dokonalosti běžného
každodenního, společenského a
rodinného života. Jde spíš o snahu
brát s úsměvem i takové chvíle, kdy
se zdá, že se na nás nepořádek přímo
valí ze všech stran, kdy se nic
nevydařilo, a ve všem vládne chaos a
evidentní nedokonalost.

Svatí, lidé jako my



Papež František v encyklice Gaudete
et exsultate připomíná, že „ke
svatosti není třeba být biskupem,
knězem, řeholnicí či
řeholníkem“ (Gaudete et exsultate, č.
14). Svatost není vyhrazena jen pro 
výjimečné lidi. „Častokrát jsme
pokoušeni myslet si, že svatost je
vyhrazena těm, kdo mají možnost
zachovávat odstup od běžného
zaměstnání, aby se věnovali
modlitbě,“ říká papež. Svatost bez
modlitby pochopitelně neexistuje, ale
hrozí nám nebezpečí myslet si
(možná po přečtení životopisu
nějakého světce), že svatí jsou lidé,
kteří zakoušeli častá „mystická
vytržení“…

Svatí přitom byli lidé jako my.
Neutíkali před běžnými činnostmi,
nestali se svatými proto, že prchli
před tlakem celé té řady starostí a
povinností, které musíme řešit. Právě
naopak. Díky nim objevili Boží
milosrdenství.



Svatost tedy znamená snažit se stát
nohama pevně na zemi, mít druhé
lidi rád, považovat je i události za
dar, a vnímat ve svém životě Boží
přítomnost. Svatosti nedosáhneme 
vzdor realitě, jež nás obklopuje, ale
právě skrze ni, tj. především skrze
rodinu a práci. Mohou samozřejmě
nastat výjimečné situace, ale
přednost má ta situace, v níž se právě
nacházíme.

Každý ať pere své vlastní sítě

Svatost také znamená vyprat sítě, i
když se zdá, že je to zbytečné,
protože rybolov za nic nestál.
Apoštolům sloužily sítě jako pracovní
nástroj; nám jako pracovní nástroj
slouží to, co běžně používáme.
Vyprat sítě znamená udržovat je v
pořádku, tj. snažit se v rozumné míře
o preciznost a uprostřed normálního
života pěstovat radostný postoj a
snažit se brát s úsměvem i ty situace,
kdy se nám zdá, že se nic nedaří.



Svatost neznamená, že se všechno
daří a já se dokážu usmívat;
znamená, že se budu trpělivě snažit
dál, i když jsem za celou noc nic
nechytil, přestože jsem se snažil.

Bojovat o svatost také znamená, že si
máme z lodí vzájemně pomáhat. V
okamžiku, kdy se objeví bohatý
úlovek, si možná uvědomíme, že
vyprání sítí bylo nejspíš rozhodující
pro to, aby se neroztrhly. Sítě
vydržely, protože jsme tuto maličkost
nezanedbali. A pak přijde na řadu
pomoc z druhé lodi. Bojovat o svatost
znamená snažit se druhému pomoct,
když to potřebuje, a ne si myslet:
„Musí si poradit sám. On má svou loď
a já taky svou.“

Prát sítě a plout směrem k druhé lodi
znamená pěstovat vztahové ctnosti a
vlastnosti, které pomáhají vycházet
dobře s druhými lidmi. Neexistuje
totiž svatost uzavřená do věže ze
slonoviny – místa, kde vládne



preciznost, a neexistují žádné
komplikace. K dobrému soužití s
lidmi přispějeme tím, že budeme
mluvit pozitivně a budeme si u nich
všímat toho dobrého. Mluvit o
ostatních dobře a vážit si jich
pomáhá vytvářet onu dobrou
atmosféru, ke které nabádá svatý
Pavel: „V uctivosti předcházejte
jeden druhého“ (Řím 12,10).
Znamená to, že láska má být znát.
Není možné mít někoho rád, a
přitom mu svou lásku slovem ani
skutkem neprojevit.

Poselství, které Pán svěřil svatému
Josemaríovi, obsahuje ještě jeden
důležitý aspekt. Svatost v běžném
životě se netýká jen individuálního
života jedné osoby, je něčím víc.
Specifické volání je osobním
povoláním, určitým druhem
„křestního zapálení“, které nám
pomáhá objevit, že obyčejný život je
pro nás povoláním a zároveň
posláním. Měli bychom se cítit



posláni vnášet světlo a lásku tam,
kde žijeme. Nejde o vyvolení na
základě nějaké domnělé
nadřazenosti, ale o poslání, k němuž
nás Pán ve své překvapivé
představivosti a dobrotě volí a vysílá
skrze křest.

Odvážit se dát víc, aniž bychom
byli hrdiny

Když si Šimon Petr uvědomí, co se
stalo – že k němu po jeho neúspěchu
vstoupil do lodi Ježíš a že jeho
rybolov se pak zázračným a
neočekávaným způsobem proměnil v
úspěch –, vrhne se Ježíšovi k nohám
a říká: „Pane, odejdi ode mě: jsem
člověk hříšný!“ (Lk 5,8) Petr má
strach. Když si člověk uvědomí, že ho
Bůh volá, pociťuje obvykle strach.
Kdyby setkání s Bohem bylo jen
nějakou neosobní záležitostí
minulosti, předmětem studia o jiné
době a jiných lidech, pak by člověk
strach neměl. Takto se bojí, že se



může změnit celý jeho život. Má
strach, protože cítí, že je volán, aby
se osobně zapojil, aby se tady a teď
pokusil vydat ze sebe to nejlepší.

Vzpomínám si, že při jednom setkání
mladých s papežem Janem Pavlem II.
zazněla píseň „Je možné dát víc“,
která vyhrála Festival italské písně v
Sanremu. Papež řekl, že název této
písně má velmi hluboký smysl, a
dodal: „Můžete se odvážit dát víc,
aniž byste byli hrdiny. Někteří si
myslí, že na to, aby se člověk k
něčemu odvážil, musí prokázat
nějakou hrdinskou ctnost. Ale ne
všechno je hrdinské, důležitá je
odvaha. Vždy se můžeme odvážit dát
víc, aniž bychom byli hrdiny“ (Jan
Pavel II., Setkání s mladými lidmi,
UNIV, 19. dubna 1987). Je možné dát
víc, aniž bychom se tím odlišovali od
představy, kterou o nás má Pán. „Ty
chceš, Pane, abych byl tím, kým jsem,
ale v té nejlepší verzi.“ Je to podobné,
jako když nás někdo fotí. Usmíváme



se přitom, ale náš úsměv není
falešný. Když se usmíváme, dáváme
ze sebe to nejlepší, co v nás je. To, co
je falešné, je úšklebek. Úsměv je vždy
pravdivý, i když stojí úsilí, a Pán nás
prosí o usměvavou svatost. Když se
to tak vezme, představuje si nás
každý, kdo nás má rád, jako člověka,
který se usmívá, protože taková je
naše pravá tvář.

Kardinál Luciani několik týdnů před
tím, než se stal papežem Janem
Pavlem I. napsal, že Josemaría
Escrivá de Balaguer (který tehdy
nebyl ještě ani blahořečený) učil
proměňovat práci v každodenní
úsměv. Svatost často znamená brát
svoje chyby, chyby partnera, kolegů,
přátel… a vlastně celý svět s
úsměvem, protože víme, že Bůh se na
nás dívá s láskou. Jak řekl Jan Pavel
II., nemusíme být hrdinové na to,
abychom dali víc.



Ježíš našemu a Petrovu strachu velmi
dobře rozumí a říká: „Neboj se.“ V
Lukášově evangeliu si můžeme
přečíst hezký popis apoštolova
duševního rozpoložení: „Zmocnil se
ho úžas – a také všech jeho
společníků – nad tím lovem ryb,
které chytili“ (Lk 5,9). Také Jakuba a
Jana, Zebedeových synů a
Šimonových společníků se zmocnil
úžas. Budiž nám proto útěchou, že i
tito tři apoštolové, kteří byli Kristu
nejblíž, pocítili strach, když byli
povoláni. „Byli naplněni strachem“ a
možná si mysleli: „To ne, já nejsem
prorok, nejsem svatý.“ Ježíš říká
Šimonovi: „Neboj se! Od nynějška
budeš lovit lidi“ (Lk 5,10). Nejenže od
nynějška dostaneš novou práci, ale
touto svou prací, svým životem a
svou přítomností budeš druhým
pomáhat. Ono „od nynějška“ však
musíme chápat správně, protože to
neznamená jednou provždy, ale spíše
že nám Pán pokaždé, když budeme



mít strach, řekne: „Neboj se, od
nynějška… začni znova.“

Liturgický svátek svatého Josemaríi
připadá na 26. červen. Koncem
března 1975, pár týdnů před svou
smrtí, oslavil svatý Josemaría 50 let
svého kněžského svěcení. Mimoděk
se přitom zamyslel nad svým
životem a jen tak bez přípravy řekl:
„Chtěl jsem udělat jakýsi úhrn těch
padesáti uplynulých let a dokonale
mě to rozesmálo. Smál jsem se sám
sobě a také jsem cítil hlubokou
vděčnost vůči Našemu Pánu, protože
je to On, kdo to všechno udělal.“

Toto je svatost, k níž jsme voláni. Ne
svatost těch, kteří říkají „Od nynějška
budou moje práce, mé vztahy, mé
děti takové, jak já určím“, ale svatost
těch, kteří vědí, že nakonec je to vždy
Bůh, kdo to všechno dělá. Až budeme
uvažovat o povolání apoštolů,
nezapomeňme na to, že Petr, Jakub a
Jan se poté dopustili ještě mnoha



chyb, ale Ježíš je přesto nepřestal
volat. Volání ke svatosti nezaznělo
jen jednou a provždy, opakuje se
každý den a denně se obnovuje.
Mimo Pannu Marii neexistuje svatý,
který by zde na zemi neměl
zkušenost s hříchem. Pán však kvůli
tomu své děti neopustí a neodejde od
nich, když se zmýlí. Každý den
vstupuje do naší lodě. Na nás je,
abychom ho přijali a důvěřovali
příslibu plodného a krásného života.

Stojí za to snažit se každý den
odpovídat jako Panna Maria: „Ať se
mi stane podle tvého slova“ (Lk 1,38).

Carlo De Marchi

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

darovat-vic-aniz-bychom-byli-hrdiny/
(28.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/darovat-vic-aniz-bychom-byli-hrdiny/
https://opusdei.org/cs-cz/article/darovat-vic-aniz-bychom-byli-hrdiny/

	Darovat víc, aniž bychom byli hrdiny

