
opusdei.org

Buržoazní
křesťanství

Přirovnáním Božího království
k pokladu, kvůli kterému člověk
prodá všechno, Ježíš vzdaluje
křesťanství od hodnot jako jsou
bezpečí nebo stabilita a
zaměřuje ho na riskování,
poslání a dobrodružství
zlepšovat svět.

11.12.2023

V jednom ze svých dopisů svatý
Josemaría vyslovuje diagnózu, která
je aktuální i dnes: „Často, i mezi
katolíky, kteří se zdají být



zodpovědní a zbožní, se vyskytuje
omyl, kvůli kterému si myslí, že jsou
povinni plnit pouze své rodinné a
náboženské povinnosti, a o
občanských povinnostech nechtějí
skoro ani slyšet.“1 Dále pak
upřesňuje, že obvykle „nejde o
sobectví: je to prostě nedostatek
formace, protože jim nikdo nikdy
jasně neřekl, že ctnost zbožnosti -
součást kardinální ctnosti
spravedlnosti - a smysl pro
křesťanskou solidaritu se
konkretizují také v aktivní
přítomnosti v občanské společnosti, v
tomto poznávání a přispívání k
řešení celospolečenských
problémů.“2

Individualistické křesťanství?

Tyto nedostatky ve formování
křesťanského svědomí nejsou
způsobeny pouze problémy v
katechezi nebo náboženské výchově,
ale jsou také důsledkem mentálních a



sociálních proměn, které přišly s
moderní dobou. Jsou do značné míry
důsledkem nové kultury, která se
lidem dostává pod kůži téměř od
narození.

To vysvětluje Benedikt XVI. ve své
encyklice Spe Salvi, když se podivuje
nad tím, jak v moderní době vznikla
představa, že „Ježíšovo poselství je
přísně individualistické a adresované
pouze jednotlivci“3; nebo také nad
tím, jak „lidé začali interpretovat“
ˏspásu dušeˊ jako útěk od
odpovědnosti za svět jako celek, a v
důsledku toho považovat program
křesťanství za sobecké hledání
spásy“.4 Obě myšlenky, jak
vysvětluje, by byly výsledkem
sekularizace křesťanského pojmu
naděje. Stalo se to, že v moderní době
vedly velké možnosti, které otevřel
vědecký pokrok a nové formy
společenského uspořádání, k
myšlence, že lidé mohou výhradně
vlastními silami znovu nastolit



ˏztracený rájˊ. Vykoupení světa se tak
stalo něčím, co se již neočekávalo „od
víry, ale od nově objevené korelace
mezi vědou a praxíˊ5: věda a
politické struktury nám měly přinést
ráj, který se zdálo, že náboženství
může slíbit pouze pro posmrtný
život.

V tomto sekularizačním procesu
náboženství nemizí, ale privatizuje
se, to znamená, že se omezuje na
oblast individuálního života. Ve
veřejné a sociální sféře se zdá, že
Bůh již není nezbytný k tomu, aby
čelil lidským výzvám. Navíc se
postupem času tvrdí, že omezení
náboženství na soukromý život
zajistí mír ve společnostech s občany,
kteří vyznávají různá náboženství
nebo jsou ateisty. Toto chápání místa
náboženství ve společenském životě
si často internalizují i sami věřící, a
to až do té míry, že zaujímají postoje,
které se staly terčem jedné z
nejčastějších kritik náboženství v



moderní době. Podle této kritiky by
křesťanská naděje spočívala v
„čistém individualismu, který by
opustil svět a vydal se vstříc jeho
bídě a uchýlil se k výhradně
soukromé věčné spáse“6. Křesťanům
je vytýkáno, že to, na čem jim
skutečně záleží, není tento život, ale
zajištění místa v životě budoucím.

Nic však nemůže být vzdálenější
skutečnosti evangelia, které nás činí
bližními všech potřebných (srov. Lk
10,36-37). Naše víra „vždy
předpokládá hlubokou touhu měnit
svět, předávat hodnoty, zanechat po
sobě něco lepšího po skončení
našeho pozemského putování“.7

Svatý Josemaría to vyjádřil důrazně:
křesťan by měl pracovat na tom, „aby
každý den bylo méně chudých lidí,
méně nevědomých lidí, méně duší
bez víry, méně zoufalých lidí, méně
válek, méně nejistoty, více lásky a
více míru“.8 Zároveň, jak připomněl
papež František, církev není



nevládní organizace a musí se mít na
pozoru, aby se vyhýbala různým
formám světáctví9, a vždy stavět
Krista do středu své činnosti - včetně
činnosti sociální.

Výzva přispívat k rozvoji Božího
království tak musí harmonizovat
dva principy: na jedné straně
vědomí, že toto království je dar10, a
ne něco, čeho můžeme dosáhnout
pouze vlastními silami, na druhé
straně přesvědčení, že Bohu není
lhostejná naše snaha vytvářet mu v
našich životech stále větší prostor. Je
skutečně v naší moci pomoci „otevřít
svět, aby do něj mohl vstoupit Bůh:
pravda, láska a dobro (...) Můžeme
osvobodit svůj život i svět od
intoxikací a kontaminací, které by
mohly zničit přítomnost i
budoucnost“11. Navíc, i když „tváří v
tvář přesile nepřátelských sil jsme
zdánlivě neúspěšní nebo
bezmocní“12, ctnost naděje nám



umožňuje zakusit, že je to Bůh, kdo
nakonec řídí dějiny.

Světové krize

Od počátku Opus Dei vyzýval svatý
Josemaría ty, kdo se na něj obraceli,
aby zasvětili svůj život práci pro Boží
království, s tímto vroucím heslem:
Regnare Christum volumus! V
homilii o křesťanské naději napsal:
„Pán nás nestvořil proto, abychom
zde vybudovali definitivní město...
Jako Boží děti bychom však neměli
zanedbávat pozemské činnosti, do
kterých nás Bůh postavil, abychom je
posvětili. (...) To je moje stálé kázání
od roku 1928: je naléhavě nutné
pokřesťanštit společnost; vnést do
všech vrstev tohoto našeho lidstva
nadpřirozený smysl, aby se jeden i
druhý snažili povýšit na řád milosti
každodenní práci, povolání nebo
řemeslo. Tímto způsobem se všechna
lidská zaměstnání osvětlí novou
nadějí.“13



Pro dosažení tohoto cíle je
rozhodující, že Kristus vládne v srdci
každého člověka, protože Boží
království se neredukuje na určitou
formu společenské organizace, ani
není výsledkem souboru lidských
struktur.14 Aby křesťané mohli být
solí a kvasem v občanské společnosti,
musí nejprve pěstovat svůj vztah k
Bohu. „Kristova vláda má být
nastolena především v srdcích (...),
ale ne proto, aby každý z nich
vzdával slávu Bohu nezávisle na
ostatních, nýbrž ve společenství s
nimi v církvi (...) a v samotné
občanské společnosti, kde jsou
křesťané povoláni být solí a kvasem
(...). Kristus plně kraluje pouze v
srdci těch, kteří chtějí, aby kraloval
také ve společnosti, v níž žijí.“15

Známý bod Cesty vyjadřuje toto
přesvědčení lapidárně: „Tajemství. -
Otevřené tajemství: tyto světové
krize jsou krizemi svatých. - Bůh
chce mít v každé lidské činnosti



hrstku ˏsvýchˊ lidí. - Pak... ˏpax
Christi in regno Christiˊ - Kristův mír
v Kristově království.“16 Zdá se být
zřejmé, že svatý Josemaría nepojímal
křesťanský život jako něco pouze
intimního, ale jako impuls, který
zahrnuje všechny lidské dimenze,
včetně té sociální.17 Na jiném místě
píše: „To je tvůj úkol jako
křesťanského občana: přispívat k
tomu, aby Kristova láska a svoboda
předsedaly všem projevům
moderního života: kultuře a
ekonomice, práci a odpočinku,
rodinnému životu a společenskému
soužití.18 Při respektování svobody
druhých jsou křesťané povoláni
přinášet světlo evangelia do všech
koutů.

Jádro poselství Opus Dei - hledání
Boha v práci a v běžném životě -
předpokládá, že svět je místem
setkání s Bohem. Druhý vatikánský
koncil to připomíná, když učí, že
křesťané jsou povoláni vykoupit



světské struktury zevnitř, a to
prostřednictvím profesionální práce
a spolupráce s ostatními občany.19 U
kořene tohoto učení je pravda o
stvoření: „Jestliže svět a všechno, co
je v něm - kromě hříchu -, je dobré,
protože je dílem Boha, našeho Pána,
musí se křesťan neustále bojující o to,
aby se vyhnul urážkám Boha – tj.
pozitivní boj lásky -, věnovat všemu
pozemskému po boku ostatních
občanů; musí bránit všechna dobra
plynoucí z důstojnosti osoby. A o
jedno dobro musí vždy usilovat
zvláště: o osobní svobodu.“20

Když svatý Josemaría hovořil o práci
jako o místě setkání s Bohem, říkával,
že jde o to „posvěcovat svou práci,
posvěcovat se ve své práci a
posvěcovat skrze svou práci i druhé“.
21 Práce utváří a proměňuje jak
člověka, který ji vykonává, tak
skutečnost, na kterou působí, tedy
svět.22 V tomto smyslu by se dalo říci,
že posvěcování práce je zároveň



způsobem, jak se člověk přibližuje k
Bohu a vykupuje časné struktury:
spolupracuje na onom pohybu,
kterým Pán přitahuje všechny k sobě
(srov. Jan 12,32).

Riziko buržoazního
křesťanství aneb ztráta
smyslu pro poslání

„Nesmíš se stát maloměšťáckým“,
říkával svatý Josemaría23, když
varoval před rizikem, které v
duchovním životě existuje: skončit
tak, že se budeme vyhýbat všemu, co
vyžaduje námahu, a ignorovat tak
požadavky, které prochází
evangeliem skrz naskrz. Tyto řádky z
Brázdy s nádechem ironie vykreslují
toto buržoazní křesťanství: „Pokud
jde o ideologii, jsi velmi katolický.
Prostředí koleje se ti velmi líbí…
Škoda, že mše není ve dvanáct a
přednášky odpoledne, abys mohl
studovat po večeři a vychutnat
přitom jednu nebo dvě sklenky



koňaku! —To tvoje ˏkatolictvíˊ není
pravé, zůstává u pouhého
buržouzství.“24

Je důležité mít na paměti, že o
buržoazním křesťanství lze mluvit i v
jiném smyslu, doplňujícím ten první.
Jde o pojetí náboženského života, v
němž byl zastřen nebo zapomenut
silný smysl pro poslání evangelního
poselství. V tomto pojetí bývá
duchovní život redukován na osobní
plnění morálních norem a řadu
zbožných praktik. Zdá se, že
zapomínáme na prosbu modlitby
Otče náš - „přijď království tvé“ -,
která vede věřící k tomu, aby svou
prací a modlitbou proměňovali svět.
Použijeme-li slova svatého Josemaríi,
výzva „posvěcovat druhé prací“ by se
v nejlepším případě redukovala na
individuální apoštolát bez horizontu
proměny světa; nebo by se schovala
za předchozí výzvy - „posvěcovat
prací a posvěcovat se prací“ -, které



by tak ztratily většinu smyslu svého
bytí.

Buržoazní křesťanství v tomto
druhém smyslu by bylo jedním z
projevů individualistického pojetí
náboženství, před nímž varoval
Benedikt XVI. Opět nemáme ani tak
co do činění s plodem individuální
volby, jako spíše s výsledkem pojetí
života, které téměř nepozorovaně,
prostřednictvím kultury a vzdělání,
formuje mentalitu lidí. Ačkoli pojem
buržoazie ve skutečnosti odkazuje na
sociální status (dobře situovaní lidé,
kteří v životě netrpěli velkým
nedostatkem a nemuseli vynakládat
zvláštní úsilí, aby získali to, co chtějí)
tím, že zde mluvíme o buržoazním
křesťanství, nechceme říci, že je to
něco specifického pro tuto sociální
skupinu. Ve skutečnosti jde o
mentalitu, kterou lze nalézt u lidí
patřících k různým společenským
vrstvám a podle níž je nejvyšší
hodnotou, o niž je třeba v životě



usilovat, stabilita. Svatý Josemaría ve
svých spisech nabádá lidi, aby se od
tohoto pojetí odpoutali: „Máte
povinnost oslovit lidi kolem sebe,
vytrhnout je z jejich dřímoty, otevřít
jejich měšťácké a sobecké existenci
jiné a širší obzory, učinit jejich život
svatým, přimět je, aby zapomněli na
sebe a pochopili problémy
druhých.“25

Z náboženského hlediska je
buržoazní mentalita problematická,
protože má tendenci uhasit smysl
pro poslání. Maloměšťácký křesťan
hledá především klid a bezpečí.
Naproti tomu ti, kteří zjistí, že mají v
životě nějaké poslání, něco
důležitého co uskutečnit, jsou
ochotni riskovat a pouštět se do
dobrodružství s nejistým koncem.
Evangelium je v tomto ohledu velmi
názorné. Například v tom, že nám
ukazuje, jak Petr, Jakub a Jan
„opustili všechno a šli za ním“ (Lk
5,11); v přirovnání Božího království



k ukrytému pokladu, pro který je
člověk ochoten prodat všechno (Mt
13,44); nebo v zachycení Ježíšových
slov k zákoníkovi, který říká, že je
připraven ho následovat, kamkoli
půjde: „Lišky mají nory a ptáci
hnízda, ale Syn člověka nemá kam
hlavu složit“ (Mt 8,20).

Jistě, lidé vždy potřebují minimální
jistotu, zvláště v nejistých dobách,
jako je ta současná. Problém nastává
tehdy, když se jistota či stabilita
stávají dominantními hodnotami,
životním cílem, o který usilujeme. Ti,
kdo si osvojí takovou mentalitu,
téměř necítí potřebu věci zlepšovat a
mají tendenci spokojit se s tím, co
mají, protože si nechtějí komplikovat
život. Naopak smysl pro poslání,
který je součástí DNA křesťanství,
vede člověka k tomu, aby žil život
jako dobrodružství a přemýšlel o
tom, jak nejlépe sloužit Bohu a
druhým prostřednictvím svého
povolání.



Ježíšovo setkání s bohatým mladíkem
je v tomto ohledu neméně výmluvné.
Tento mladík je prototypem
maloměšťáckého křesťana: člověka,
který dodržuje přikázání, má dobrou
vůli a dokonce ušlechtilé touhy, ale
není schopen riskovat, aby
následoval Ježíšovu výzvu.
Překážkou je bohatství, které lze
chápat jak v doslovném smyslu
materiálních statků, tak ve smyslu
společenského postavení či
zabezpečení. Když mu Ježíš říká:
„Jedno ti chybí. Jdi, prodej, co máš, a
rozdej to chudým; pak přijď a
následuj mě“ (Mk 10,21), vyzývá ho,
aby se vzdal svých jistot a zcela mu
důvěřoval.

Křesťan je „bytostně
společenský“.

Scéna s bohatým mladíkem ukazuje,
že jedním z hlavních problémů
buržoazního křesťanství je, že
redukuje křesťanství na morálku.



Ačkoli se evangelium vyjadřuje k
morálce a má praktické morální
důsledky, není to jádro křesťanského
života. Podstata křesťanství
nespočívá v tom být „dobrým
člověkem“, ale v setkání a ztotožnění
se s osobou Ježíše Krista: s jediným,
kdo je skutečně dobrý (srov. Mk
10,18). To, co Petra, Jakuba a Jana
pohnulo k tomu, aby všechno
opustili, nebyl etický ideál, ale
fascinace z objevení Mesiáše.

Dalo by se říci, že v buržoazním
křesťanství je náboženský život
něčím nudným a předvídatelným:
několik praktik zbožnosti, několik
svátostí, nutnost bojovat a zpověď
jako „čistírna“ na odstranění skvrn26.
Skutečnou zbožnost naproti tomu
vždy provází překvapení, postupná
obrácení a objevování nových
horizontů, které obvykle nejsou
plodem mimořádných zážitků, ale
vytrvalosti ve vztahu k Bohu.27



Maloměšťácké křesťanství může také
vést ke zkreslení evangelia, před
nímž Benedikt XVI. varoval ve Spe
Salvi: myslet si, že to jediné důležité
je se sám spasit.28 Jistě, Boží soud
bude osobní a my nemůžeme nést
odpovědnost za rozhodnutí, která
svobodně učinil někdo jiný.
Křesťanský život však nevede k
„sobecké“ dokonalosti, která by nás
uzavírala do sebe samých, ale staví
střed života mimo nás: v
sebedarování, službě, odříkání,
následování. Člověk není spasen sám
ve smyslu nezávislosti na druhých.
Proto se nás při osobním soudu
budou ptát, jakým způsobem jsme
přispěli k přiblížení světa k Bohu tím,
že jsme se zapojili do života těch,
kteří kráčejí po našem boku (srov. Mt
25,31-46). Musíme se tedy ptát sami
sebe, jak se staráme o dobro svých
bližních: jak je doprovázíme,
utěšujeme, povzbuzujeme.



V dopise citovaném na začátku svatý
Josemaría potvrzuje, že „křesťan
nemůže být individualistou, nemůže
přehlížet druhé, nemůže žít sobecky,
otočený zády ke světu: je bytostně
společenský, je odpovědným údem
mystického Těla Kristova. (...) Naše
apoštolská činnost přispěje k míru,
ke spolupráci lidí mezi sebou, ke
spravedlnosti, k tomu, aby se
zabránilo válkám, izolaci, národnímu
sobectví a osobnímu egoismu:
protože si všichni uvědomí, že jsou
součástí velké lidské rodiny, která je
vedena Boží vůlí k dokonalosti.
Tímto způsobem pomůžeme
odstranit tuto úzkost, tento strach z
budoucnosti bratrovražedné zášti a
potvrdíme mír a harmonii v duších a
ve společnosti: toleranci, porozumění
(...) a lásku.29

Na týchž stránkách se svatý
Josemaría dělí o jedno ze svých
velkých přání: „Chtěl bych, aby
katechismus křesťanské nauky pro



děti jasně učil, jaké jsou ty pevné
body, z nichž nelze ustoupit, když
člověk jedná tak či onak ve veřejném
životě; a zároveň aby potvrzoval
povinnost jednat, nedržet se zpět,
spolupracovat ve službě obecnému
dobru s loajálností a osobní
svobodou.30

Toto jsou vlastně prameny, jimiž
proudí sociální učení církve a které
vystupují do popředí v rámci pojetí
křesťanského života, jež se zaměřuje
na náboženské a rodinné povinnosti,
ale zapomíná na povinnosti
občanské31. Duchovní život není něco
„čistě intimního“, ani povolání k
uskutečňování Božího království
nelze ztotožňovat pouze s osobní
apoštolskou horlivostí. Musí zde být
také touha zlepšit svět
prostřednictvím své práce, ať už ve
veřejné sféře, nebo doma. A to
vyžaduje pojímat své povolání jako
službu, tedy jako prostředek služby
Bohu a druhým. „Potřebujeme, aby



Pán rozšířil naše srdce, aby nám dal
srdce podle svého srdce, aby do něj
mohly vstoupit všechny potřeby,
bolesti a utrpení mužů a žen naší
doby, zvláště těch nejslabších.“32

Skutečnost, že se některé zákony a
způsoby života vzdálily od poselství
evangelia, by nás měla vést k
zamyšlení, co můžeme my křesťané
ještě udělat. A také se zamyslet nad
tím, co jsme mohli udělat lépe: proč
jsme možná někdy selhali v tom,
abychom byli kvasem, solí, světlem.
Nakolik, jak upozorňuje svatý
Josemaría, to není způsobeno
sobectvím nebo zlou vůlí, ale
mezerami ve formaci33, stojí za to se
ptát: co je to, co by mohlo ještě
chybět při předávání víry? Tam, kde
se rozšířilo buržoazní křesťanství,
bude třeba znovu probudit smysl pro
poslání, abychom se dali do služeb
toho Božího království, které je již
mezi námi34.



1 Svatý Josemaría, List 3, č. 46.

2 Tamtéž.

3 Benedikt XVI., Spe Salvi, č. 16.

4 Tamtéž, č. 16.

5 Tamtéž, č. 17.

6 Tamtéž, č. 13.

7 František, Evangelii gaudium, č.
183.

8 Svatý Josemaría, Dopis 8, č. 1.

9 František, Homilie, 16. května 2020.

10 Spe salvi, č. 35.

11 Tamtéž.

12 Tamtéž.

13 Svatý Josemaría, Boží přátelé, č.
210.

14 Srovnej Spe Salvi, č. 24-25.



15 E. Burkhart - J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Rialp, Madrid,
2011, sv. 1, s. 411-412.

16 Svatý Josemaría, Cesta, č. 301.

17 Srov. k tomu E. Burkhart - J.
López, Vida cotidiana y santidad, díl
I, s. 412.

18 Svatý Josemaría, Brázda, č. 302.

19 Srov. k tomu Lumen gentium, č.
36.

20 Svatý Josemaría, Jít s Kristem, č.
184.

21 Svatý Josemaría, Rozhovory, č. 55.

22 Srov. Jan Pavel II., Laborem
Exercens, č. 5-6.

23 Svatý Josemaría, Výheň, č. 936.

24 Brázda, č. 716.



25 Výheň, č. 900.

26 Srov. František, Homilie, 21. 3.
2017.

27 Srov. Výheň, č. 570.

28 Spe Salvi, č. 13-14.

29 Svatý Josemaría, Dopis 3, č. 37-38.

30 Tamtéž, č. 45.

31 Tamtéž, č. 46.

32 Msgr. F. Ocáriz, Ve světle
evangelia, s. 199-200.

33 Srov. např. Svatý Josemaría, Dopis
3, č. 46.

34 Srov. Lk 17,20.

José María Torralba



pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

burzoazni-krestanstvi/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/burzoazni-krestanstvi/
https://opusdei.org/cs-cz/article/burzoazni-krestanstvi/

	Buržoazní křesťanství
	Individualistické křesťanství?
	Světové krize
	Riziko buržoazního křesťanství aneb ztráta smyslu pro poslání
	Křesťan je „bytostně společenský“.


