
opusdei.org

Bula ‚Spes non
confundit‘ k
vyhlášení řádného
Svatého roku 2025

Bula k vyhlášení řádného
jubilea 2025 s názvem ‚Spes non
confundit‘, tj. ‚naděje
neklame‘ (Řím 5,5), nám nabízí
hlubokou reflexi o duchovním
významu jubilea a o nezbytné
přípravě na tento čas milosti.

05.01.2025



 SPES NON CONFUNDIT

bula k vyhlášení řádného Svatého
roku 2025

FRANTIŠEK,

BISKUP ŘÍMSKÝ,

SLUŽEBNÍK SLUŽEBNÍKŮ BOŽÍCH

KÉŽ NADĚJE NAPLNÍ SRDCE TĚCH,

KDO BUDOU ČÍST TENTO LIST

1. „Spes non confundit“, „naděje
neklame“ (Řím 5,5). Právě ve
znamení naděje dodává apoštol
Pavel odvahu komunitě křesťanů v
Římě. Naděje je také hlavním
poselstvím nadcházejícího Svatého
roku, který papež podle starobylé
tradice vyhlašuje každých pětadvacet
let. Myslím na všechny poutníky
naděje, kteří se vypraví do Říma, aby
zde zažili Svatý rok, a na všechny,
kteří nebudou moci přijet nebo přijít



do města apoštolů Petra a Pavla a
budou tento Rok slavit v místních
církvích. Kéž je to pro všechny čas
opravdového a osobního setkání s
Pánem Ježíšem, který je „dveřmi“
spásy (srov. Jan 10,7.9), s tím, kterého
církev, jak je to jejím posláním, vždy,
všude a všem hlásá jako „naši
naději“ (1 Tim 1,1).

Všichni doufáme. V srdci každého
člověka se skrývá naděje jako touha
po dobru a očekávání dobra, ač
nevíme, co přinese druhý den.
Nepředvídatelnost budoucnosti
přece jen dává vzejít někdy
protikladným pocitům: od důvěry po
obavy, od vyrovnanosti po
bezútěšnost, od jistoty po
pochybnosti. Často se setkáváme s
lidmi, kteří jsou skleslí, kteří do
budoucnosti hledí skepticky a
pesimisticky, jako kdyby jim nic
nemohlo přinést štěstí. Kéž je Svatý
rok pro všechny příležitostí k oživení
naděje. Slovo Boží nám pomáhá



nalézt pro to odůvodnění. Nechme se
vést tím, co apoštol Pavel píše právě
křesťanům v Římě.

Slovo naděje

2. „Jestliže jsme ospravedlněni na
základě víry, žijeme v pokoji s Bohem
skrze našeho Pána Ježíše Krista.
Skrze něho totiž máme vírou přístup
k této milosti a pevně v ní stojíme.
Naše chlouba je také v tom, že máme
naději dosáhnout slávy u Boha. […]
Naděje však neklame, protože Boží
láska je nám vylita do srdce skrze
Ducha Svatého, který nám byl
dán“ (Řím 5,1-2.5). Svatý Pavel zde
předkládá mnoho podnětů k
zamyšlení. Víme, že List Římanům
představuje přelom v jeho
evangelizační činnosti. Až do této
chvíle hlásal evangelium ve východní
části římské říše, a nyní ho čeká Řím,
s tím vším, co v očích světa
ztělesňuje: velkou výzvu, které je
zapotřebí čelit pro hlásání evangelia,



jež nemůže znát překážek ani hranic.
Církev v Římě nebyla založena
Pavlem, a on pociťuje velikou touhu
se tam dostat, aby všem přinesl
evangelium Ježíše Krista, mrtvého a
vzkříšeného, jako zvěst naděje, která
naplňuje to, co bylo přislíbeno, uvádí
do slávy, a protože je založena na
lásce, neklame.

3. Naděje se totiž rodí z lásky a stojí
na lásce, která tryská z Ježíšova srdce
probodeného na kříži: „Neboť jestliže
jsme s Bohem byli usmířeni smrtí
jeho Syna v době, kdy jsme s ním byli
ještě znepřáteleni, tím spíše ‒ po
usmíření ‒ budeme zachráněni jeho
životem“ (Řím 5,10). A jeho život se
projevuje v našem životě víry, který
má svůj počátek ve křtu, rozvíjí se
poddajností milosti Boží a je
oživován nadějí, jež se neustále
obnovuje a je díky vanutí Ducha
Svatého neochvějná.



Je to totiž Duch Svatý a jeho trvalá
přítomnost na stezkách, jimiž jde
církev, kdo ve věřících září světlem
naděje. On toto světlo udržuje
zažehnuté jako pochodeň, která
nikdy neuhasne, aby nám byl v
našem životě oporou a posilou.
Křesťanská naděje se opravdu nemýlí
a neklame, protože stojí na jistotě, že
nic a nikdo nás nemůže nikdy
odloučit od Boží lásky: „Kdo by nás
mohl odloučit od lásky Kristovy?
Snad soužení nebo útisk nebo
pronásledování nebo hlad nebo bída
nebo nebezpečí nebo zabití? […] Ale
v tom ve všem skvěle vítězíme skrze
toho, který si nás zamiloval. A já
jsem přesvědčen: ani smrt, ani život,
ani andělé, ani knížata, ani nic
přítomného, ani nic budoucího, ani
mocnosti, ani výška, ani hloubka, a
vůbec nic stvořeného nebude nás
moci odloučit od Boží lásky v Kristu
Ježíši, našem Pánu“ (Řím 8,35.37-39).
Ano, proto tuto naději nezlomí žádné
nesnáze. Stojí na víře a je živena



láskou, a tak umožňuje jít životem
dál. Svatý Augustin k tomu píše:
„Člověk jakéhokoli životního stavu
nemůže žít bez těchto tří dispozic
duše: víry, naděje a lásky.“1

4. Svatý Pavel je velký realista. Ví, že
život sestává z radostí a bolestí, že
láska je podrobena zkoušce, když
narůstají potíže a zdá se, že utrpení
naději zlomí. Přesto píše: „Chlubíme
se i souženími. Víme přece, že
soužení plodí vytrvalost. Vytrvalost
(plodí) osvědčenost, osvědčenost
(plodí) naději“ (Řím 5,3-4). Pro
apoštola Pavla jsou soužení a utrpení
typickými okolnostmi, se kterými
mají co do činění ti, kdo hlásají
evangelium v podmínkách
nepochopení a pronásledování (srov. 
2 Kor 6,3-10). I v takových situacích
lze ale skrze temnotu zahlédnout
světlo. Člověk totiž zjistí, jakou
odvahu mu k evangelizaci dodává
síla, která pramení z Kristova kříže a
zmrtvýchvstání. A to vede k růstu v



ctnosti, která je úzce spojena s nadějí:
trpělivosti. Už jsme si zvykli na to, že
ve světě, kde se spěch stal
konstantou, chceme všechno a teď
hned. Člověk už nemá čas, aby se
setkal s druhými, a často je i v
rodinách složité se společně sejít a v
klidu si promluvit. Trpělivost
ustupuje spěchu, což je lidem k jejich
velké škodě. Na její místo se tak
dostávají netrpělivost, nervozita,
někdy i bezdůvodné násilí, které
plodí nespokojenost a uzavřenost.

Navíc v době internetu, kdy místo a
čas nahrazuje „tady a teď“, není
trpělivost vítaným hostem.
Kdybychom se ještě s obdivem
dokázali dívat na stvořený svět,
dokázali bychom pochopit, jak
zásadní je trpělivost. Čekat tak, jak se
střídají roční období s plody, které
přinášejí. Pozorovat život zvířat a
cykly jejich vývoje. Mít prostý zrak
svatého Františka, který ve svém 
Chvalozpěvu stvoření, sepsaném



právě před 800 lety, vnímal stvoření
jako jednu velkou rodinu a nazýval
slunce „bratrem“ a měsíc „sestrou“.2
Pokud znovu objevíme trpělivost,
uděláme mnoho dobrého pro sebe i
pro druhé. Svatý Pavel se často
odvolává na trpělivost, aby
zdůraznil, jak důležité jsou vytrvalost
a důvěra v to, co nám bylo Bohem
přislíbeno, ale především svědčí o
tom, že Bůh má trpělivost s námi, on,
„Bůh, (zdroj) vytrvalosti a
povzbuzení“ (Řím 15,5). Trpělivost,
která je také plodem Ducha Svatého,
udržuje naději živou a upevňuje ji
jako ctnost a životní styl. Naučme se
proto vyprošovat si často milost
trpělivosti, která je dcerou naděje a
zároveň ji upevňuje.

Cesta naděje

5. Tato provázanost naděje a
trpělivosti jasně ukazuje, do jaké
míry je život křesťana cestou, na níž
jsou potřeba také silné okamžiky,



které živí a posilují naději, tuto
nenahraditelnou společnici, která
nám dává zahlédnout cíl, jímž je
setkání s Pánem Ježíšem. Rád si
připomínám, že vyhlášení prvního
Svatého roku v roce 1300
předcházela cesta milosti, která měla
své kořeny v lidové zbožnosti.
Nemůžeme přece opominout ony
nejrůznější formy, jimiž se milost
odpuštění hojně vylévala na věřící
svatý lid Boží. Jako příklad můžeme
uvést takzvané velké odpuštění,
„perdonanza“, tedy plnomocné
odpustky, které svatý papež Celestýn
V. udělil těm, kdo přišli do baziliky
Santa Maria di Collemaggio ve městě
L’Aquila ve dnech 28. a 29. srpna
1294, šest let předtím, než papež
Bonifác VIII. vyhlásil Svatý rok.
Milost milosrdenství u příležitosti
jubileí už tedy církev zažila. A ještě
dříve, v roce 1216, papež Honorius
III. vyslyšel prosbu svatého
Františka, který žádal o odpustky pro
ty, kdo navštíví v prvních dvou



srpnových dnech svatyni
Porciunkulu. Totéž lze říci o poutích
do Santiago de Compostela. Vždyť
papež Kalist II. v roce 1122 dovolil,
aby se v tamějším chrámu slavil
Svatý rok pokaždé, když svátek
apoštola Jakuba připadne na neděli.
Je dobře, že nadále přetrvávají tyto
„rozšířené“ příležitosti k jubilejním
oslavám, aby tak síla Božího
odpuštění byla společenstvím i
jednotlivcům oporou a provázela je
na jejich cestě životem.

Není náhodou, že zásadním prvkem
každého Svatého roku je pouť. Pro
toho, kdo hledá smysl života, je
charakteristické, že se vydává na
cestu. Pěší pouť velmi napomáhá ke
znovuobjevení hodnoty ticha,
námahy a toho, co je podstatné. Ani v
nadcházejícím roce se poutníci naděje
neopominou vydat po starodávných i
nových stezkách, aby intenzivně
zakusili Svatý rok. Navíc v samotném
městě Římě budou kromě tradičních



cest po katakombách a sedmi
římských kostelích k dispozici další
trasy, které poutníky povedou po
stopách víry. Tím, že se poutníci
budou přesouvat ze země do země,
jako kdyby neexistovaly hranice, od
města k městu, a přitom budou
rozjímat nad stvořením a
uměleckými díly, uloží si do srdce
poklad sestávající z nejrůznějších
zkušeností a zážitků ze setkání s
jinými kulturami. Ve svém nitru si
tak ponesou krásu, která, stmelená
modlitbou, vede k díkůvzdání Bohu
za divy, jež učinil. Kostely zapojené
do oslav Svatého roku, jak při
poutních cestách, tak ve městě Římě,
budou duchovními oázami, kde se
poutníci budou moci posílit na své
cestě víry a napojit se u pramenů
naděje, především když přistoupí ke
svátosti smíření, která je
nenahraditelným výchozím bodem
na opravdové cestě obrácení. Kéž se
v místních církvích dbá zvláštním
způsobem na přípravu kněží a



věřících k přijetí této svátosti a na to,
aby k ní mohl každý jednotlivě
přistoupit.

 Zvláštní pozvání k tomuto putování
chci adresovat věřícím východních
církví, zvláště těm, kteří jsou již v
úplné jednotě s nástupcem
Petrovým. Oni, kteří kvůli své
věrnosti Kristu a církvi tolik trpěli,
často až tak, že zemřeli, se musí cítit
vítanými v Římě, který je i jejich
matkou a který uchovává tolik
připomínek jejich přítomnosti.
Katolická církev, obohacená jejich
starobylými liturgiemi, teologií a
spiritualitou Otců, mnichů a teologů,
chce symbolicky vyjádřit to, že
přijímá je i jejich pravoslavné bratry
a sestry v době, ve které už zažívají
putování po křížové cestě, kvůli níž
jsou často nuceni opustit svou vlast,
svá posvátná místa, odkud je vstříc
bezpečnějším zemím vyhání násilí a
nestabilita. Naděje, že jsou milováni
církví, která je neopustí, ale půjde s



nimi kamkoli, pro ně poselství
Svatého roku ještě umocňuje.

6. Svatý rok 2025 navazuje na
předchozí milostivá léta. Během
posledního řádného Svatého roku byl
překročen práh dvou tisíc let od
narození Ježíše Krista. Poté, 13.
března 2015, jsem vyhlásil
mimořádný Svatý rok s tím
záměrem, aby se mohla projevit
„milosrdná tvář“ Boha3 a bylo možné
se s ní setkat, což je ústřední zvěst
evangelia pro každého člověka v
jakékoli době. Nyní nastal čas nového
Svatého roku, kdy se znovu dokořán
otevře Svatá brána a každý bude
moci živě zakusit Boží lásku, která
probouzí v srdci pevnou naději na
spásu v Ježíši Kristu. Zároveň se
tímto Svatým rokem začneme ubírat
vstříc k jiné události, která je pro
všechny křesťany zásadní, a to k roku
2033, kdy budeme slavit dva tisíce let
našeho vykoupení dovršeného
utrpením, smrtí a zmrtvýchvstáním



Pána Ježíše. Stojíme tak na začátku
cesty vyznačující se významnými
milníky, událostmi, v nichž bude Boží
milost předcházet a provázet lid,
který bude putovat s účinnou vírou,
obětavou láskou a vytrvalou nadějí
(srov. 1 Sol 1,3).

S odkazem na tuto tak dlouhou
tradici a s jistotou, že celá církev v
tomto Svatém roce intenzivně zakusí
milost a naději, stanovuji, že Svatá
brána baziliky svatého Petra ve
Vatikánu se otevře 24. prosince 2024,
čímž bude zahájen řádný Svatý rok.
Následující neděli, tedy 29. prosince
2024, otevřu Svatou bránu své
katedrály svatého Jana v Lateránu,
která 9. listopadu tohoto roku oslaví
1700 let od posvěcení. Poté, 1. ledna
2025, o slavnosti Matky Boží, Panny
Marie, bude otevřena Svatá brána
papežské baziliky Santa Maria
Maggiore. A konečně v neděli 5.
ledna se otevře Svatá brána papežské
baziliky svatého Pavla za hradbami.



Tyto poslední tři Svaté brány se
uzavřou v neděli 28. prosince 2025.

Dále stanovuji, aby v neděli 29.
prosince 2024 diecézní biskupové ve
všech katedrálách a konkatedrálách
slavili u příležitosti slavnostního
zahájení Svatého roku eucharistii, a
to podle Rituálu, který bude k této
události připraven. Pokud jde o
slavení této mše svaté v
konkatedrále, může biskupa nahradit
jeho delegát, který k tomu bude
výslovně určen. Kéž pouť konaná do
katedrály z určitého kostela
zvoleného ke collectio je znamením
cesty naděje, která ve světle Božího
slova stmeluje věřící. Nechť se při
pouti čtou některé části tohoto
dokumentu a oznámí se lidu, že je
možné u příležitosti Svatého roku
získat odpustky podle předpisů
obsažených ve výše uvedeném
Rituálu ke slavení Svatého roku v
místních církvích. Během Svatého
roku, který v místních církvích



skončí v neděli 28. prosince 2025, kéž
je postaráno o to, aby se Božímu lidu
v plnosti dostalo jak zvěsti naděje v
Boží milost, tak znamení, která
dosvědčují její účinnost.

Řádný Svatý rok bude ukončen
uzavřením Svaté brány papežské
baziliky svatého Petra ve Vatikánu 6.
ledna 2026 o slavnosti Zjevení Páně.
Kéž se světlo křesťanské naděje
dostane ke každému člověku jako
poselství Boží lásky, která je pro
všechny! A kéž se církev ve všech
částech světa stane věrohodným
svědkem této zvěsti!

Znamení naděje

7. Kromě toho, že čerpáme svou
naději z milosti Boží, jsme vybízeni
také k tomu, abychom ji odkrývali ve 
znameních doby, která nám Pán dává.
Jak stanovuje II. vatikánský koncil,
církev „musí neustále zkoumat
znamení doby a vykládat je ve světle
evangelia, aby mohla způsobem



každé generaci přiměřeným
odpovídat na věčné otázky, které si
lidé kladou: Jaký je smysl
přítomného a budoucího života a
jaký je jejich vzájemný vztah“.4 Je
tedy zapotřebí věnovat pozornost
oněm tolika dobrům, která jsou ve
světě přítomna, abychom neupadli v
pokušení považovat se za ty, kdo jsou
přemáháni zlem a násilím. Ale
znamení doby, ke kterým patří touha
lidského srdce, jež potřebuje spásnou
Boží přítomnost, si žádají, aby byla
proměňována ve znamení naděje.

8. První znamení naděje se projevuje
v pokoji ve světě, který znovu tone v
tragédii války. Lidstvo, nepamětlivé
dramat, která se odehrála v
minulosti, je vystaveno nové a těžké
zkoušce, v níž jsou mnohé národy
sužovány krutým násilím. Je ještě
něco, co tyto národy nemusely
snášet? Jak je možné, že jejich
zoufalý křik o pomoc nepřiměje
státníky k tomu, aby chtěli ukončit



tolikero regionálních konfliktů, když
jsou si vědomi důsledků, které z toho
mohou vyplývat v celosvětové
rovině? Je to příliš snít o tom, že
zbraně umlknou a přestanou být
nositeli zkázy a smrti? Kéž ve Svatém
roce pamatujeme na to, že ti, kteří se
stávají „tvůrci pokoje […], budou
nazváni Božími syny“ (Mt 5,9).
Potřebnost míru se dotýká nás všech
a všem nám klade za úkol realizovat
konkrétní projekty. Nechť nechybí
úsilí diplomacie, která by s odvahou
a tvořivostí vytvářela prostory k
jednání, jejichž cílem je trvalý mír.

9. Dívat se do budoucnosti s nadějí
znamená také mít představu o životě
plném nadšení, které je třeba
předávat dál. Bohužel musíme se
zármutkem říci, že v řadě situací
nám tato perspektiva chybí. Prvním
důsledkem jeztráta touhy po
předávání života. Kvůli zběsilému
životnímu tempu, kvůli obavám
stran budoucnosti, kvůli nejistotě v



zaměstnání a chybějícímu
odpovídajícímu sociálnímu
zabezpečení, kvůli společenským
modelům, kde je vše diktováno
snahou o zisk, místo aby se pečovalo
o vztahy, jsme v mnoha zemích
svědky znepokojivého poklesu
porodnosti. Naopak v jiném kontextu
„obviňovat demografický růst, a
nikoli extrémní a selektivní
konzumismus některých je způsob,
který problémy neřeší“.5

Otevřenost životu spolu s
odpovědným mateřstvím a
otcovstvím je projektem, který
Stvořitel vepsal do srdce a těla mužů
a žen, posláním, které Pán svěřuje
manželům a jejich lásce. Je naléhavě
potřeba, aby tomuto poslání kromě
legislativního úsilí států nechyběla
ani podpora společenství věřících a
celé občanské společnosti se všemi
jejími součástmi, protože touha
mladých lidí po dětech, které jsou
ovocem jejich plodné lásky, otvírá



každé společnosti budoucnost a je
záležitostí naděje. Závisí na naději a
naději přináší.

Společenství křesťanů proto nemůže
nepovzbuzovat ty, kdo podporují
nezbytnost společenské smlouvy ve
prospěch naděje, která nechť je
všezahrnující a neideologická a
zasazuje se o budoucnost vyznačující
se úsměvem mnoha chlapečků a
holčiček. Ti kéž jsou položeni do
kolébek, kterých je v tolika částech
světa už příliš mnoho prázdných. Ale
ve skutečnosti jsme to my všichni,
kdo potřebujeme znovu získat radost
ze života, protože člověk, stvořený
jako obraz Boha, podle jeho podoby
(srov. Gn 1,26), se nemůže spokojit s
přežíváním nebo živořením, s
přizpůsobováním se současnosti tím,
že se spokojí jen s materiálními
věcmi. To uzavírá člověka v
individualismu, nahlodává naději,
přináší smutek, který se zabydluje v



srdci a vede k zatrpklosti a
nesnášenlivosti.

10. Svatý rok nás vybízí, abychom se
stali hmatatelnými znameními
naděje pro tolik bratří a sester, kteří
žijí v tíživých podmínkách. Mám na
mysli uvězněné, kteří tím, že jsou
zbaveni svobody, zažívají
dennodenně kromě tvrdých
vězeňských podmínek citovou
prázdnotu, čelí nařízeným omezením
a v nemálo případech chybějící úctě.
Navrhuji vládám, aby si ve Svatém
roce vzaly za své iniciativy, které
navracejí naději, formy amnestie
nebo odpuštění trestu za účelem
pomoci uvězněným osobám znovu
nabýt důvěry v sebe samé a ve
společnost či programy k
znovuzačlenění do společnosti, jimž
by odpovídala konkrétní snaha o
dodržování zákonů.

Je to starobylá výzva, která má svůj
původ v Božím slově a s celou svou



moudrostí spočívá v dovolávání se
omilostnění a osvobození, jež
umožňují nový začátek: „Tento
padesátý rok prohlásíte svatým a
vyhlásíte v zemi svobodu všem jejím
obyvatelům“ (Lv 25,10). To, co
stanovuje Mojžíšův zákon, přebírá
prorok Izaiáš: „[Hospodin mě poslal]
zvěstovat radostnou zprávu
pokorným, obvázat ty, jimž puká
srdce, oznámit zajatým propuštění,
svobodu uvězněným, hlásat
Hospodinovo milostivé léto“ (Iz 
61,1-2). Jsou to slova, která si Ježíš
vzal za svá na začátku svého
působení, když prohlásil, že se v něm
naplnilo „milostivé léto Páně“ (srov. 
Lk 4,18-19). Kéž se v každém koutu
světa věřící, zvláště pak pastýři,
stanou mluvčími těchto naléhavých
záležitostí tak, že budou jedním
hlasem, který bude s odvahou žádat
důstojné podmínky pro ty, kdo jsou
uvězněni, respektování lidských práv
a zvláště zrušení trestu smrti, což je
opatření, které je v rozporu s



křesťanskou vírou a ničí jakoukoli
naději na odpuštění a nový začátek.6
Aby se uvězněným dostalo
konkrétního znamení blízkosti, chtěl
bych sám ve vězení otevřít Svatou
bránu. Byla by to pro ně symbolická
výzva k tomu, aby do budoucnosti
hleděli s nadějí a znovuobnovenou
snahou o zapojení do života.

11. Je třeba, aby se znamení naděje
dostalo nemocným, doma nebo v
nemocnicích. Kéž ve svém utrpení
nacházejí útěchu skrze blízkost těch,
kdo je navštěvují, a lásku, které se
jim dostává. Skutky milosrdné lásky
jsou také skutky naděje, které v srdci
znovu probouzejí vděčnost. Kéž se
vděčnosti dostane všem
zdravotníkům, kteří v nezřídka
obtížných podmínkách plní své
poslání, když starostlivě pečují o
nemocné a o ty, kteří jsou
nejzranitelnější.



Kéž nechybí všestranná pozornost
vůči těm, kteří čelí zvlášť obtížným
životním podmínkám, když zakoušejí
vlastní slabost, zejména pokud jsou
stiženi takovými nemocemi nebo
hendikepy, které velmi omezují jejich
osobní nezávislost. Péče o ně je
hymnem oslavujícím lidskou
důstojnost, zpěvem naděje, který si
žádá, aby se k němu jako sbor
připojila celá společnost.

12. Znamení naděje potřebují také ti,
kteří jsou jejím samotným
ztělesněním, a to mladí lidé. Ti se
bohužel často musí dívat na to, jak se
jim rozplývají jejich sny. Nemůžeme
jim připravovat zklamání, protože na
jejich nadšení stojí budoucnost. Je
pěkné, když je vidíme, jak překypují
energií, například když si vyhrnují
rukávy a jako dobrovolníci pomáhají
při přírodních katastrofách nebo v
situacích sociální nouze. Je ale
smutné, když vidíme mladé lidi bez
naděje. Ostatně když je budoucnost



nejistá a neskýtá příležitosti k
uskutečnění snů, když studium není
odrazovým můstkem a hrozí, že
nedostatek pracovních příležitostí
nebo nedostatečně stabilní
zaměstnání zcela pohřbí šanci na
naplnění tužeb, nelze ani jinak než
žít přítomnost v trudomyslnosti a
nudě. Klam drog, riziko přestupků a
hledání pomíjivého v mladých lidech
více než u jiných vytváří zmatení,
zastírá jim krásu a smysl života,
nechává je propadat se do temných
hlubin a nutí je k autodestruktivním
činům. Kéž je proto Svatý rok v církvi
příležitostí k impulsům ve prospěch
mladých lidí. Kéž se se
znovuobnoveným nadšením staráme
o mladé lidi, studenty, snoubence, o
přicházející generace! Buďme
nablízku mladým, kteří jsou radostí a
nadějí církve i světa!

13. Chybět nemohou znamení naděje
vůči migrantům, kteří opouštějí svou
vlast, aby hledali lepší život pro sebe



a své rodiny. Kéž jejich očekávání
nejsou zklamána předsudky a
uzavřeností. Kéž přijetí, které v
souladu s lidskou důstojností otvírá
náruč každému, jde ruku v ruce se
zodpovědností, aby nikomu nebylo
upíráno právo na lepší budoucnost.
Kéž je tolika exulantům, vysídlencům
a uprchlíkům, které kontroverzní
mezinárodní dění nutí prchat před
válkou, násilím a diskriminací,
zaručeno bezpečí a přístup na
pracovní trh a ke vzdělání, což jsou
nezbytné nástroje k tomu, aby se
začlenili do pro ně nové společnosti.

Kéž jsou křesťané vždy ochotni hájit
práva nejslabších. Kéž jim s
velkorysostí otevřou své dveře a
přijmou je, aby nikomu nikdy
nechyběla naděje na lepší život. Kéž
v lidských srdcích zaznívají Ježíšova
slova z velkého podobenství o
posledním soudu: „Byl jsem na cestě,
a ujali jste se mě,“ protože „cokoli jste
udělali pro jednoho z těchto mých



nejposlednějších bratří, pro mne jste
udělali“ (Mt 25,35.40).

14. Znamení naděje si zaslouží staří
lidé, kteří často zažívají samotu a
pocit opuštěnosti. Docenit poklad,
kterým jsou, docenit jejich životní
zkušenosti, moudrost, jíž jsou
nositeli, a to, čím mohou být
prospěšní, je úkolem křesťanů a
občanské společnosti. Výzva,
abychom společně usilovali o
soudržnost generací, je adresována
všem.

Zvláště pamatuji na dědečky a
babičky, kteří jsou ztělesněním
předávání víry a životní moudrosti
mladším generacím. Kéž je v tom
podpoří vděčnost dětí a láska
vnoučat, které v nich nacházejí své
ukotvení, pochopení a povzbuzení.

15. Se sklíčeností vyprošuji naději
miliardám chudých, kterým často k
životu chybí to nejzákladnější. Tváří
v tvář stále dalším a dalším po sobě



následujícím vlnám chudnutí hrozí,
že si na ně zvykneme a smíříme se s
nimi. Nemůžeme ale odvracet zrak
od situací, které jsou tak dramatické
a se kterými se setkáváme už všude,
nejen v určitých částech světa.
Potkáváme chudé nebo zchudlé lidi
každý den, a někdy jsou to i naši
sousedé. Často nemají kde bydlet,
nemají ani jídlo, které by odpovídalo
běžné denní potřebě. Trpí
odloučeností a lhostejností mnohých.
Je pohoršující, že ve světě, který
oplývá obrovskými zdroji, z velké
části určenými na zbrojení, tvoří
chudí „většinu planety, jsou to
miliardy lidí. Jsou sice zmiňováni v
mezinárodních politických a
ekonomických debatách, nicméně je
zjevné, že jejich problémy jsou
považovány za jakýsi přívěsek, který
se přidává jen z povinnosti či
okrajově, pokud nejsou rovnou
chápány jako pouhý škodlivý vedlejší
produkt. Ve chvíli konkrétního řešení
zůstávají opakovaně na posledním



místě“.7 Nezapomínejme na to, že
chudí jsou, téměř vždy, oběťmi, nikoli
viníky.

Výzvy k naději

16. Tím, že se Svatý rok odvolává na
dávná slova proroků, připomíná, že 
plody země nejsou určeny několika
málo privilegovaným, ale všem. Je
nezbytné, aby ti, kteří jsou bohatí,
byli štědrými a uznali, že lidskou tvář
mají i potřební. Mám na mysli
zvláště ty, kteří nemají co jíst a pít.
Hlad je ostudná rána na těle našeho
lidství a vybízí nás všechny, aby se v
nás hnulo svědomí. Opakuji svou
výzvu, abychom „z peněz
vynakládaných na zbraně a jiné
vojenské výdaje založili světový
fond, který může definitivně
odstranit hlad a podporovat rozvoj
nejchudších zemí, aby se jejich
obyvatelé neuchylovali k násilným a
falešným řešením nebo aby nemuseli



opouštět svou vlast a hledat
důstojnější život“.8

V perspektivě Svatého roku chci
adresovat další naléhavou výzvu. Je
určena národům, které se těší
největšímu blahobytu. Kéž by uznaly
závažnost mnoha učiněných
rozhodnutí a stanovily, že odpustí
dluhy zemím, které je nikdy nebudou
moci splatit. Spíše než otázka
velkorysosti je to otázka
spravedlnosti, která je dnes zatížena
novou formou nerovnosti, jíž jsme si
vědomi: „Existuje totiž skutečný
‚ekologický dluh‘, především mezi
Severem a Jihem, související s
obchodní nerovnováhou, jež má
dopad na ekologii, jakož i s
neúměrným využíváním přírodních
zdrojů, kterého se v průběhu dějin
dopouštěly některé země.“9 Písmo
svaté nás učí, že země náleží Bohu a
my všichni jsme zde „cizinci a
přistěhovalci“ (Lv 25,23). Pokud ve
světě opravdu chceme připravit



cestu míru, snažme se odstranit
dávné příčiny nespravedlnosti,
smažme nespravedlivé a
nesplatitelné dluhy, nasyťme
hladové.

17. Na nadcházející Svatý rok
připadne výročí, které je velmi
významné pro všechny křesťany.
Bude to 1700 let od okamžiku, kdy se
slavil první velký ekumenický koncil,
a to koncil Nicejský. Je dobré si
připomenout, že od dob apoštolů se
pastýři při nejrůznějších
příležitostech scházeli na sněmech, a
to za tím účelem, aby se zabývali
věroučnými tématy a otázkami
disciplíny. V prvních staletích víry se
konalo mnoho synodů jak na
křesťanském Východě, tak na
Západě, což poukazovalo na to, jak
důležité je bdít nad jednotou Božího
lidu a nad věrným hlásáním
evangelia. Svatý rok bude
významnou příležitostí ke
konkretizaci této synodální formy,



kterou křesťané dnes považují za
stále nezbytnější způsob, jak lépe
odpovídat na naléhavost
evangelizace. Všichni pokřtění, každý
se svým vlastním charismatem a
posláním, jsou spoluzodpovědní za
to, aby nejrůznější znamení naděje
svědčila o přítomnosti Boha ve světě.

Nicejský koncil měl za úkol uchovat
jednotu, která byla vážně ohrožena
popíráním božství Ježíše Krista a
jeho rovnosti s Bohem Otcem.
Koncilu se zúčastnilo kolem tří set
biskupů, kteří zasedali v císařském
paláci a byli svoláni na popud císaře
Konstantina 20. května 325. Po
různých debatách se díky milosti
Ducha Svatého všichni shodli na
Vyznání víry, které dodnes
recitujeme při slavení nedělní
eucharistie. Koncilní otcové chtěli na
začátku tohoto Vyznání poprvé
použít výraz „věříme“10 jako
svědectví toho, že v onom „my“ se
coby jedno společenství potkávají



všechny církve a že všichni křesťané
vyznávají stejnou víru.

Nicejský koncil je milníkem v
dějinách církve. Výročí jeho konání
je výzvou pro všechny křesťany, aby
se spojili k chvále a díkůvzdání
Nejsvětější Trojici a zvláště Ježíši
Kristu, Božímu Synu, který je „jedné
podstaty s Otcem“11 a který nám
odhalil toto tajemství lásky.

Nicejský koncil je ale také výzvou pro
všechny církve a církevní
společenství, aby pokračovaly na
cestě k viditelné jednotě, aby
neúnavně hledaly cesty vhodné k
dosažení stavu, který bude plně
odpovídat Ježíšově modlitbě: „Ať
všichni jsou jedno. Jako ty, Otče, ve
mně a já v tobě, tak i oni ať jsou v
nás, aby svět uvěřil, že ty jsi mě
poslal“ (Jan 17,21).

Na Nicejském koncilu se projednával
také termín slavení Velikonoc. V
tomto ohledu dodnes existují různé



názory, které znemožňují, aby se tato
základní událost naší víry slavila ve
stejný den, což se díky Prozřetelnosti
stane právě v roce 2025. Kéž by se
tato okolnost stala výzvou pro
všechny východní a západní
křesťany, aby učinili rozhodující krok
k jednotě v záležitosti společného
data pro slavení Velikonoc. Je dobré
připomenout, že mnozí už dnes
nemají ponětí o sporech, ke kterým
docházelo v minulosti, a nechápou,
proč by v této věci měly nadále
existovat neshody.

Zakotveni v naději

18. Naděje tvoří spolu s vírou a
láskou trojici „božských ctností“,
které vyjadřují podstatu
křesťanského života (srov. 1 Kor 
13,13; 1 Sol 1,3). V jejich nerozlučné
jednotě je naděje tou, která věřícímu
takříkajíc vštěpuje orientaci, určuje
směr a cíl jeho existence. Proto
apoštol Pavel vybízí: „V naději se



radujte, v soužení buďte trpěliví, v
modlitbě vytrvalí“ (Řím 12,12). Ano,
potřebujeme „překypovat
nadějí“ (srov. Řím 15,13), abychom
věrohodně a přitažlivě svědčili o víře
a lásce, které si neseme v srdci. Kéž
je naše víra radostná a láska plná
nadšení. Kéž je každý člověk s to se
na druhého třeba jen usmát, projevit
mu přátelství, bratrsky na něj
pohledět, upřímně mu naslouchat
nebo bezděčně posloužit, a to s
vědomím, že v Ježíšově Duchu se tyto
projevy mohou pro toho, kdo je
přijímá, stát plodným semínkem
naděje. Ale co je základem naší
naděje? Abychom to pochopili, bude
dobré, když se zastavíme u důvodů
naší naděje (srov. 1 Petr 3,15).

19. „Věřím v život věčný.“12 Tak
vyznáváme svou víru a v těchto
slovech nachází křesťanská naděje
stěžejní pilíř. Je to vpravdě „božská
ctnost, kterou toužíme […] po
věčném životě jako po svém štěstí“.



13 Druhý vatikánský koncil říká:
„Jestliže naopak tento božský základ
a naděje ve věčný život chybí, je
důstojnost člověka, jak se dnes
můžeme často přesvědčit, vážně
poškozena a záhady života a smrti,
viny a bolesti zůstávají bez řešení,
takže lidé nezřídka upadají do
beznaděje.“14 My ovšem, když
hledíme na plynoucí čas, máme v
ctnosti naděje, v níž jsme byli
spaseni, jistotu, že dějiny lidstva a
každého z nás nesměřují do nějakého
slepého bodu nebo do temné hlubiny,
ale k setkání s Pánem ve slávě. Žijme
tedy v očekávání jeho opětovného
příchodu a v naději, že v něm
budeme žít na věky. Kéž s tímto
vědomím přijímáme za své zvolání
prvních křesťanů, které je plné
pohnutí a kterým končí Písmo svaté:
„Přijď, Pane Ježíši!“ (Zj 22,20).

20. Jádrem naší víry je Ježíš, který
zemřel a vstal z mrtvých. Svatý
Pavel, když nám několika slovy –



používá jen čtyři slovesa – toto
oznamuje, předává nám i „jádro“
naší naděje: „Vyučil jsem vás
především v tom, co jsem sám přijal,
že Kristus umřel ve shodě s Písmem
za naše hříchy; že byl pohřben a že
vstal z mrtvých třetího dne ve shodě
s Písmem; že se ukázal Petrovi a
potom Dvanácti“ (1 Kor 15,3-5).
Kristus umřel, byl pohřben, vstal z
mrtvých, ukázal se. Prošel pro nás
dramatem smrti. Otcova láska ho v
síle Ducha Svatého vzkřísila a pro
naši spásu učinila jeho lidství
prvotinou věčnosti. Křesťanská
naděje spočívá právě v tomto: tváří v
tvář smrti, kdy se zdá, že všechno
končí, se člověku dostává jistoty, že
díky Kristu, jeho milosti, která nám
byla dána ve křtu, „život […]
nezaniká, ale […] naplňuje [se]“,15 a
to na věky. Ve křtu jsme vskutku
spolu s Kristem pohřbeni a
dostáváme v něm, Vzkříšeném, dar
nového života, který pokořuje zeď
smrti a činí z ní průchod do věčnosti.



A když tváří v tvář smrti, onomu
bolestnému odloučení, které nás nutí
opustit to všechno, co je nám
nejdražší, není možná žádná
výmluva, bude nám Svatý rok
příležitostí, abychom s neskonalou
vděčností znovu objevili dar nového
života, který jsme obdrželi ve křtu a
který dokáže proměnit ono drama
smrti. V kontextu Svatého roku se
jako příznačné jeví znovu přemýšlet
o tom, jak bylo toto tajemství
chápáno počínaje prvními staletími
naší víry. Křesťané například po
dlouhou dobu zhotovovali křtitelnice
ve tvaru osmiúhelníku, a dosud
můžeme obdivovat řadu starobylých
baptisterií, která jsou také osmiboká,
jako v Římě u Svatého Jana v
Lateránu. Tento tvar poukazuje na
to, že v křestním prameni se začíná
osmý den, tedy den vzkříšení, den,
který jde za rámec obvyklého
týdenního rytmu života, a tak otvírá
běh času rozměru věčnosti, životu,
který trvá na věky. Toto je cíl, ke



kterému vztahujeme naše pozemské
putování (srov. Řím 6,22).

Nejpřesvědčivějšími svědky této
naděje nám jsou mučedníci, kteří se
díky své pevné víře ve
zmrtvýchvstalého Krista dokázali
vzdát samotného života zde na zemi,
aby nezradili svého Pána. Žili ve
všech dobách a je jich mnoho i dnes,
možná více než kdy dřív. Jsou to
vyznavači života, který nezná konce.
Je zapotřebí, abychom střežili jejich
svědectví, a tím umožnili, aby naše
naděje byla plodná.

Mučedníci, příslušníci různých
křesťanských tradic, jsou také
semeny jednoty, neboť ztělesňují
ekumenismus krve. Je proto mým
velkým přáním, aby během Svatého
roku nechyběly ekumenické
slavnosti, které pomohou ozřejmit,
jak bohaté je svědectví těchto
mučedníků.



21. Co tedy s námi bude po smrti? S
Ježíšem je za prahem smrti věčný
život, který spočívá v plném
společenství s Bohem, v patření na
něj a v účasti na jeho nekonečné
lásce. To, co nyní prožíváme v naději,
to uvidíme ve skutečnosti. Svatý
Augustin v tomto ohledu napsal: „Až
k tobě úplně přilnu, nebude pro mne
nikde bolesti, ani strasti a celý můj
život oživne, jsa pln tebe.“16 Co je
tedy tím, co charakterizuje plné
společenství? Být šťastnými. Štěstí je
povoláním lidské bytosti, cílem, který
se týká každého z nás.

Ale co je to štěstí? Jaké štěstí
očekáváme a po jakém štěstí
toužíme? Není to prchavé veselí, není
to pomíjivé uspokojení, které, když
už ho jednou dosáhneme, žádá stále
víc a víc ve spirále žádostivosti, ve
které není lidská duše nikdy
nasycena, nýbrž je stále prázdnější.
Potřebujeme štěstí, které se s
konečnou platností uskuteční v tom,



co nás naplňuje, tedy v lásce, takže
už nyní budeme moci říci: „Jsem
milovaný, milovaná, tedy jsem. A
budu na věky v Lásce, která neklame
a od které mě nic a nikdo nebude
moci odloučit.“ Připomeňme si ještě
jednou slova apoštola Pavla: „A já
jsem přesvědčen: ani smrt, ani život,
ani andělé, ani knížata, ani nic
přítomného, ani nic budoucího, ani
mocnosti, ani výška, ani hloubka, a
vůbec nic stvořeného nebude nás
moci odloučit od Boží lásky v Kristu
Ježíši, našem Pánu“ (Řím 8,38-39).

22. Další skutečností spojenou s
věčným životem je Boží soud, jak na
konci našeho života, tak na konci
věků. Umělci se často snažili ho
zpodobnit – vzpomeňme na
Michelangelovo mistrovské dílo v
Sixtinské kapli –, a to ve shodě s
teologickými koncepty své doby a s
cílem vzbudit v těch, kdo se na jejich
díla dívali, bázeň. Pokud je správné,
že jsme si velice dobře a s vážností



vědomi okamžiku, při kterém bude
sečten a podtržen náš život, je
zároveň třeba to vždy činit v
kontextu naděje, božské ctnosti,
která je oporou životu a umožňuje
nám, abychom nepropadli strachu.
Soud Bohem, který je láska (srov. 1
Jan 4,8.16), nemůže ani jinak než být
založen na lásce, zvláštním
způsobem pak na tom, jak jsme ji
více či méně uskutečňovali vůči
nejpotřebnějším, ve kterých je
přítomen Kristus, Soudce sám (srov. 
Mt 25,31-46). Jde tedy o soud odlišný
od soudů lidských a pozemských. Je
třeba ho chápat jako pravdivý vztah
s Bohem-Láskou a námi samými v
rámci neproniknutelného tajemství
Božího milosrdenství. Písmo svaté v
tomto ohledu říká: „Takovým
jednáním jsi poučoval svůj lid, že
spravedlivý musí být lidumilný.
Svým synům poskytuješ radostnou
naději, že po hříchu dáváš příležitost
k lítosti […] [a očekáváme] smilování,
když jsme souzeni“ (Mdr 12,19.22).



Jak napsal Benedikt XVI.: „V
okamžiku soudu zakoušíme a
přijímáme převahu jeho lásky nad
veškerým zlem ve světě i v nás.
Bolest lásky se stává naším
vykoupením a radostí.“17

Soud se tedy týká spásy, v niž
doufáme a kterou nám Ježíš získal
svou smrtí a zmrtvýchvstáním.
Směřuje tudíž k tomu, aby nám
otevřel cestu k definitivnímu setkání
s ním. A protože si v této souvislosti
nelze představit, že by spáchané zlo
zůstalo skryto, je třeba, aby bylo 
očištěno, aby nám bylo umožněno
vejít s konečnou platností do Boží
lásky. V tomto smyslu je pochopitelná
nezbytnost modlit se za ty, kteří už
dokončili svou pozemskou pouť. Jde
o solidaritu prostřednictvím
přímluvné modlitby, která nachází
svou účinnost ve společenství
svatých, ve společném poutu, které
nás spojuje v Kristu, prvorozeném
mezi vším stvořením. Odpustky,



které lze u příležitosti Svatého roku
získat, jsou v síle modlitby určeny
zvláště těm, kteří nás předešli, aby se
jim tak mohlo dostat plného
milosrdenství.

23. Odpustky vskutku umožňují
objevit, jak bezmezné je Boží
milosrdenství. Ne náhodou byl kdysi
pojem „milosrdenství“ synonymem
pro pojem „odpustek“, a to právě
proto, že se jím chce vyjádřit úplnost
Božího odpuštění, které nezná
hranic.

Svátost smíření nám zajišťuje, že Bůh
maže naše hříchy. Připomínají nám
to útěchyplná slova žalmu: „On
odpouští všechny tvé viny, on léčí
všechny tvé neduhy. On vykupuje
tvůj život ze záhuby, on tě věnčí
láskou a slitováním. […] Hospodin je
milosrdný a milostivý, shovívavý a
nad míru dobrotivý. […] Nejedná s
námi podle našich hříchů ani podle
našich vin nám neodplácí. Jak vysoko



je nebe nad zemí, tak je velká jeho
láska k těm, kdo se ho bojí. Jak
vzdálen je východ od západu, tak
vzdaluje od nás naše nepravosti“ (Žl 
103,3-4.8.10-12). Svátost smíření není
jen krásnou duchovní příležitostí, ale
představuje rozhodný, zásadní a
nepostradatelný krok na cestě víry
každého z nás. Tehdy dovolujeme
Pánu, aby zničil naše hříchy, uzdravil
naše srdce, pozvedl nás a objal, aby
nám dal poznat svou něžnou a
soucitnou tvář. Opravdu neexistuje
lepší způsob, jak poznávat Boha, než
ten, že se s ním necháme smířit (srov.
2 Kor 5,20), že zakusíme jeho
odpuštění. Nezříkejme se tedy
zpovědi, ale objevme krásu této
svátosti uzdravení a radosti, krásu
odpuštění hříchů!

Nicméně jak víme z vlastní
zkušenosti, hřích „zanechává stopy“,
má důsledky, a to nejen viditelné
navenek jako spáchané zlo, ale také
vnitřní, neboť „každý hřích, i všední,



vyvolává zhoubné lpění na tvorech,
které musí být očištěno, buď zde na
zemi, nebo po smrti ve stavu, jenž se
nazývá očistec“.18 V našem lidství,
slabém a přitahovaném zlem, tedy
přetrvávají „zbytky hříchu“. A ty lze
odstranit právě odpustky, a to vždy
díky milosti Krista, který, jak napsal
svatý Pavel VI., je „naším
‚odpustkem‘“.19 Apoštolská
penitenciárie zajistí vydání
příslušných opatření stran toho, jak
bude u příležitosti Svatého roku v
praxi možné odpustky získat.

Pokud člověk zakusí úplné odpuštění
hříchů, nemůže jinak než otevřít své
srdce a mysl odpuštění druhým.
Odpuštěním se nepředělá minulost,
odpuštění nemůže změnit to, co se už
stalo. Může však změnit budoucnost
a umožnit to, že budeme žít jinak,
bez zášti, jízlivosti a pomsty.
Budoucnost projasněná odpuštěním
se dokáže dívat na minulost jinýma



očima, pokojnějšíma, i když ještě
zalitýma slzami.

V předchozím, a to mimořádném
Svatém roce jsem ustanovil 
misionáře milosrdenství, kteří nadále
plní své důležité poslání. Mohou také
během nadcházejícího Svatého roku
vykonávat svou službu tím, že budou
navracet naději a zprostředkovávat
odpuštění pokaždé, když se na ně
hříšník s otevřeným srdcem a kající
duší obrátí. Kéž jsou nadále nástroji
smíření a pomáhají druhým hledět
do budoucnosti s nadějí v srdci, která
má svůj původ v Otcově
milosrdenství. Přeji si, aby biskupové
využili jejich drahocenné služby
zvláště tak, že je vyšlou tam, kde je
naděje podrobována tvrdé zkoušce,
jako ve věznicích, nemocnicích a
tam, kde je pošlapávána lidská
důstojnost, v těch nejnuznějších a
ponižujících podmínkách, aby nikdo
nezůstal bez možnosti přijmout Boží
odpuštění a útěchu.



24. Nejdůvěryhodnějším svědkem
naděje je Matka Boží. V ní vidíme, že
naděje není pošetilým optimismem,
ale darem, který je nám z milosti dán
do reality života. Pokaždé když se
Maria podívala na svého Syna, jako
každá maminka myslela na jeho
budoucnost, a jistě v jejím srdci
zůstala vryta slova, která jí v chrámě
řekl Simeon: „On je ustanoven k
pádu a k povstání mnohých v Izraeli
a jako znamení, kterému se bude
odporovat – i tvou vlastní duší
pronikne meč ‒ aby vyšlo najevo
smýšlení mnoha srdcí“ (Lk 2,34-35).
A pod křížem, když viděla trpět a
umírat nevinného Ježíše, a ačkoli
pociťovala mučivou bolest,
opakovala své „ano“, aniž by ztratila
naději a důvěru v Pána. Tímto
způsobem měla pro nás podíl na
naplnění toho, co její Syn řekl, totiž
že „bude muset mnoho trpět, že bude
zavržen od starších, velekněží a
učitelů Zákona, že bude zabit, ale po
třech dnech že vstane z



mrtvých“ (Mk 8,31). A tím, že z lásky
tuto bolest snášela, stala se naší
Matkou, Matkou naděje. Není
náhodou, že lidová zbožnost nadále
vzývá Pannu Marii jako Stella maris.
Nazývá ji jménem, které vystihuje
jistou naději, že v bouřlivých
situacích našeho života nám Matka
Boží přijde na pomoc, povzbudí nás a
vybídne k tomu, abychom důvěřovali
a dál doufali.

V této souvislosti rád připomínám, že
chrám Panny Marie Guadalupské v
Mexico City se připravuje na oslavy,
které se budou konat v roce 2031, a
to u příležitosti 500. výročí prvního
zjevení Panny Marie. Matka Boží
nám prostřednictvím mladého Juana
Diega sdělila převratné poselství
naděje, jež i dnes opakuje každému
poutníkovi a věřícímu: „Nejsem zde
snad já, která jsem tvou matkou?“20
Podobné poselství vtiskuje do
lidských srdcí nesčíslně mariánských
svatyní rozesetých po celém světě. Ty



jsou cílem zástupů poutníků, kteří
Matce Boží svěřují své starosti,
bolesti a naděje. Kéž jsou v tomto
Svatém roce poutní místa svatými
místy, kde se příchozím dostane
přijetí, a výsadními místy, kde lze
načerpat naději. Zvu poutníky, kteří
přijdou a přijedou do Říma, aby se
zastavili a pomodlili ve zdejších
mariánských svatyních, a tak uctili
Pannu Marii a prosili ji o ochranu.
Jsem pln důvěry, že všichni, zvláště
ti, kteří trpí a strádají, budou moci
zakusit blízkost té nejláskyplnější z
maminek, která nikdy neopouští své
děti, té, která je pro svatý lid Boží
„znamením jisté naděje a útěchy“.21

25. Na cestě vstříc Svatému roku se
vraťme k Písmu svatému a
naslouchejme následujícím slovům
jako těm, která jsou adresována nám:
„S důvěrou se pevně opřeme o
(nalezené) útočiště a jistě dosáhneme
vytoužených (hodnot), které jsou
nám určeny. (V této naději) máme 



bezpečnou a pevnou kotvu pro duši.
Ona proniká až do samého vnitřku
(nebeské velesvatyně), kam pro nás
jako předchůdce vstoupil Ježíš“ (Žid 
6,18-20). Je to velká výzva k tomu,
abychom nikdy neztráceli naději,
která nám byla dána, a abychom se jí
pevně drželi, a tak nalezli útočiště v
Bohu.

Obraz kotvy je výstižný, pomáhá nám
pochopit stabilitu a jistotu, kterou
uprostřed rozbouřených vod života
máme, pokud důvěřujeme Pánu
Ježíši. Životní bouře nás nikdy
nepřemohou, protože jsme zakotveni
v naději na milost, která nás
uschopňuje k tomu, abychom žili v
Kristu a překonali hřích, strach a
smrt. Tato naděje je daleko větší než
to, co nám může přinášet každodenní
uspokojení a co může zlepšovat
podmínky našeho života. Tato naděje
nás přenáší přes zkoušky, kterým
jsme podrobováni, a povzbuzuje nás,
abychom šli dál, aniž bychom z očí



ztráceli velikost cíle, ke kterému jsme
povoláni, cíle, kterým je nebe.

Nadcházející Svatý rok se tedy
ponese ve znamení naděje, která
nezná západu, naděje v Boha. Kéž
nám tento čas také pomůže znovu
nalézt potřebnou důvěru jak v církvi,
tak ve společnosti, v mezilidských
vztazích, v mezinárodním dění, v
podpoře důstojnosti každého člověka
a v úctě ke stvoření. Kéž se svědectví
věřících stane pro svět kvasem ryzí
naděje, předzvěstí nových nebes a
nové země (srov. 2 Petr 3,13), kde má
svůj domov spravedlnost a svornost
mezi národy, které očekávají
naplnění toho, co Pán slíbil.

Kéž nás již od této chvíle naděje
přitahuje a dovolme, aby se jí naším
prostřednictvím nakazili ti, kteří po
ní touží. Kéž jim svým životem
můžeme říkat: „Důvěřuj v
Hospodina, buď silný, ať se vzmuží
tvé srdce, doufej v Hospodina!“ (Žl



27,14). Kéž síla naděje naplňuje naši
přítomnost, když s důvěrou
očekáváme návrat Pána Ježíše Krista,
kterému patří chvála a sláva nyní i
na věky.

Dáno v Římě, u Svatého Jana v
Lateráně, 9. května, o slavnosti
Nanebevstoupení Páně, roku 2024,
dvanáctého roku mého pontifikátu.

FRANTIŠEK

1 Augustin,Promluvy, 198 augm., 2.

2 Srov. Chvalozpěv stvoření,https://
www.ofm.cz/2015/07/27/... Srov.
František, Misericordiae Vultus, bula
k vyhlášení mimořádného
Svatéhoroku milosrdenství, 11.
dubna 2015, č. 1–3.

4 II. vatikánský koncil, pastorální
konstituce Gaudium et spes o církvi
vdnešním světě, 7. prosince 1965, č.
4.

https://www.ofm.cz/2015/07/27/chvalozpev-stvoreni/.3
https://www.ofm.cz/2015/07/27/chvalozpev-stvoreni/.3


5 František, encyklika Laudato si’o
péči o společný domov, 24. května
2015, č. 50.6 Srov. Katechismus
katolické církve, č. 2267.

7 František, Laudato si’, op. cit., č. 49.

8 František, encyklika Fratelli tuttio
bratrství a sociálním přátelství, 3.
října 2020, č. 262.9 František, 
Laudato si’, op. cit., č. 51.

10 Nicejské vyznání víry: H. H.
Denzinger –A. Schönmetzer, 
Enchiridion Symbolorum definitionum
et declarationum de rebus fidei et
morum, č. 125.11Ibid.

12 Apoštolské vyznání víry: H. H.
Denzinger –A. Schönmetzer, 
Enchiridion Symbolorum definitionum
et declarationum de rebus fidei et
morum, č. 30.13Katechismus
katolické církve,č. 1817.

14 II. vatikánský koncil, Gaudium et
spes, op. cit., č. 21.



15 Český misál, Preface za zemřelé I.

16 Aurelius Augustinus, Vyznání, X,
28.

17 Benedikt XVI., encyklika Spe salvi,
30. listopadu 2007, č. 47. 18 
Katechismus katolické církve, č. 1472.

19 Pavel VI., apoštolský list 
Apostolorum limina, 23. května 1974,
II.20 Nican Mopohua, č. 119.

21 II. vatikánský koncil, věroučná
konstituce Lumen gentium o církvi,
21. listopadu 1964, č. 68.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/bula-

spes-non-confundit-k-vyhlaseni-
radneho-svateho-roku-2025/

(02.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/bula-spes-non-confundit-k-vyhlaseni-radneho-svateho-roku-2025/
https://opusdei.org/cs-cz/article/bula-spes-non-confundit-k-vyhlaseni-radneho-svateho-roku-2025/
https://opusdei.org/cs-cz/article/bula-spes-non-confundit-k-vyhlaseni-radneho-svateho-roku-2025/

	Bula ‚Spes non confundit‘ k vyhlášení řádného Svatého roku 2025
	SPES NON CONFUNDIT


