
opusdei.org

Bůh, který nejedná?
Zlo a bolest

Proč existuje zlo? Jaký smysl
má bolest? Proč Bůh dopouští
zlo? To jsou otázky, které si v
životě klade občas každý,
protože se týkají jednoho z
největších tajemství člověka.

20.11.2018

Zlo ve světě, zvláště ve své nejhorší a
nejhůře pochopitelné podobě, je
jedna z nejčastějších příčin odpadu
od víry. Ve zdánlivě naprosto
nespravedlivých a nesmyslných
situacích, vůči nimž se cítíme



bezmocní, se spontánně ptáme, jak to
může Bůh dopustit. Proč Pán, který je
dobrý, který je všemohoucí, dovolí,
aby docházelo k takovým věcem?
Proč na prosté lidi, kteří to už tak
mají těžké, musí dopadat nečekané
tragické události, jako např. přírodní
katastrofy? Proč Bůh nezasáhne? S
těmito otázkami se neobracíme ke
světu ani k našim bližním, ale k
Bohu, protože vyznáváme, že je
Stvořitel a Pán světa.1

Jsou to otázky, které jistým způsobem
přesahují hranice Zjevení a pronikají
do tajemství samotného Boha; ve
stvořeném světě není koneckonců
nic, co by se vymykalo Boží
moudrosti a vůli. Jako však
nemůžeme obsáhnout nekonečnou
Boží dobrotu, nemůžeme ani plně
prozkoumat jeho plány. Nejlepším
postojem vůči zlu a bolesti je proto
mnohdy důvěryplné odevzdání se
Bohu, který vždy „ví víc“ a „zmůže
víc“.



Také je ale přirozené, že se snažíme
do temného tajemství zla vnést
světlo, aby víra na základě
negativních životních zkušeností
nevyhasla, ale byla právě v takových
chvílích jasným světlem na naší
cestě, „světlem pro mé nohy“ (Žal
119, 105).

Zlo pochází ze stvořené svobody

Bůh nestvořil svět uzavřený, aby do
něj měl přístup jen on sám, ani ho
nestvořil dokonalý. Stvořil ho
zdokonalitelný a otevřený mnoha
možnostem a člověka stvořil proto,
aby svět obýval a pomocí svého
rozumu dotvořil. Stvořil nás jako
inteligentní a svobodné tvory a dal
nám prostor k tomu, abychom
rozvíjeli své vlohy. Povoláním k
životu nás Bůh v jistém smyslu
podrobuje zkoušce: pověřuje nás
úkolem konat v rámci našich
možností dobro. A tento úkol bývá
často náročný. „Hospodařte s nimi,



dokud se nevrátím“ (Lk 19,13).
Obdržené hřivny nelze, podobně jako
ve známém Ježíšově podobenství,
zakopat nebo schovat. Každý člověk
je volán k tomu, aby nesl plody, aby
rozvíjel, co dostal. Velmi často to
však neděláme, ba dokonce děláme
pravý opak; záměrně zamýšlíme
špatné věci, které také
uskutečňujeme. Často neseme vinu.

Lidstvo nese vinu od počátku, od
onoho činu, který se stal kořenem
všeho dalšího zla. Vše zlé ve světě
souvisí s tímto nesprávným užíváním
svobody a se schopností ničit Boží
dílo – v nás samotných, v ostatních a
v přírodě. Zacházíme-li nesprávně se
svou svobodou, zříkáme se Boha,
naše srdce se zatemňuje a dokonce
můžeme způsobit, že se z našeho
života nebo ze života druhých stane
peklo. To je to skutečné zlo, kterého
se máme bát: hřích. Toto zlo plodí
všechny ostatní zla.



Utrpení jako zkouška nebo
očišťování

Znamená to tedy, že každému zlu
vždy nutně předchází vina? Nejprve
je třeba si objasnit, co je to zlo. Samo
o sobě není zlo ničím jiným než
odvrácenou tváří dobra, tváří, kterou
skutečnost nastavuje, když chybí
dobro, když věci nejsou tím, čím by
měly být, a nejsou tam, kde by měly
být. Zlo je nedostatek, ze své podstaty
není pozitivní, je negací a musí se
přidržovat dobra, aby mohlo
existovat.2 Když zakoušíme
nepřítomnost dobra, trpíme. Naše
nebo cizí vina pochopitelně vždy
působí zlo, ale ne vždy se nám děje
zlo naší vinou.

V Písmu svatém se tímto problémem
dopodrobna zabývá kniha Job.
Přátelé chtějí Joba přesvědčit o tom,
že neštěstí, které na něj Pán seslal, je
důsledkem jeho hříchů a
nespravedlnosti. Ač tomu tak



mnohdy bývá, protože zločiny si
zasluhují trest – což je pochopitelné
jak v lidském, tak v Božím řádu věcí
–, Jobův případ nám ukazuje, že i
spravedliví a nevinní trpí. Svatý Jan
Pavel II. s odkazem na tuto
posvátnou knihu napsal: „Ačkoli je
pravda, že utrpení má smysl jako
trest, je-li vázáno na vinu, pak není
pravdou, že jakékoli utrpení je
následek viny a má charakter
trestu.“3 Pro Joba bylo utrpení
zkouškou víry, z níž vyšel posílen.
Bůh nás někdy zkouší, ale vždy nám
dává milost, abychom ve zkoušce
obstáli, a hledá způsob, jak bychom
mohli růst v lásce, neboť ta je
hlavním smyslem dobra.

Jindy má utrpení funkci očišťování.
Došlo k tomu u izraelského národu
za časů Mojžíše, kdy byl lid nestálý a
vrtkavý. Bůh ho očistil dlouhým
putováním pouští a postupně ho tak
vychovával, dokud nebyl připravený
vstoupit do zaslíbené země; tehdy lid



poznal, že Bůh je věrný svému slovu.
V plánech Boží prozřetelnosti mívá
utrpení často podobnou, očišťující
hodnotu. Někteří lidé jsou natolik
ponořeni do každodenního shonu, že
nad důležitými otázkami nepřemýšlí,
a teprve nemoc nebo finanční či
rodinná pohroma je donutí, aby se
nad nimi hlouběji zamysleli. Často se
pak stává, že to způsobí nějakou
změnu, obrácení, nápravu či otevření
se potřebám bližních. Utrpení tedy
tvoří součást Boží výchovné metody.
Bůh nechce, aby se člověk ztratil, aby
byl rozptylován požitky nebo
světskými tužbami. I když tedy Boží
prozřetelnost počítá v životě každého
člověka s určitou mírou zla, ukazuje
se, že toto zlo v konečném důsledku
slouží člověku k dobru.

Utrpení v přírodě

V souvislosti s tím dostává jistý smysl
i utrpení přírody, ono utrpení, které
je přítomné a jaksi vepsané do



našeho stvořeného prostředí:
namáhavé získávání vědomostí a
vývoj, pomíjivost tvorů, kteří stárnou
a umírají, nesoulad v přírodních
jevech (které jakoby narušovaly řád
stvoření). Toto utrpení je vepsáno do
přírody, nemůžeme mu zabránit,
neovládáme ho a nemáme pod
kontrolou.

Někdy se jedná o zla, které jsou
potřebná pro to, aby mohla přežívat
jiná dobra. Svatý Tomáš uvádí
příklad lva, který by nepřežil, kdyby
si nemohl ulovit např. osla nebo jiné
zvíře.4 Dobra, která mohou být
spojená s tragickými událostmi v
přírodě, jsou nám však často skrytá.
Není lehké pochopit, proč je Bůh
dopouští, jako není lehké pochopit,
proč stvořil svět, v němž je
implikována zkáza, a který ne vždy
působí dojmem, že je řízen Dobrem a
Láskou. K jistému světlu se můžeme
dobrat, uvážíme-li, že v rámci úradku
Stvořitele má zkáza působená



přírodními jevy určitou spojitost s
naší svobodou a schopností
odmítnout Boha.

Prostředí – hmotný svět –, v němž
žijeme a který nás tak často oslňuje
svou krásou, se podobně jako naše
srdce, stvořené k tomu, aby milovalo
Boha a mělo v sobě nebe, může
proměnit v něco strašného. Když
zpustne a nechá v sobě vzklíčit
ďáblovo semeno, může se stát
smutným a temným místem. Jakoby
nám Pán při pohledu na běsnící,
bezohledné a nemilosrdně ničící
živly ukazoval podobu světa a srdce,
v němž nemůže vládnout, protože
odmítá lásku a spravedlnost.
Hluboký vztah mezi stvořením a
člověkem, který byl nad ním
ustanoven pánem, aby ho obdělával
a střežil (srov. Gen 2,15), se projevuje
i v této neuspořádanosti.

Lidé i „celé tvorstvo sténá a spolu
trpí“ (Řím 8,22), protože má účast na



stvořitelském a vykupitelském Božím
plánu. I ono chová „naději, že bude
vysvobozeno s poruby porušení a
dosáhne svobody ve slávě Božích
dětí“ (Řím 8,21).

Vykupitelské utrpení

Co však vnáší beze vší pochyby
nejvíce světla do smyslu zla, je
Ježíšův kříž a zmrtvýchvstání.
Ježíšův kříž nám říká, že utrpení
může být znamením a důkazem
lásky; že to může být dokonce
způsob, jak zničit hřích, protože na
kříži Boží láska smyla hříchy světa.
Hřích nedokáže vzdorovat, nemůže
vzdorovat, lásce, která se snižuje a
pokořuje pro dobro hříšníka. Jak říká
jedna ze slavných postav
Dostojevského, „pokora s láskou je
ohromná síla, mocnější nade
všechny, a nic jí není podobného“. 5

Ježíšovo utrpení na kříži má
vykupitelský charakter, protože jeho
láska k Otci a k lidem neustupuje



před lidským pohrdáním a
nespravedlností. Ježíš vydal svůj
život za hříšníky, naprosto se jim
vydal, a tak se pro ně jeho kříž stal
zdrojem života.

I naše utrpení může mít vykupitelský
charakter, je-li plodem lásky nebo je
láskou proměňováno, protože tehdy
se svým utrpením spojujeme s
Kristem na kříži. Svatý Josemaría
učil, že utrpení je zdrojem života:
vnitřního života a života milosti pro
nás i pro ostatní.6 To, co ve
skutečnosti vykupuje, není utrpení
jako takové, ale láska v něm
obsažená.

I v samotné lidské rovině má láska
schopnost přetvářet život: matka,
která se obětuje pro štěstí svých dětí,
bratr, který se věnuje bratru v nouzi,
voják, který nasazuje život za svou
četu. To jsou příklady, které přežívají
v paměti a slouží lidem ke cti. Pokud
je navíc taková láska motivována



vírou, pak je nejen krásná, ale i
svatá: podílí se na Kristově kříži a je
kanálem, jímž proudí Kristova
milost. Na kříži se zlo působením
Ducha svatého, který je darem
pocházejícím z Ježíšova kříže, mění v
dobro.

Poslední karta

Ke všemu, co jsme doposud řekli ve
snaze o vysvětlení zla, by se dala
připojit jedna závěrečná úvaha. A
sice, že i když je v pozemském životě
člověka přítomné zlo, má Bůh vždy
připravenou poslední kartu; vždy je
to on, kdo učiní poslední tah. Bůh nás
má rád a váží si nás, a proto si onu
poslední kartu, která je pro svět
nadějí – svou všemohoucí
stvořitelskou lásku, jež se projevuje
také ve zmrtvýchvstání Ježíše Krista
– ponechává pro sebe.

Stvořitelská a obnovitelská moc Boha
je vždy silnější než drama lidského
života – jakkoli velké a



nepochopitelné může být. Život je
jakýmsi cvičným obdobím a teprve
až skončí, začne fungovat natrvalo.
Tento svět je pomíjivý. Je to s ním
podobně jako se zkouškami
orchestru, kde si někdo třeba
zapomene hudební nástroj, jiný
neumí dobře svou partituru a další
zase hraje falešně. Pro to existují
zkoušky. Je to čas zdokonalování,
ladění nástrojů a slaďování se s
dirigentem. Nakonec konečně
nastane onen velký den, kdy je vše
připraveno a v okázalém sále se za
všeobecného nadšení a vzrušení
koná koncert.

Kristův život nezjevuje jen Boží
lásku, ale i jeho moc, moc splatit i s
úroky vše, co nebylo v souladu se
spravedlností, kde jakoby Bůh
zdánlivě nebyl nepřítomen, kde
nechal zlo a bolest zajít dál, než jsme
byli schopni pochopit. I Ježíš zakusil
chvíle opuštěnosti (srov. Mk 15,34);
vytrpěl je však s láskou a na kříž ho



provázela věčná sláva. Kniha
Zjevení, poslední kniha Písma
svatého, nám vypráví o Bohu, který
„setře každou slzu z očí“ (Zj 21,4),
protože On všechno tvoří nové (srov.
Zj 21,5) a je původcem nezměrného
štěstí.

Jak pomáhat trpícím?

Při setkání s cizí bolestí často
pociťujeme bezmoc a to jediné, co
můžeme udělat, je zachovat se jako
dobrý Samaritán (srov. Lk 10,25–37):
nabídnout lásku, naslouchat,
doprovázet, stát při trpícím, to jest,
neprojít bez povšimnutí kolem. Na
některých obrazech je dobrý
Samaritán a přepadený člověk
zobrazen se stejnou tváří. To může
být vykládáno tak, že Kristus jednak
léčí, a jednak je sám léčen. Každý
jsme nebo můžeme být oním dobrým
Samaritánem, který léčí rány svého
bližního, a v tom okamžiku být
Kristem. Jindy jsme to zase my, kdo



potřebuje vyléčit, protože nás něco
zranilo – někdo se k nám zachoval
ošklivě, nehezky nám odpověděl,
přítel nás opustil. Dobrým
Samaritánem, který nás vyléčí, může
být buď sám Kristus, když se na něj
obrátíme v modlitbě, nebo blízký
člověk, který se stane Kristem, když
nám naslouchá. Jsme Kristem pro
druhé, protože každý z nás je
obrazem a podobou Boha.

Utrpení zůstane navždy tajemstvím,
ale díky vykupitelskému dílu našeho
Pána nás může otevřít ostatním:
„Všude kolem nás jsou nejenom
opuštěné děti, ale také opuštění staří
lidé, které nikdo nenavštěvuje a
nemá rád. (…) A pokud jste sami
nezakusili porozumění, buďte
chápaví vůči druhým. Jestliže jste
sami nedostali lásku, milujte ostatní
lidi. Jestli jste prožili bolest osamění,
jděte za těmi, kdo žijí sami. Tělo se
léčí tělem! Bůh se vtělil, aby nás



uzdravil. Dělejme tedy totéž vůči
druhým lidem.“7

Mnozí pocítili Boží pohlazení právě v
těch nejtěžších chvílích svého života:
nemocní trpící leprou, o které se s
láskou starala Matka Tereza, lidé s
tuberkulózou, kterým poskytoval
útěchu svatý Josemaría, umírající, o
které s úctou a láskou pečoval svatý
Camilo de Lelis. I to vypovídá cosi o
tajemství bolesti v lidském životě:
jsou to okamžiky, v nichž se může
duchovní dimenze člověka naplno
rozvinout a povznést na vyšší rovinu
i v těch nejkrajnějších situacích,
nechá-li se člověk obejmout Pánovou
milostí.

Antonio Ducay

1  Srov. Jan Pavel II., Apošt. list
Salvifici Doloris, č. 9.

2  Srov. J. Ratzinger, Bůh a svět, Věřit
a žít v naší době, Vyšehrad,
Barrister& Principal, 2003.



3  Jan Pavel II., Apošt. list Salvifici
Doloris, č. 11.

4  Srov. Teologická Suma, q. 47, a. 2
ad 1.

5  Bratři Karamazovi, díl II., část III.

6  Srov. Sv. Josemaría, Křížová cesta,
XII. zastavení.

7  Papež František, Promluva na
stadiónu Kerasani v Nairobi, 27–XI–
2015.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/buh-

ktery-nejedna-zlo-a-bolest/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/buh-ktery-nejedna-zlo-a-bolest/
https://opusdei.org/cs-cz/article/buh-ktery-nejedna-zlo-a-bolest/

	Bůh, který nejedná? Zlo a bolest

