
opusdei.org

„Bůh je láska“: První
encyklika Benedikta
XVI.

Přinášíme souhrn první
encykliky Benedikta XVI.,
nazvané „Deus caritas est“ (Bůh
je láska). Datována 25. prosince,
na slavnost Narození Páně,
pojednává o otázce křesťanské
lásky.

23.03.2006

Souhrn encykliky

Encyklika je rozdělena na dvě
obsáhlé části. První část, nazvaná



„Jednota lásky ve stvoření a v
dějinách spásy,“ představuje
teologicko-filosofickou reflexi „lásky“
v jejích různých rozměrech – „erós“,
„fília“ a „agapé“. Zdůrazňuje jisté
vitální aspekty Boží lásky k člověku a
vrozené souvislosti této lásky a lásky
lidské. Druhá část, nazvaná
„Uplatňování lásky církví,
‘komunitou lásky’,“ zvažuje
konkrétní uplatnění přikázání
milovat druhé.

PRVNÍ ČÁST

Slovo „láska“ – jedno z nejvíce
používaných a zneužívaných slov v
dnešním světě – má rozsáhlé pole
významů. V tomto množství
významů je nicméně archetypem
lásky par excelence láska mezi
mužem a ženou, která byla ve starém
Řecku pojmenována „erós.“ V Bibli, a
zejména v Novém zákoně, je koncept
„lásky“ vykreslen mnohem hlouběji,
tento posun je vyjádřen odmítnutím



slova „erós“ ve prospěch termínu
„agapé“, který vyjadřuje obětující se
lásku.

Toto nové vidění lásky, zásadní
přínos křesťanství, bylo nezřídka
považováno ve zcela negativním
významu za odmítnutí erótu a všeho
tělesného. Ačkoliv tendence tohoto
druhu existovaly, smysl tohoto
vývoje je zcela jiný. „Erós,“ vložený
do přirozenosti člověka jeho
Stvořitelem, vyžaduje disciplínu,
očištění a dospělost, aby neztratil
svoji původní důstojnost a nebyl
degradován na úroveň pouhého
„sexu,“ banální komodity.

Křesťanská víra člověka vždycky
považovala za bytost, v níž se duch a
hmota vzájemně proplétají, a
získávají tak novou ušlechtilost.
Výzvu „erótu“ lze považovat za plně
překonanou, pokud je lidské tělo a
duše v dokonalé harmonii. Tehdy se
láska skutečně stává „extází,“ avšak



ne extází ve smyslu prchavého
okamžiku euforie, ale jako trvalé
vystupování z „já“ uzavřeného v sobě
směrem k sebeodevzdání a, na této
cestě, směrem ke znovuobjevení sebe
sama, nebo spíše objevení Boha.
Tímto způsobem může „erós“
povznést lidskou bytost „v extázi“ k
božství.

Nakonec je nezbytné, aby „erós“ a
„agapé“ nebyly nikdy zcela odděleny;
vskutku, čím více tyto dvě – ačkoliv v
různých dimenzích – nacházejí
správnou rovnováhu, tím více se
uskutečňuje pravá přirozenost lásky.
Ačkoliv „erós“ je nejprve především
touha, při přibližování se ke druhé
bytosti bude klást stále méně otázek
o sobě a hledat stále více štěstí pro
druhého. Tak se první osoba stává
částí druhé a dosahuje momentu
„agapé“.

V Ježíši Kristu, který je vtělenou Boží
láskou, dosahuje „erós-agapé“ své



nejradikálnější podoby. Ježíš svou
smrtí na kříži, tím, že se nechal
vyvýšit a spasil tak lidstvo, vyjádřil
lásku v její nejušlechtilejší formě.
Ježíš zajistil trvalou přítomnost
tohoto aktu sebevydání díky
ustanovení Eucharistie, ve které
nám, pod způsobami chleba a vína,
dává sebe sama jako novou manu,
která nás sjednocuje s ním, a
současně nás sjednocuje s každým,
komu on dává sebe. Tak se všichni
stáváme „jedním tělem.“ Láska k
Bohu a láska k druhým tím opravdu
splynou v jednu. Dvojí přikázání tak,
díky tomuto setkání s božským
„agapé“, již není pouze nárokem:
láska může být „přikázána,“ protože
byla nejprve darována.

DRUHÁ ČÁST

Láska ke druhým, zakořeněná v Boží
lásce, není jen povinností každého
jednotlivého věřícího, ale také celé
církevní komunity, která ve svých



charitativních aktivitách musí
reflektovat lásku Nejsvětější Trojice.
Vědomí této služby hrálo v církvi od
jejích počátků vždy klíčovou roli; a
velmi brzy se jasně ukázala potřeba
jistého stupně organizovanosti jako
základu pro efektivnější realizaci
těchto aktivit.

Tak se jako součást fundamentální
struktury církve velmi brzy vynořila
„diakonie“ jako služba lásky k
druhým, lásky uskutečňované
kolektivně a uspořádaným
způsobem: služba konkrétní, ale
současně duchovní. S postupným
růstem církve byla praxe charity
potvrzena jako jeden z jejích
podstatných aspektů. Niterná
podstata církve je vyjádřena trojí
službou: hlásáním Božího slova ( 
kérygma - martyria ), slavením
svátostí ( leitúrgia ) a službou lásky –
charity ( diakonia ). Tyto úkoly jsou
vzájemně spojeny a nemohou být
odděleny.



Od počátku devatenáctého století
byla proti církevním charitativním
aktivitám vznášena fundamentální
námitka. Tyto aktivity, říkalo se,
odporují spravedlnosti a upevňují
status quo. Tím, že církev vykonává
individuální skutky lásky, pokračuje
argumentace, podporuje zachování
stávajícího nespravedlivého systému,
činí ho jaksi snesitelnějším a tak
zabraňuje rebelii a potenciální
přeměně světa k lepšímu.

Tímto způsobem se marxismus snažil
prezentovat světovou revoluci a
přípravy k takové revoluci jako
všelék sociálních nemocí; sen, který
byl později roztříštěn. Papežské
magisterium – počínaje encyklikou
Lva XIII. Rerum novarum (1891) a
pokračující třemi sociálními
encyklikami Jana Pavla II. Laborem
exercens (1981), Solitudo rei socialis
(1987) a Centesimus annus (1991) –
zvažovalo sociální otázku s rostoucí
pozorností a, tváří v tvář stále novým



problémům, rozvinulo vysoce
komplexní sociální nauku, nabízející
vodítka, která jsou platná daleko za
hranicemi církve.

Vytváření spravedlivého řádu ve
společnosti a státu je především
úkolem politiků a tudíž nemůže být
bezprostředním úkolem církve.
Katolická sociální nauka nezamýšlí
poskytnout církvi moc nad státem,
ale jednoduše očistit a osvítit rozum
a nabídnout vlastní příspěvek k
formování svědomí tak, aby byly
pravé požadavky spravedlnosti
postřehnuty, rozeznány a uplatněny
v praxi. Nicméně, neexistuje
legislativa, jakkoliv spravedlivá,
která by mohla učinit skutky lásky
nadbytečnými. Stát, který se pokouší
zajistit všechno, se stává
byrokratickou mašinérií, neschopnou
zajistit esenciální potřebu každého
trpícího člověka – a celého lidstva –
milující osobní odevzdání. Každý,



kdo chce disponovat láskou, se snaží
disponovat člověkem.

V naší době se objevuje jeden
pozitivní vedlejší efekt globalizace ve
skutečnosti, že starost o druhé
překračuje hranice národních
komunit a směřuje k rozšiřování
horizontů celého světa. Struktury
státu a humanitárních organizací
podporují, různými způsoby,
solidaritu vyjadřovanou občanskou
společností; a tak vzniká mnoho
charitativních a filantropických
organizací. Také v katolické církvi,
stejně jako v jiných církevních
komunitách, povstaly nové formy
charitativní činnosti. Doufejme, že se
bude upevňovat plodná spolupráce
těchto různých prvků. Je samozřejmě
důležité, aby charitativní činnost
církve neztratila svoji vlastní identitu
na pozadí široké organizované
charity, v jejímž rámci je pouze
jednou alternativou. Spíše si musí



zachovat celou slávu podstaty
křesťanské a církevní charity.

Proto:

Křesťanská charitativní činnost,
vedle profesionální kompetence,
musí být založena na zkušenosti
osobního setkání s Kristem, jehož
láska se dotýká srdcí věřících a
vytváří v nich lásku k druhým.

Křesťanská charitativní činnost musí
být nezávislá na stranách a
ideologiích. Program křesťanů –
program dobrého Samaritána,
program Ježíšův – je „vidoucí srdce.“
Takové srdce vidí potřebu lásky a
podle toho jedná.

Křesťanská charitativní činnost navíc
nesmí být funkcí toho, čemu se dnes
říká proselytismus. Láska je nezištná
a není vykonávána, aby dosáhla
jiných cílů. To však neznamená, že
charitativní aktivita musí takříkajíc
ponechat Boha a Krista stranou.



Křesťané vědí, kdy je vhodný čas
hovořit o Bohu a kdy je správné
mlčet a nechat hovořit samotnou
lásku. Velepíseň lásky sv. Pavla musí
být „Magna charta“ celé církevní
služby a tak ji ochraňovat před
rizikem degradace na pouhý
aktivismus.

V tomto kontextu, tváří v tvář
postupujícímu sekularismu, který
hrozí ochladnutím mnoha křesťanů
oddaných charitativní práci, musíme
zdůraznit důležitost modlitby. Živý
kontakt s Kristem zajišťuje, že
kontrast nezměrnosti existujících
potřeb a omezenosti individuální
aktivity na jedné straně nepřivede
charitativní pracovníky k ideologiím,
které se snaží ihned dosáhnout toho,
co Bůh zdánlivě nedokáže, nebo, na
druhé straně, nezapůsobí jako
pokušení vzdát se a rezignovat. Ti,
kdo se modlí, neztrácejí čas, ačkoliv
se situace může jevit jako vyzývající
pouze k akci, ani se nesnaží změnit a



opravit Boží plán. Spíše se snaží – v
následování příkladu Panny Marie a
svatých – načerpat od Boha světlo a
sílu lásky, která poráží veškerou
temnotu a sobectví přítomné ve
světě.

Vatikánská informační služba

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/buh-je-

laska-prvni-encyklika-benedikta-xvi/
(16.12.2025)

https://opusdei.org/cs-cz/article/buh-je-laska-prvni-encyklika-benedikta-xvi/
https://opusdei.org/cs-cz/article/buh-je-laska-prvni-encyklika-benedikta-xvi/

	„Bůh je láska“: První encyklika Benedikta XVI.

