
opusdei.org

Budovat mosty v
dialogu s těmi, kdo
mají jiné smýšlení

17. a 18. ledna 2023 se konalo
tradiční setkání „Dny
pastoračních otázek v
Castelldaura“ s heslem „Víra v
diskuzi o kultuře“. Přibližně
stovka kněží z Katalánska se
zamýšlela nad dialogem mezi
vírou, rozumem a kulturou.
Vystupující vzpomněli na
zemřelého emeritního papeže
Benedikta XVI. a jeho velký
intelektuální přínos na poli
dialogu mezi vírou a rozumem.



27.10.2023

Všechna vystoupení poukazovala na
důležitost solidní intelektuální
formace nutné k poznání společnosti,
v níž žijeme, a k tomu, abychom se
uměli postavit výzvám, jež ona
předkládá. Analyzovaly se základní
rysy moderní společnosti a jeden z
důležitých závěrů těchto dní byla
nutnost solidní formace, která
dokáže odpovědět na výzvy, jež
současná společnost předkládá.

Kulturní proudy v moderní době

První příspěvek přednesl Mariano
Fazio, pomocný vikář Opus Dei, který
hovořil o současných kulturních
proudech v nejširším rámci moderní
doby. Stručně zmínil charakteristické
črty současné kultury spojené s
genderovou ideologií,
transhumanismem, hlubinnou



ekologií a kulturou woke nebo
kulturou rušení. Podle Fazia je celá
moderní doba bojem mezi dvěma
tábory: pro nebo proti sekularizaci.

Ve svém projevu varoval před jistou
nostalgií, která by mohla svádět ty,
kdo považují středověk za údajný
zlatý věk církve. Varoval, aniž by
opominul tolik pozitivních věcí
středověkého světa, že ne vždy uměl
správně interpretovat evangelijní
výrok: „dávat císaři, co je císařovo, a
Bohu, co je Boží“.

V tomto smyslu uvažoval, že na
sekularizaci, která začala v pozdním
středověku a chápala se jako
deklerikalizace, je třeba se dívat
pozitivně. Dále se zamýšlel nad
průběhem sekularizace ve věku
osvícenství. Řekl, že důsledkem
novověké a současné sekularizace,
která přinesla pozitivní
deklerikalizaci, byl nežádoucí
laicistický postoj, jenž není v souladu



s harmonií, jež má existovat mezi
přirozeným a nadpřirozeným
světem. Tyto světy jsou sice odlišné,
ale nesmí se oddělovat. Mariano
Fazio připomněl, že nadpřirozený
pohled musí vzít na správném místě
do úvahy autonomii přirozenosti.
Pravá sekularizace by byla to, co
někteří lidé nazývají „zdravou
laickostí“ - jak to i učinil Benedikt
XVI. - nebo laickostí pozitivní, na
rozdíl od excesů laicismu.

V takzvané „diktatuře relativismu“,
slovy Benedikta XVI., je hlavní obětí
pravda. Otec Mariano naznačuje, že
východiskem z této diktatury -
novodobé krize - je dialog mezi
rozumem a vírou, protože „musíme
překonat scientistický pohled“. Z
tohoto důvodu dodal, že „při
pastoraci, která je nám vlastní, je
třeba vést lidi k přemýšlení, neboť
tak můžeme dospět k pravdám, jež
orientují samotný život“.



Když byl otázán na příspěvek
emeritního papeže Benedikta XVI. a
papeže Františka, podělil se s
názorem, že oba dva pontifikáty se
mohou „spojit, pontifikát emeritního
papeže Benedikta XVI., který byl
intelektuálnější, a pontifikát papeže
Františka, který je sociálnější“. A že
každý z nich potřebuje druhého,
neboť uvádíme do život jednu
Pravdu. Nakonec vyzval k „hledání
styčných bodů, stavět mosty s těmi,
kteří smýšlejí jinak, a tak vést
dialog“.

Používání laskavého rozumu

Ignasi Fuster, děkan Filosofické
fakulty Katalánska, druhý řečník
konference, předložil argumenty pro
používání laskavého rozumu, který
dává smysl velkým otázkám člověka.
V tomto smyslu dodal, že „velcí
myslitelé nejsou velcí řečníci, ale
reagují na dobu a otázky, jak to dělal
svatý Augustin v krizi své doby, svatý



Tomáš, který poukazoval na nádheru
pravdy, nebo svatý Jan Pavel II.“

Také řekl, že „se nacházíme v době
apostází: náboženské, která se
projevuje ateismem; biologické; a
odpadnutí od původu, podle něhož
není třeba myslet nebo se věří, že
myšlení svět nepřetváří. Čelíme krizi
spekulativního rozumu tváří v tvář
instrumentálnímu rozumu“, který
vládne ve společnosti. Proto také
navrhuji, že „je nutné hledat jistoty, v
tichosti je bránit, svědčit životem,
který je svědectvím krásy, a umět žít
v toleranci a respektu k různým
názorům“.

Debata, která následovala po
prezentacích prvního dne, dospěla k
závěru, že neměnitelných pravd není
mnoho a musí být jasně
formulované, a že je třeba budovat
mosty k jejich předávání.

„Je třeba si důkladně osvojit
křesťanskou víru“



Znovu objevovat novost hlásání
evangelia, to byla jedna z hlavních
myšlenek referátu Mons. Francisca
Conesa, biskupa ze Solsony.

Na otázku jak žít víru v pluralitní
společnosti poznamenal, že „ji
nemůžeme žít stejným způsobem
jako před 40 nebo 50 roky. V
současné době je třeba si důkladně
osvojit křesťanskou víru založenou
na modlitbě; formace ve víře musí
být důkladná a musí brát do úvahy
intelektuální, pastorační, lidské i
duchovní aspekty, protože pokud
tuto formaci nemáte, budete
asimilováni dominantní kulturou. Je
třeba křesťanů, kteří žijí svou víru v
jednotě s církví, protože je nezbytné
kráčet společně“.

Mons. Conesa v této části konference
dále řekl, že „církev kráčí se
společností k plnosti pravdy a proto
musí vést s partnerem dialog“. Tento
dialog označil za otevřený pro



každého, aniž by se upadalo do
fundamentalismu nebo relativismu.
„Styl, jakým představujeme víru, je
důležitý - zdůraznil - a je třeba
respektovat svědomí druhých a
jednat otevřeně a s empatií,“ protože
víra roste s přitažlivostí, ne
vnucováním. Z toho důvodu, na
závěr svých myšlenek, „musíme jít k
jádru evangelia a neztotožňovat
křesťanské poselství s prvky, jež jsou
druhořadé.

Důležitost četby klasiků

José María Torralba, jeden z
posledních řečníků, profesor Morální
a politické filosofie na Navarrské
univerzitě, uvažoval o tom, jak je
důležité zařadit do svého osobního a
vzdělávacího plánu četbu klasiků a
dobrých knih.

„Když se čte, lépe se porozumí
výzvám současné kultury a čtenář se
uvádí do světa moudrosti,“ řekl
profesor Torralba. A dodal, že



„žijeme ve společenském prostředí,
kde mladí lidé jsou ochuzeni o
intelektuální debaty, nehovoří o
důležitých tématech jako je
svoboda,“ které se nastolují při dobré
četbě. Proto obhajoval nutnost
„změny vzdělávání a přechod od
modelu pasivního, který znamená
naslouchat, k modelu aktivnímu,
který vede k četbě. Druhý model je
způsob, jak uvádět mladé lidi do
kultury“.

Podle Torralby „se dá říci, že druh
křesťanství, který se žije v prostředí
středomořském, je křesťanství
mravoučné. Pro mnohé je důležitá
nebo podstatná morálka, to, co
znamená být dobrým člověkem“.
Profesor Torralba řekl, že je to
redukce a zjednodušení, které vede k
nedostatku zájmu o studium a
poznání a tedy k neúčasti v diskuzích
o kultuře. Zasazoval se o to, aby se
využívaly příležitosti, které nabízí
literatura, protože se tím rozšiřují



horizonty a vytváří se prostor pro
naději.

Dny Castelldaury, místo setkávání
intelektuálů

Dny Castelldaury zahájil Lluís
Tusquellas, ředitel Kněžského centra
Rossselló, pořádajícího subjektu,
který vysvětlil, že Dny jsou „místem
setkávání intelektuálů už 58 let, kde
se probírají aktuální témata mající
podpořit naši kněžskou práci,
obnovit naši průpravu a prožívat
bratrství mezi námi knězi“. Dále
připomněl myšlenku svatého Jana
Pavla II., která je nosným tématem
tohoto roku: „Víra, která se nestane
kulturou, není plně přijata.“

Ignasi Font, vikář Opus Dei pro
Katalánsko a Andorru, vyjádřil ve
svém vystoupení velkou vděčnost
emeritnímu papeži Benediktu XVI.
„za četné texty učitelského úřadu,
které nám předal a v nichž se
zabýval tématem, jež je předmětem



reflexe těchto dní, velkou výzvou,
kterou pro katolickou víru
představuje mohutné urychlování
současné kultury“.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

budovat-mosty-v-dialogu-s-temi-kdo-
maji-jine-smysleni/ (18.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/budovat-mosty-v-dialogu-s-temi-kdo-maji-jine-smysleni/
https://opusdei.org/cs-cz/article/budovat-mosty-v-dialogu-s-temi-kdo-maji-jine-smysleni/
https://opusdei.org/cs-cz/article/budovat-mosty-v-dialogu-s-temi-kdo-maji-jine-smysleni/

	Budovat mosty v dialogu s těmi, kdo mají jiné smýšlení

