
opusdei.org

Boží práce

„Neříkám, abyste opustili město
a stranili se občanských
záležitostí. Nikoliv. Zůstaňte,
kde jste, žijte však ctnostně.“ To
jsou slova světce 4. století a
rovněž slova svatého Josemaríi,
který hlásal, že v běžném životě
skládajícím se z práce, nás
očekává Bůh.

10.10.2018

Svatý Josemaría říkal, že poselství,
které obdržel od Boha, je staré jako
evangelium a stejně jako
evangelium i nové.[1] Staré proto,



že duch Opus Dei je tentýž jako ten,
podle nějž žili první křesťané, kteří si
byli vědomi, že jsou voláni ke
svatosti a apoštolátu uprostřed svých
každodenních záležitostí a
povinností, aniž by přitom museli
opouštět svět. Opus Dei nejsnáze
pochopíme, když pomyslíme na
život prvních křesťanů. Ti žili své
křesťanské povolání do hloubky;
vážně usilovali o dokonalost, k níž
byli povoláni prostou a vznešenou
skutečností, totiž křtem.[2]

Zakladatele Opus Dei vždy potěšilo,
když ve spisech církevních otců
narazil na stopy tohoto poselství.
Například ve 4. století se sv. Jan
Zlatoústý obrací na věřící: „Neříkám,
abyste opustili město a stranili se
občanských záležitostí. Nikoliv.
Zůstaňte, kde jste, žijte však ctnostně.
Popravdě bych byl raději, kdyby
vynikali svou ctností spíše ti, kteří žijí
ve městech než ti, kteří odešli do hor.
Přineslo by to totiž velký užitek,



neboť nikdo nerozsvítí světlo, aby ho
postavil pod nádobu… Jen mi neříkej:
mám děti, jsem ženatý, musím se
starat o dům, a proto nemohu udělat,
oč mne žádáš. Ctnosti můžeš
praktikovat i tehdy když to všechno
máš, budeš-li horlivý. Kdybys nic z
toho neměl a byl vlažný, pak by bylo
vše ztraceno. Je třeba jen jedno:
doopravdy chtít, protože pak ani věk,
ani chudoba, ani bohatství, ani
obchody, ani žádná jiná věc nebude
ctnosti na překážku. Staří a mladí,
sezdaní a rodiče, řemeslníci a vojáci,
ti všichni dokázali splnit, co jim Pán
uložil. David byl mladý, Josef byl
otrokem, Akvila vykonával manuální
práci, obchodnice s nachovými
látkami se starala o svůj obchod,
někdo byl strážcem ve vězení, někdo
byl, jako Kornélius, setníkem, další
byl, jako Timoteus, nemocný, jiný
zase, jako Onésimus, uprchlým
otrokem, a přece nic z toho těmto
mužům a ženám, mladým i starým,
otrokům i svobodným, vojákům i



nevojákům nebránilo v tom, aby
vynikali v ctnostech.“[3]

Okolnosti běžného života nejsou
překážkou, ale předmětem a
prostředkem posvěcování. I přes své
slabosti a nedostatky jsme podobně
jako ti první učedníci křesťanskými
občany, kteří chtějí náležitě
odpovídat na požadavky své víry.
[4] Spiritualita Opus Dei je určena
pro křesťany, kteří na to, aby nalezli
a milovali Boha, nemusí opouštět své
místo ve světě, protože – jak řekl Jan
Pavel II. s odkazem na učení svatého
Josemaríi – „Pán chce vstoupit do
společenství lásky se všemi svými
dětmi ve spleti každodenních činností
v běžném prostředí, v němž se
odehrává život.“[5]

Proto Náš otec řekl: Tím, že v té
době přivedl k životu Dílo, vyjádřil
Pán přání, aby se už nikdy
nepřehlížela nebo nezapomněla ta
pravda, že všichni se musí



posvěcovat a že většina křesťanů
se má posvěcovat uprostřed tohoto
světa, v běžné práci. Proto dokud
budou lidé na zemi, bude existovat
Dílo. Vždy bude docházet k tomuto
jevu: že budou existovat lidé ze
všech profesí a povolání, kteří
budou usilovat o svatost ve svém
stavu, v této své profesi, a budou
kontemplativními dušemi
uprostřed světa. [6]

Učení, které nám svatý Josemaría
vlastním slovem, písmem a
příkladem předal, se stalo základem
spirituality s charakteristickými rysy.
Vědomí Božího synovství,
kontemplace v běžném životě,
spojení kněžské duše a laické
mentality, láska ke svobodě a radost
Božích dětí…, tyto a všechny další
aspekty učení zakladatele Opus Dei
nejsou jen volně vedle sebe stojícími
prvky, nýbrž odlesky výjimečného
ducha schopného proniknout a



utvářet všechny okamžiky a
okolnosti života.

Podobně, jako jsou pro dveře
stěžejním základem panty, kolem
nichž se dveře přirozeně otáčí, tak je
stěžejním základem ducha Díla 
běžná všední práce, práce v
zaměstnání, vykonávaná ve
světě[7]. Panty nejsou důležitější než
dveře, jsou jen jejich součástí, která
má své zvláštní místo. Jako panty bez
dveří nejsou k ničemu, tak ani
sebeskvělejší práce nemá smysl, je-li
samoúčelná a odtržená od celku,
není-li prostředkem posvěcování
běžného rodinného a společenského
života. Mohou však být dveře bez
pantů? Práce, rodinné a společenské
povinnosti patří neoddělitelně k
našemu životu, neobejde se bez nich
ani naše osobní posvěcování, ani
posvěcování světa zevnitř, ani
utváření lidské společnosti podle
Boží vůle.[8]



Naše práce může být opravdovou 
Boží prací, operatio Dei, protože jsme
adoptivními dětmi Boha a jsme jedno
s Kristem. Jednorozený Syn se stal
člověkem, aby nás spojil se sebou –
jako jsou spojené údy těla s hlavou –
a jednal skrze nás. Vskutku jsme
Kristovi, jako Kristus je Boha.[9] On
žije a působí v křesťanovi skrze
milost.

Svatý Josemaría neúnavně kázal, že
jakákoliv poctivá práce může být
posvěcena – může se stát svatou –
proměnit se v Boží dílo. Posvěcená
práce nás ztotožňuje s Kristem – 
dokonalým Bohem a dokonalým
člověkem – posvěcuje nás,
zdokonaluje a činí jemu podobnými. 
Je už na čase, abychom my
křesťané konečně hodně nahlas
řekli, že práce je Boží dar[10]a ne
trest či prokletí. Práce je činnost
chtěná a požehnaná Stvořitelem ještě
před prvotním hříchem,[11]činnost,
kterou vtělený Boží Syn zastával v



Nazaretě. Spolu s Marií a Josefem se
tam dlouhé roky svého života
věnoval každodenní prosté, avšak
Boží vznešeností naplněné práci. V
Ježíšových rukou se práce – a
stejně je tomu s prací, kterou
vykonávají milióny lidí na celém
světě – mění v božské poslání, ve
výkupnou činnost, v cestu spásy.
[12] Úsilí, které práce vyžaduje, bylo
Kristem povýšeno na nástroj
osvobození od hříchu, na nástroj
vykoupení a posvěcení.[13]
Neexistuje poctivá lidská práce, která
by se „nedala proměnit v oblast a
předmět posvěcování, v oblast
praktikování ctností a v dialog lásky“.
[14]

Práce by se měla v našich rukou,
podobně jako v rukou Krista,
proměňovat v modlitbu a ve službu
lidem, měli bychom se jí podílet na
vykoupení celého lidstva. Stvořitel
uhnětl člověka z prachu země a dal
mu podíl na své stvořitelské moci,



aby pomocí svého rozumu
zdokonaloval a přetvářel Boží
stvoření.[15] Nicméně člověk poté co
zhřešil, sám sebe často oslepuje a
degraduje a svou prací pozemské
skutečnosti k Boží slávě nepozvedá.
Ježíš však udělal z prachu země lék,
aby nám, podobně jako onomu
slepému od narození, vrátil zrak.[16]
Když zjistíme, že práci je možné
posvěcovat, dostane vše nový smysl a
my začneme vidět a milovat Boha –
být kontemplativní – i v těch
situacích, které byly doposud
monotónní a nezajímavé nebo se
odehrávaly jen na horizontu
přízemnosti bez přesahu do věčnosti
a nadpřirozené roviny.

Rozevře se před námi nádherné
panoráma posvěcování práce,
posvěcování sebe v práci,
posvěcování druhých prací.[17]
Jsme protagonisty Božího plánu
postavit Krista na vrchol všech
lidských činností. Bůh svůj plán



ukázal našemu Otci, který s vírou v
Jeho pomoc a s důvěrou v naši
spolupráci jasnozřivě napsal: Už
nyní vidím, jak se v průběhu let i to
nejposlednější z mých dětí s
bravurou, s tvůrčím zápalem,
mistrně a s počestností
přesvědčivější než mnohá slova,
věnuje své práci, a jak se svým
úsilím o křesťanskou dokonalost v
zaměstnání a ve svém životním
stavu snaží o dobro celého lidstva,
protože je, opakuji, dítětem Božím.
[18]

***

Jak vzácný skvost je tvé
milosrdenství, Bože! Lidé se utíkají
do stínu tvých křídel (…). U tebe je
pramen žití, když ty jsi nám světlem,
spatřujeme světlo.[19] Nejsvětější
Trojice osvítila našeho Otce, aby
pronikl do hloubky tajemství Ježíše
Krista, který je světlem světa:[20]
udělila mu dar „jasného nazírání



tajemství vtěleného Slova, díky
němuž do hloubky pochopil, že v
srdci člověka nově zrozeného v
Kristu v řádu spásy se skutečnosti
lidského života niterně prolínají a
stávají místem a prostředkem
posvěcování“.[21] Duch Díla již vnesl
světlo do života mnoha mužů a žen
nejrůznějšího společenského
postavení a kultur. Tito lidé se pustili
do dobrodružství svatostí v
přirozených podmínkách obyčejného
života, do dobrodružství obětavé a
silné lásky k Bohu, jež naplňuje duši
štěstím a do světa zasévá Kristův
pokoj.[22]

Jan Pavel II. vyzval k věrnému
následování příkladu svatého
Josemaríi: „Horlivě a věrně kráčejte
ve stopách vašeho zakladatele.
Ukažte svou každodenní prací, že
Kristova láska může prodchnout celý
život.“[23] Opírejme se především o
přímluvu naší Matky. Prosme ji, aby
nám dennodenně připravovala a



vždy uchovávala cestu: Cor Mariae
dulcissimum, iter para tutum!,
iter serva tutum!

J. López

[1] Rozhovory, č. 24.

[2] Tamtéž.

[3] Sv. Jan Zlatoústý. In: Matth., XLIII,
5.

[4] Rozhovory, č. 24.

[5] Jan Pavel II., Projev při Audienci
pro účastníky kongresu „Velikost
obyčejného života“, 12–1–2002, č. 2.

[6] Náš otec, Dopis z 9–1–1932, č. 91–
92. Citováno v: Zakladatel Opus Dei
I., s. 220.

[7] Jít s Kristem, č. 45.



[8] Srov. 2. vatikánský koncil, dogm.
konst. Lumen gentium, č. 33.

[9] Srov. Jan 6, 56–57; XVII, 23; 1 Co 3,
23; Kol 1, 26–29; Gal 2, 20; Řím 8, 10–
11.

[10] Jít s Kristem, č. 47.

[11] Srov. Gen 21, 15.

[12] Rozhovory, č. 55.

[13] Srov. 1 Kor 6, 11.

[14] Jan Pavel II., Projev při Audienci
pro účastníky kongresu „Velikost
obyčejného života“, 12–1–2002, č. 2.

[15] Srov. Gen 2, 7, 15.

[16] Srov. Jan 7,7.

[17] Jít s Kristem, č. 44.

[18] Náš otec, Dopis 9–1–1932, č. 4.

[19] Žl 36, 8, 10.



[20] Jan 1, 4.

[21] Kongregace pro blahořečení a
svatořečení, Dekret o heroickém
stupni cností Služebníka Božího
Josemaríi Escrivy de Balaguer,
zakladatele Opus Dei, 9–IV–1990, §3.

[22] Srov. Ef 1, 10.

[23] Jan Pavel II., Projev při Audienci
pro účastníky kongresu „Velikost
obyčejného života“, 12–1–2002, č. 4.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/bozi-

prace/ (29.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/bozi-prace/
https://opusdei.org/cs-cz/article/bozi-prace/

	Boží práce

