
opusdei.org

Blahoslavený
Álvaro: „Pane, ty jsi
mým Šimonem z
Kyrény“

Během postní doby budeme
uveřejňovat texty
blahoslaveného Álvara k
tomuto liturgickému období,
praktikování skutků
milosrdenství a praktikování
ducha pokání. Poslední
aktualizace: 23. března, pátá
neděle postní

26.03.2015



5. NEDĚLE POSTNÍ

Opravdovou radost nalezneme na
Kříži. Dávat se druhým, z lásky k
Bohu, je recept na to, jak být
šťastným na zemi.

(Text z 1. dubna 1993, uveřejněný v
„Caminar con Jesús al compás del
año litúrgico“, Ed. Cristiandad,
Madrid 2014, str. 164-168)

Došli jsme na práh Svatého týdne. Za
několik dní budeme při slavné
liturgii Velikonočního tridua
účastníky několika posledních hodin
pozemského života našeho Pána
Ježíše Krista, který se nabídl
věčnému Otci jako kněz a oběť nové
smlouvy. Svou krví usmířil všechny
lidi s Bohem. Navzdory tomuto
tragickému dramatu, které nikdy
nebudeme moci plně pochopit -
Nevinný obtížený vinami hříšníků!
Spravedlivý umírající za
nespravedlivé! -, je pro křesťany
tragédie Svatého týdne zdrojem



nejčistší radosti. Šťastná vina, která si
zasloužila takového Vykupitele![1],
zpívá církev při velikonočním zpěvu
jako důsledek prvotního hříchu
našich rodičů. A totéž chceme říci i
my o našich osobních každodenních
chybách, když naplnění bolestí z
lásky se chceme napravit a s duchem
lítosti nad našimi chybami duchovně
růst.

Radím vám, dcery a synové moji,
abyste se s blížícími svátky snažili ve
vašich duších živit úkony lítosti a
bolesti - bolesti z lásky - a prosili
Pána o odpuštění vašich osobních
prohřešků i hříchů celého lidstva.
Své myšlenky a touhy nasměrujte na
Krista, který prožívá trpké chvíle
utrpení. Snažte se ho utěšovat slovy
plnými lásky, věrnými skutky,
velkorysým umrtvováním a pokáním
a hlavně plněním každodenních
povinností. Když to tak budete dělat,
buďte si jistí, že ponesete spolu s
Kristem jeho Kříž - Kříž, který je



těžký a bude tížit mystické Tělo
Krista až do konce věků - a budete
spolu s Ním vykupiteli. Budete mít
účast na slávě vzkříšení, protože jste
spolu s Ním trpěli[2], a budete
naplněni radostí, radostí, kterou vám
nikdo nevezme.[3]

Pamatujme, dcery a synové mé duše,
že gaudium cum pace, radost a pokoj,
který nám Pán slíbil, budeme-li
věrní, nezávisí na materiálním
blahobytu, ani na tom, zda nám vše
vychází podle našich představ.
Nezakládá se na zdraví ani na
lidském úspěchu. V každém případě
by to bylo štěstí pomíjivé, nestálé. My
ale toužíme po věčné blaženosti.
Hluboká radost, která duši naplňuje
bezvýhradně, má svůj původ ve
spojení s naším Pánem. Vzpomeňte si
na slova, která nám náš milovaný
Zakladatel opakoval na jedné ze
svých posledních přednášek: „Chceš-
li být šťastný, buď svatý; chceš-li být
šťastnější, buď svatější; chceš-li být



velmi šťastný - už zde na zemi! -, buď
velmi svatý.“[4]

Dcero moje, synu můj: tento recept je
vyzkoušený, protože náš svatý
Zakladatel, který tolik pro Pána trpěl,
byl velmi šťastný zde na zemi. Lépe
řečeno: právě proto, že byl důvěrně
spojen s Ježíšem Kristem na Kříži - v
tom spočívá svatost, ztotožnit se s
Kristem ukřižovaným -, dostal
odměnu v podobě radosti a pokoje.

Poslechněte si, co nám svěřil v roce
1960, když kázal při rozjímání na
Velký pátek. Ve své osobní modlitbě
si znovu vybavoval všechno to
utrpení, kterým v životě prošel, a
povzbuzoval nás, abychom neměli
„strach z bolesti, z ostouzení a
vyvarovali se jakékoliv pýchy. Když
Pán povolává člověka, aby se mu
odevzdal, dává mu pocítit Kříž. Aniž
bych dával nějaký příklad, mohu
vám říci, že během svého života jsem
zakusil bolest i hořkost. Ale



uprostřed tohoto soužení jsem byl
vždy šťastný, Pane, protože tys byl
mým Šimonem z Kyrény.“

„Přestaň mít strach z Kříže, synu
můj! Vidíš na něm ukřižovaného
Krista a přesto hledáš jen to
příjemné? Tak to nejde! Nepamatuješ
si, že není služebník nad svého
pána?“ (prv. Mt 10, 24)

„Pane, znovu přijímáme všechno to,
co se v asketice nazývá protivenství, i
když mně se toto slovo nelíbí. Neměl
jsem nic: bez věku, bez zkušeností,
bez peněz; by jsem potupen, nebyl
jsem... nic, nic! A tato bolest
zasahovala i ty, kteří byli se mnou.
Byly to hrozné roky, i když jsem
nebyl nikdy nešťastný. Pane, ať se mé
děti poučí z mých ubohých
zkušeností. Uboze jsem se cítil, ale
nebyl jsem nikdy zahořklý. Vždy jsem
kráčel šťastný! Šťastný a plačící;
šťastný, uprostřed bolesti. Děkuji,



Ježíši! A odpusť mi, že jsem neuměl
toto ponaučení lépe využít.“[5]

Když rozjímáme nad těmito slovy
našeho Otce, závěr, ke kterému
musíme dojít, je jasný: nikdy
neztratit, za žádných okolností,
nadpřirozenou radost, která vychází
ze skutečnosti, že jsme děti Boží.
Pokud nám někdy tato radost chybí,
hned se uchylme k modlitbě a
duchovnímu vedení, k důkladnému
zpytování svědomí, abychom pravou
příčinu tohoto stavu našli a napravili
ji.

Je jisté, že někdy může nepřítomnost
radosti pocházet z nemoci nebo
únavy; v tom případě mají ředitelé
vážnou povinnost nechat tyto své
bratry odpočinout a vhodně se o ně
postarat a dbát na to, aby se nikdo -
ať už z přetížení v práci, z nedostatku
spánku, z vyčerpání nebo z
jakéhokoliv důvodu - nedostal do



situace, která jeho duchovnímu
životu škodí.

Jindy je důvodem ztráty radosti, jak
učil náš Otec, naše nesprávná askeze.
Víte, co je nejčastější příčinou?
Nadměrná starost o sebe samého, jen
se točit kolem sebe. Když jsme tak
ubozí, jak to, že se můj synu a moje
dcero stále zabýváš svým vlastním
já? „Když milujeme sami sebe bez
řádu - píše náš Otec -, máme důvod
být smutnými: kolik neúspěchů, kolik
malicherností! To, že jsme tak ubozí,
je příčinou našeho smutku a
malomyslnosti. Ale když milujeme
Boha nade všechno, a druhé a sebe
samé v Bohu a kvůli Bohu, kolik jen
máme důvodů k radosti!“[6]

To je příklad našeho Pána, který za
nás vydal svůj život. Odpovězme
proto tak i my, kvůli Němu a kvůli
druhým lidem. Oddalme z našeho
každodenního horizontu jakékoliv
osobní starosti; a jestliže na nás



nějaká starost doráží, odhoďme ji s
plnou důvěrou v Nejsvětější srdce
Ježíšovo, v Nejsladší srdce Panny
Marie, naší Matky a nalezneme
pokoj. My se musíme, dcery a synové
moji, starat - lépe řečeno, zabývat se -
pouze věcmi Božími, které jsou
záležitostmi církve, Díla a duší.
Neuvědomujete si, že i z lidského
hlediska získáváme? A kromě toho
jen tak budeme plní gaudium cum
pace a získáme mnoho dalších lidí
pro naši cestu.

1 Římský misál, Velikonoční vigilie

2 Prv. Řím 8, 18

3 Prv. Jn 16, 22

4 Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 7-VI-1975 (AGP,
knihovna, P01, VII-1975, str. 219)

5 Svatý Josemaría, Poznámky z
rozjímání, 15-IV-1960



6 Svatý Josemaría, Dopis 24-III-1931,
č. 25

*****************

4. NEDĚLE POSTNÍ

Slavnost svatého Josefa je
příležitostí k obnově naše
odevzdání se Bohu a znovu začít
boj askeze.

(Text z 1. března 1984, uveřejněného
v „Caminar con Jesús al compás del
año litúrgico“, Ed. Cristiandad,
Madrid 2014, str. 116-120.)

Naše nadpřirozené povolání růst v
duchovním životě vyžaduje. Růst
znamená obnovu, opustit to, co
věkem zestárlo - návyky, rutina,
vlažnost - a znovu nalézt mladého
ducha, který je plodem
zamilovaného srdce. Tak nám to i
zdůrazňoval náš zakladatel, který
každý den uměl objevit ve svaté mši -
toto „velice osobní setkání s Láskou



mé duše“[1], říkal - impuls k trvalé
obnově a růstu jeho odevzdání se,
protože - dodával - „jsem mladý a
takový i vždy budu, protože mé
mládí pochází od Boha, který je
věčný. Nikdy se nebudu moci s touto
láskou cítit starý.“[2]

I naše odpověď na volání, které
přijímáme, naše odevzdání, dcery a
synové moji, musí být stále mladé a
svěží. Nic si nesmíme nechávat pro
sebe: projekty, záliby, vzpomínky,
plány... všechno se musí odevzdat
Pánovi -relictis omnibus, (nechali
všeho)[3]-, pokud opravdu chceme
být věrní tomuto nadpřirozenému
povolání. Zpytujte své svědomí
odvážně, upřímně, důkladně: Jak
jsem si plnil tento rok své povinnosti
-radostné povinnosti!-, požadavky
lásky? Byl jsem, jako člověk
zamilovaný, ve všem pozorný k
Pánovi nebo jsem naopak něco ve
svém odevzdání se zanedbal?
Bojoval jsem rozhodně proti všemu,



co by mohlo oslabit toto odevzdání?
Posilujte ve vašem zpytování bolest z
lásky, protože všichni můžeme
zintenzívnit a prohloubit náš vztah s
Bohem. A pokud objevíte něco, co vás
poutá k věcem, jež vám nepatří (...),
energicky se tomu postavte, protože
jsme byli vyvoleni za svaté, abychom
se hnali za Láskou, která nemá
konce: tato Láska, která nás každý
den rozpaluje a díky které mládneme
- omlazováním duše a ducha -
navzdory plynutí času a
opotřebovávání těla.

Když budete obnovovat 19. března[4]
své odevzdání, pamatujte na věrnost
svatého Josefa svému zvláštnímu
povolání a mějte před očima
hrdinský příklad našeho Otce. Mějte
na paměti ve vašem osobním
rozjímání - jak jste to už dělali během
těchto týdnů - život svatého
patriarchy, který nešetřil námahy,
aby splnil poslání, jež mu bylo
svěřeno. „Poslyšte: co dělá Josef, s



Marií a Ježíšem, aby plnil přikázání
Otce, hnutí Ducha svatého?
Odevzdává mu celé své bytí, do jeho
služeb vkládá svůj život dělníka.
Josef, který je tvorem, člověkem, živí
Stvořitele. On, chudý řemeslník,
posvěcuje svou profesionální práci,
věc, na kterou křesťané po století
zapomínali a kterou Opus Dei nyní
připomíná. Dává mu svůj život,
odevzdává mu lásku svého srdce a
něžnou starostlivost. Propůjčuje mu
sílu svých rukou, dává mu... vše, co
může a čím je.“[5]

Když je boj snadný a když je naopak
obtížný, když nechybí nadšení a když
se naděje nedostává, když vítězíme a
když se zdá, že prohráváme...,
oživujte v sobě smysl pro povinnost:
buďme věrní! Pána nikdy
neunavíme: odpustí nám jednou i
podruhé, každý den nás volá
neustálými hnutími, jež nás
přetvářejí, i když si to
neuvědomujeme (...).



Prosím vás také o každodenní
vytrvalost v apoštolátu zpovědi,
který od nás církev očekává a který
je nezbytným požadavkem pro
hlubokou práci s dušemi. Nešetřete
trpělivostí s lidmi, se kterými se
stýkáte, a neklesejte na mysli, když
nereagují. Věnujte jim čas, milujte je
opravdu. Nakonec se Boží lásce,
kterou ve vašem chování objeví,
poddají.

1 Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 15. 3. 1969 (AGP,
knihovna, P01, 1969, str. 403)

2 Tamtéž, str. 405-406

3 Lk, 5, 11

4 Na svátek svatého Josefa věřící
Opus Dei osobně obnovují,
neformálně, závazky, které na sebe
vzali při začlenění do Díla. Je to
vhodná chvíle, aby křesťané obnovili
své křestní závazky.



5 Svatý Josemaría, Poznámky z
rozjímání, 19. 3. 1968, (AGP,
knihovna, P09, str. 99)

*****************

3. NEDĚLE POSTNÍ

Vyznání hříchů ve svátosti smíření
je zdrojem radosti.

(Text z 16. února 1984, uveřejněný v
„Caminar con Jesús al compás del
año litúrgico“, Ed. Cristiandad,
Madrid 2014, str. 122-124.)

Přeji si, mé děti, aby vaše duše vždy
překypovala radostí a abyste tuto
radost předávali lidem, kteří žijí
vedle vás. Ale nezapomínejte, že
radost je důsledkem vnitřního pokoje
- a proto i boje každého z vás se
sebou - a že v tomto osobním boji je
opravdový pokoj neoddělitelný od
lítosti, od pokorné a upřímné bolesti
nad našimi chyby a hříchy, které Bůh
odpouští ve svátosti smíření a dává



nám i sílu, jak bojovat s ještě větším
úsilím.

Dcery a synové moji, svědomitě
dbejte na svátostnou zpověď (...),
která je jednou z norem našeho
životního plánu. Snažte se co nejvíce
vyhýbat rutině nebo zevšednění u
této svátosti. Buďte svědomití,
připravujte se s láskou a proste
Ducha svatého o světlo, abyste šli ke
kořenům vašich chyb. Podněcujte
lítost, aniž byste to pokládali za něco
samozřejmého. Dávejte si
předsevzetí a usilovně je uvádějte do
praxe a vždy počítejte s
nadpřirozenou milostí, která vykoná
zázraky ve vašich duších, pokud jí
nebudeme klást odpor.

A s tímto obnoveným rozhodnutím
se lépe zpovídat se pusťte bez váhání
do apoštolátu zpovědi, který je tak
naléhavý v této fázi života světa a
církve. S jakou naléhavostí to kázal
náš Otec!: „Pán čeká na mnohé, aby



se pořádně vykoupali ve svátosti
pokání! Má pro ně připravenou
velkou hostinu, svatební hostinu,
hostinu eucharistickou; věčný prsten
smlouvy, věrnosti a přátelství. Ať
jdou ke zpovědi! (...) Kéž by bylo
hodně lidí, kteří přijmou Boží
odpuštění!“.[1]

Návrat k přátelství s Bohem, které je
narušeno hříchem, je počátek
opravdové a hluboké radosti, jež tolik
mužů a žen horlivě hledá, ale
nenachází. Připomínejte to se svatou
odvážností, dcery a synové moji,
vašim příbuzným, vašim přátelům,
kolegům v práci, všem těm, se
kterými se stýkáte, s přesvědčením,
že hojné milosti [v těchto dnech] (...),
ze kterých se ve spojení s univerzální
církví těšíme, jsou natolik silné, aby
probudily svědomí a pohnuly srdce k
lítosti a ochotě se rozhodnout pro
konverzi. Nebraňte se z falešné
opatrnosti nebo z lidských ohledů
tomuto daru svátostné zpovědi, která



slovy svatého Jana Pavla II.
charakterizuje členy Opus Dei.
Rozjímejte často o tom, že přátelství s
Bohem - a proto i zbožné přijímání
svátosti smíření - je nezbytným
výchozím bodem, aby váš osobní
apoštolát vydával trvalé plody (...).

Mým synům kněžím, všem, chci
zdůraznit, aby věnovali mnoho času -
jak nejvíce mohou - udělování Božího
rozhřešení v této svátosti smíření a
radosti. Buďte vždy připraveni k péči
o duše. Hledejte vášnivě - udělování
svátosti smíření a duchovní vedení
jsou jednou z „dominantních vášní“ -
příležitost, jak rozšířit vaši práci ve
zpovědnici. Zakusíte tak radost
dobrého pastýře, který se vydává
hledat ztracenou ovci, a když ji najde,
s radostí si ji vloží na ramena[2]. Ať s
vámi sdílí tuto radost mnoho vašich
bratrů kněží, aby bylo stále více těch,
kdo udělují boží milosrdenství v této
svátosti odpuštění.



1 Svatý Josemaría, Poznámky z
rodinného setkání, 6-VII-1974 (AGP,
knihovna, P04, 1974 vol. II, str. 214)

2 Lk 15, 5

*****************

2. NEDĚLE POSTNÍ

Projevy pozornosti k bližním a
služba druhým pomáhají zlepšovat
ducha pokání.

(Text z 1. února 1993 uveřejněného v
„Caminar con Jesús al compás del
año litúrgico“, Ed. Cristiandad,
Madrid 2014, str. 120-121)

Služba druhým, která je
konkretizovaná zájmem o jejich
duchovní a materiální potřeby, je
jednou z tradičních praktik
křesťanské zbožnosti, jež církev
klade do popředí, zvláště během
postní doby. V tomto liturgické
období si přeji, abyste zvláštním



způsobem - spolu s velkým důrazem
na modlitbu a umrtvování - dbali na
konkrétní jednotlivosti bratrské
lásky, jak nás učil náš svatý a
milovaný zakladatel, „aby se naše
rozhovory netočily kolem nás
samých, aby byl úsměv na tváři i v
nepříjemných maličkostech,
abychom život druhým
zpříjemňovali“[1].

Krom toho vás prosím - každého z
nás o to prosí Svatá Trojice -,
abychom vyhledávali příležitosti, jak
zlepšovat našeho ducha pokání
právě ve službě těm, kdo žijí vedle
nás, ať už z jakéhokoliv důvodu a to i
jen po přechodnou dobu: v našem
rodinném životě, uprostřed rodin
mých přidružených dcer a synů nebo
supernumerářů, v každodenním
spolužití s kolegy a kamarády v
práci... Jedním slovem uveďte v praxi
tuto radu apoštola: Jeden druhého
břemena neste, a tak naplníte
Kristův zákon [2]. Náš Otec to



komentoval takto: „Musíte se snažit,
a to velice konkrétně, zpříjemňovat
druhým lidem život, aniž by někdo z
vás druhého k umrtvování nutil.“[3]
A dodával: „Naučte se postit radostně
a diskrétně, abyste život druhým
zpříjemňovali, abyste učinili Boží
cestu na zemi lidem příjemnou. Toto
je cesta opravdové lásky Ježíše
Krista.“[4]

Buďte v tom, dcery a synové moji,
nároční a dávejte velkou důležitost
drobným umrtvováním, která dělají
cestu druhým radostnou a
příjemnou. Musíte v nich vždycky
vidět Krista a nezapomínat, že
„jediný úsměv může být mnohdy tím
nejlepším důkazem tvého pokání“.[5]
Takto vystoupí vaše drobné oběti do
nebe in odorem suavitatis (s vůní
Bohu velmi příjemnou)[6], jako
kadidlo, které shoří ke cti Pána, a
účinek vašich modliteb za církev,
Dílo a na mé úmysly se umocní.



1 Svatý Josemaría, Poznámky z
meditace, 13. 4. 1954 (AGP, knihovna,
P01, IV-1963, str. 10)

2 Gal 6, 2

3 Svatý Josemaría, Poznámky z
meditace, 13. 4. 1954 (AGP, knihovna,
P01, IV-1963, str. 12)

4 Tamtéž., str. 11

5 Svatý Josemaría, Výheň, č. 149

6 Ef 5, 2

***************

1. NEDĚLE POSTNÍ

Posilovat asketický boj a
praktikovat skutky milosrdenství v
tomto liturgickém období, tj.
především šířit správnou nauku.

(Text z 1. února 1989 publikovaný v
„Caminar con Jesús al compás del



año litúrgico“, Ed. Cristiandad,
Madrid 2014, str. 126-130.)

„Hle, teď je ta doba příhodná, hle, teď
je ten den spásy!“[1] [čtení ze mše]
(...) na začátku postní doby. Ačkoliv
neexistuje žádné období církevního
roku, které by nebylo bohaté na boží
dary, zrovna toto období je
mimořádné, je to bezprostřední
příprava na velikonoce, největší
slavnost liturgického roku.
Jednotlivými dny svatého týdne si
církev připomíná a znovu prožívá
umučení, smrt a vzkříšení Ježíše
Krista, kdy byl ďábel přemožen, svět
vykoupen z hříchů a lidé se stali
Božími dětmi.

„Vstupujeme do postní doby, tj. do
období velké věrnosti ve službě
Pánu. Je to - píše papež sv. Lev - jako
bychom vstupovali do boje o
svatost.“[2] Jak známá nám tato slova
připadají, zřejmý odraz živé tradice
církve, nám Božím dětem v Opus Dei!



Je to povzbuzení neustávat ve
vnitřním boji, nevzdávat se v boji
proti nepřátelům našeho
posvěcování.

Tento zápas, víme to dobře, je
povinností každého křesťana. Když
jsme přijali křestní vodu, slíbili jsme -
a později jsme to potvrdili svátostí
biřmování -, že budeme odmítat
satana a všechna jeho díla a sloužit
tak výhradně Ježíši Kristu. Je to
závazek, který předpokládá trvalý
boj. „Toto je naším údělem na zemi:
bojovat z lásky až do poslední chvíle.
Díky Bohu!“[3] Takto to napsal náš
Otec na poslední den roku 1971, kdy,
po mnoha letech neustávajícího
osobního zápasu, zrekapituloval své
záměry a touhy (...).

Když se nyní nacházíme v postním
období, období náročnějšího zápasu,
jak jsem zmiňoval výše, chci vás
pozvat, abyste váš boj v týdnech
přípravy na velikonoce znovu oživili



za pomoci našeho Pána. Jak to
provést? Každý z vás, dcery a synové
moji, se bude odpovědně a svobodně
snažit konkretizovat to, co dále
uvádím - „ušít si šaty na míru“, řekl
by náš milovaný Otec - podle potřeb
své duše, ve světle rad, které dostane
ve svátostné zpovědi nebo v
bratrském rozhovoru [osobní
duchovní vedení] a na kroužku.

Křesťanská askeze vždy
doporučovala, zvláště v tomto
liturgickém období, modlitbu, půst a
almužnu. To znamená lásku k Bohu -
projevovanou rozjímavou modlitbou
a modlitbou smyslů neboli
umrtvováním - a lásku ke všem
duším prostřednictvím velkorysého
praktikování milosrdných a
apoštolských skutků.

Byl bych rád, kdybychom se všichni
společně, se srdci, která bijí unisono,
v tomto postním období pevně
rozhodli, že budeme každý den



praktikovat rozjímavou a ústní
modlitbu. Že budeme štědří v
umrtvování smyslů s pohledem na
Kristův kříž a že budeme usilovněji
praktikovat duchovní a tělesné
skutky milosrdenství. Napsal jsem
usilovněji, protože každý den, s jeho
různými odstíny, se nám naskýtá
mnoho příležitostí, jak přivádět
Krista druhým duším nebo ho
potkávat a sloužit mu v těch, se
kterými se každý den střetáváme.

Zde vám chci, dcery a synové moji,
připomenout jeden ze základních
projevů milosrdenství k duším: učit
toho, kdo je nevědomý. Nutnost
uskutečňovat velkorysý apoštolát v
církevní nauce, která sílí formací, již
dostáváme a bez které se nikdo v
Opus Dei neobejde, nám připomíná,
co náš Otec tolikrát učil: že „nejlepší
službu, kterou můžeme církvi a
lidstvu dát, je dávat doktrínu. Většina
zla, které sužuje svět, se dá připočíst
absenci křesťanské nauky (...).



Veškerá naše práce se proto zakládá
na katechezi. Musíme dávat doktrínu
ve všech prostředích.“[4]

Doktrína musí být na prvním místě a
musí být jasná, důvěryhodná a
vydatná: co nejvíce využívejte
prostředků, kterými prelatura
nešetří! Choďte se vzdělávat, choďte
na kroužky, rekolekce a rozhovory,
na duchovní cvičení... s „prvotním
nadšením“, i když je to již mnoho let,
co jste začali. Mějte upřímnou touhu
využít všechno, co se nabízí. Pouze
tak budete moci pomáhat těm, které
vám Boží prozřetelnost každý den
staví do cesty, abyste mohli osvítit
jejich rozum a chování světlem
katolické nauky.

Je naléhavé a nezbytné uskutečňovat
hojnou setbu doktríny ve všech
oblastech lidské činnosti. Každý
křesťan by si měl uvědomit, že je
odpovědný za to, jak bude do svého
konkrétního prostředí uvádět učení,



které Ježíš Kristus předal své
Snoubence, aby ho uchovala
nedotčené a předávala ho z generace
na generaci. Všichni jsme ve
skutečnosti povoláni, na základě
přijatého křtu, ke spolupráci na
evangelizačním poslání církve.
Zamysli se nyní, dcero moje a synu
můj, jak přispíváš k tomuto
nadpřirozenému úkolu: jděte do
celého světa a hlásejte evangelium
všemu tvorstvu...[5], ve všech
oblastech tvé profesionální práce, ve
společenství s ostatními lidmi právě
v tomto období dějin světa.

1 Římský misál, Popeleční středa
(Druhé čtení: 2 Kor 6,2)

2 Svatý Lev Veliký, Kázání 39, 3

3 Svatý Josemaría, Psané poznámky z
31. 12. 1971

4 Svatý Josemaría, Dopis 9. 1. 1932, č.
27-28



5 Mk 16,15

***************

PŘÍPRAVA NA POSTNÍ DOBU

(Publikováno 2. února 1985 v
„Caminar con Jesús al compás del
año litúrgico", Ed. Cristianidad,
Madrid 2014, str. 109-112.)

Zakrátko začne postní období, doba,
kterou církev věnuje očišťování a
pokání, a ve které si připomíná
čtyřicet dní modlitby a postu, jímž se
Kristus připravoval na svou veřejnou
činnost. V duchu věrného
následování evangelia bych si přál,
abychom se během těchto několika
týdnů my všichni i ti, koho oslovila
naše cesta, pevně rozhodli následovat
doporučení našeho Pána, jež
vyjadřuje liturgie popeleční středy1.
Zve nás, abychom s čistotou úmyslu a
v radosti zintenzívnili post, modlitbu
a dobročinné skutky lásky, tři
základní penitenční praktiky, a



současně prosili Boha v boji proti
duchu zla o ochranu za pomoci zbraní
střídmosti2.

V postní době jsme naléhavě
vyzýváni k ostražitosti před Zlým a
jako naši výzbroj máme používat
modlitbu a pokání. Slovy našeho
Otce jsem vám mnohokrát
připomínal, že „ďábel si nebere
dovolenou", nikdy nepřestává ve
svém úsilí odloučit duše od Boha. (...)
My, s milostí Boží, máme rozhodně a
velkoryse podávat svědectví - mezi
našimi kolegy, přáteli a příbuznými -
naší rozhodností, umírněností a
střízlivostí při používání pozemských
dober a střídmostí v jídle a pití. Je ve
hře autentičnost našeho povolání a
opravdovost naší služby církvi,
protože nechá-li se někdo zlákat
přitažlivostí materiálních věcí, ztratí
apoštolskou účinnost v boji za slávu
Boží a spásu duší, který vedeme (...).



Výroční události v dějinách Opus Dei
mají jednoho společného
jmenovatele, ducha modlitby a
pokání našeho milovaného Otce.
Duch svatý ho ponoukal - v prvních
letech i dalších - k hrdinským
skutkům pokání, protože to mělo být
základem této boží stavby, která má
trvat na věky. Kolikrát, když mluvil o
expanzi Díla, dodával, že se šířilo a
šíří na všechny světové strany Božím
krokem, za pomoci modlitby a
umrtvování jeho i mnoha dalších
lidí! Říkával také, že tento krok Boží
doprovázel zvuk jeho důtek..., a - to
dodávám já - byla to také hrdinská
umírněnost našeho zakladatele,
který se uměl umrtvovat při jídle, pití
i odpočinku, a to vždy s úsměvem.
Byl tak nejvhodnějším nástrojem v
rukou Božích, který uskutečňoval
Opus Dei na zemi.

I nyní platí stejné pravidlo, dcery a
synové moji. I nyní je umrtvování,
pokání a střídmost v životě nezbytné,



aby se Dílo rozvíjelo Božím krokem.
A týká se to nás - tebe i mě, každé i
každého - následovat kroky našeho
Otce tak, jak je to v naší osobní
situaci nejvhodnější. (…) Přeji si,
abyste přemýšleli o tom, jak
konkrétně naplňujete tato
doporučení týkající se umírněnosti,
která vám už nějaký čas dávám,
abyste mohli tuto ctnost prožívat co
nejplněji. Nepokládejte je, děti, za
něco negativního. Naopak, dívejte se
na ně jako na prostředky, které když
se žijí velkoryse a radostně, ulehčují
naší duši, která se může potom
povznést - 'jako majestátní let ptáků
směřujících přímo ke slunci' - do výšin
apoštolátu a vnitřního života.

Zpytuj své svědomí odvážně a
upřímně: Cvičím se v umírněnosti v
každém okamžiku svého života?
Umrtvuji svůj zrak přirozeně, bez
okázalosti ale skutečně, když jdu po
ulici nebo čtu noviny? Bojuji s
pohodlností? Nevytvářím si zbytečné



potřeby? Umím si přidat 'do každého
jídla „tu nejlepší" přísadu -
umrtvování'3? Umrtvuji se
dobrovolně v pití? Nechávám se
svést výmluvou, že toto chování by
vzbudilo v mém okolí, u mých přátel
nebo v mém společenském prostředí
nežádoucí pozornost? (...)

Kromě toho neztrácej ze zřetele, že v
příkladu umírněného života spočívá 
bonus odor Christi4 (líbezná vůně
Krista), která přitahuje druhé duše.
Mnozí, mladí i ne tak mladí, si oškliví
život snadný, bezstarostný, který je z
lidského i nadpřirozeného hlediska
bezvýznamný. Svědectví našeho
života plného odevzdání, prostředí
našich center, našich domácností -
prostředí radostného sebeovládání,
náročnosti a zároveň porozumění,
aniž by se podléhalo pohodlnictví,
bude jako magnet, který přitáhne ty
nejušlechtilejší, nejupřímnější a ty, co
touží po velkých věcech. Právě tyto
lidi Pán potřebuje, aby se dostal ke



všem lidem - zajímají nás všechny
duše - tím, že budeme působit jako
kvas.

1 Prv. Římský misál, Popeleční středa
(Mt 6,1-6; 6,16-18)

2 Římský misál, Popeleční středa
(Vstupní modlitba)

3 Svatý Josemaría, Výheň, č. 783

4 2 Kor 2,15

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

blahoslaveny-alvaro-pane-ty-jsi-mym-
simonem-z-kyreny/ (19.02.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/blahoslaveny-alvaro-pane-ty-jsi-mym-simonem-z-kyreny/
https://opusdei.org/cs-cz/article/blahoslaveny-alvaro-pane-ty-jsi-mym-simonem-z-kyreny/
https://opusdei.org/cs-cz/article/blahoslaveny-alvaro-pane-ty-jsi-mym-simonem-z-kyreny/

	Blahoslavený Álvaro: „Pane, ty jsi mým Šimonem z Kyrény“

