
opusdei.org

Apoštolský list
papeže Benedikta
XVI. Porta fidei

Apoštolský list Porta fidei
Benedikta XVI. ze 17. října 2011
vyhlásil Rok víry, který bude
zahájen 11. října 2012 právě v
den 50. výročí zahájení
Druhého vatikánského koncilu.

17.01.2012

Apoštolský list

papeže Benedikta XVI.

PORTA FIDEI



daný „motu proprio“

k vyhlášení Roku víry

1. Brána k víře (srov. Sk 14, 27), jež
uvádí do života ve společenství s
Bohem a umožňuje vstup do jeho
církve, je pro nás vždy otevřena.
Překročit její práh lze tehdy, jestliže
se hlásá Boží slovo a srdce se nechá
přetvářet proměňující milostí.
Vstoupit do této brány znamená
vydat se na cestu, která trvá po celý
život. Tato cesta začíná křtem (srov.
Řím 6, 4), díky němuž smíme Boha
nazývat Otcem, a končí tehdy, když
skrze smrt projdeme do věčného
života. Ten je plodem zmrtvýchvstání
Pána Ježíše, který chtěl darem svého
Svatého Ducha přivést všechny ty,
kdo v něj uvěří, do své slávy (srov.
Jan 17, 22). Vyznávat víru v Trojici –

Otce, Syna a Ducha Svatého –
znamená věřit v jednoho Boha, který
je láska (srov. 1 Jan 4, 8): Otce, jenž v
plnosti času poslal svého Syna pro



naši spásu, v Ježíše Krista, jenž v
tajemství své smrti a zmrtvýchvstání
vykoupil svět, a v Ducha Svatého,
jenž po staletí vede církev v
očekávání slavného Pánova návratu.

2. Již od samého začátku své služby
jsem jako nástupce svatého Petra
mluvil o nutnosti znovu objevit cestu
víry a s novou intenzitou ukazovat
radost a nadšení ze setkání s
Kristem.

V homilii během mše svaté při
zahájení svého pontifikátu jsem řekl:
„Celá církev a pastýři v ní se musí
jako Kristus vydat na cestu, aby
vyvedli lidi z pouště na místo života,
k přátelství s Božím Synem, k tomu,
který dává život, a to život v
plnosti.“[1] Často se stává, že
křesťané mají větší starost o sociální,
kulturní a politické důsledky své
činnosti a o víře uvažují jako o
samozřejmém předpokladu života
společnosti. Ve skutečnosti však už



tento předpoklad nejen že není
samozřejmý, ale často je i veřejně
popírán.[2] V minulosti bylo patrné
jednotící tkanivo kultury, obecně
přijímané jako odkaz k obsahu víry a
jí inspirovaných ctností. Dnes se však
zdá, že ve značné části společnosti už
tomu tak není. Důvodem je hluboká
krize víry, která postihla množství
lidí.

3. Nelze se smířit s tím, že by sůl
ztratila svou chuť a světlo zůstalo
skryto (srov. Mt 5, 13–16). Tak jako
samařská žena mohou i dnešní lidé
zakoušet potřebu vydat se ke studni a
slyšet Ježíše, který nás zve, abychom
v něj uvěřili a čerpali živou vodu
vyvěrající z jeho pramene (srov. Jan
4, 14). Musíme znovu objevit chuť
nechat se krmit Božím slovem, věrně
předávaným v církvi, a chlebem
života, nabídnutým jako pokrm jeho
učedníkům (srov. Jan 6, 51). Ježíšovo
učení skutečně zaznívá i dnes se
stejnou intenzitou: „Neusilujte o



pokrm, který pomíjí, ale o pokrm,
který zůstává k věčnému životu“ (Jan
6, 27). Otázku, kterou tehdy Ježíšovi
kladli jeho posluchači, vznášíme i
dnes: „Co máme dělat, abychom
konali skutky Boží?“ (Jan 6, 28). A
známe také Ježíšovu odpověď: „To je
skutek Boží, abyste věřili v toho,
koho on poslal“ (Jan 6, 29). Víra v
Ježíše Krista je tedy definitivní cestou
k dosažení spásy.

4. Ve světle všech těchto skutečností
jsem se rozhodl vyhlásit Rok víry.
Začne 11. října 2012, u příležitosti
padesátého výročí zahájení II.
vatikánského koncilu, a skončí o
slavnosti Ježíše Krista Krále, 24.
listopadu 2013. Na datum jeho
začátku, 11. říjen 2012, zároveň
připadá dvacáté výročí vydání
Katechismu katolické církve. Byl
vyhlášen mým předchůdcem,
blahoslaveným Janem Pavlem II.,[3]
aby všem věřícím ukazoval sílu a
krásu víry. Tento dokument,



skutečný plod II. vatikánského
koncilu, si vyžádala mimořádná
Synoda biskupů v roce 1985 jako
nástroj ve službě katechezi[4] a byl
připraven ve spolupráci se všemi
biskupy katolické církve. A právě na
říjen 2012 jsem svolal řádné zasedání
Synody biskupů, aby se věnovala
tématu „Nová evangelizace pro
předávání křesťanské víry“. Bude to
dobrá příležitost, jak celou církev
uvést do období mimořádné reflexe a
znovuobjevení víry. Není to poprvé,
kdy je církev vyzývána k tomu, aby
slavila Rok víry. Můj ctihodný
předchůdce, služebník Boží Pavel VI.,
oznámil podobnou oslavu pro rok
1967, aby tak připomněl mučednictví
svatých Petra a Pavla u příležitosti
1900. výročí jejich nejvyššího
svědectví víry.

Chtěl, aby to byl pro celou církev
slavnostní okamžik „skutečného a
upřímného vyznání stejné víry“ a
aby toto vyznání bylo učiněno



„jednotlivě a společně, svobodně a
vědomě, vnitřně i navenek, pokorně
a upřímně“.[5] Domníval se, že tímto
způsobem celá církev znovu získá
„přesné povědomí o své víře, kterou
tak bude moci oživit, očistit, potvrdit
a vyznat“.[6]

Dalekosáhlé společenské změny, k
nimž v oné době docházelo, jen
potvrdily, že slavení Roku víry bylo
potřebné. Tento rok byl zakončen
Vyznáním víry Božího lidu, [7] jež
mělo ukázat, že podstatný obsah,
náležející ke staletému dědictví všech
věřících, je třeba potvrzovat, chápat
a prozkoumávat stále novým
způsobem. Jedině tak je možné
důsledně vydávat svědectví v
dějinných okolnostech odlišných od
minulých podmínek.

5. V jistých ohledech viděl můj
ctihodný předchůdce v tomto roku
„důsledek a požadavek pokoncilního
období“[8] a byl si plně vědom



závažných problémů své doby,
zvláště pak těch, které činily vyznání
pravé víry a její správný výklad
těžšími. Zdá se mi, že začátek slavení
Roku víry v den padesátého výročí
zahájení II. vatikánského koncilu
nabízí dobrou příležitost k tomu,
abychom pomohli lidem pochopit, že
texty koncilních otců, slovy
blahoslaveného Jana Pavla,
„ neztrácejí… svou hodnotu ani
výkonnost. Je nezbytné, aby se
vhodným způsobem pročítaly,
abychom se s nimi seznamovali a
přijímali je jako kvalifikované a
normativní texty učitelského úřadu v
rámci tradice církve… Cítím víc než
kdy v minulosti povinnost poukázat
na koncil jako na velkou milost,
kterou církev ve 20. století obdržela;
je pro nás bezpečným kompasem,
který nám umožňuje, abychom se
dobře orientovali ve století, které se
před námi otevírá“.[9] Rád bych též
znovu zdůraznil to, co jsem už měl
možnost říci o koncilu několik



měsíců po svém zvolení Petrovým
nástupcem: „Pokud jej vykládáme a
uskutečňujeme pod vedením správné
hermeneutiky, může být stále
účinnějším prostředkem obnovy
církve, jíž je trvale zapotřebí.“[10]

6. Obnovy církve lze dosáhnout také
skrze svědectví, jež svým životem
vydávají věřící. Už tím, že žijí ve
světě, jsou křesťané povoláni, aby
vyzařovali slovo pravdy, které nám
zanechal Pán Ježíš. Sám koncil řekl
ve své věroučné konstituci Lumen
gentium toto: „Kristus byl ovšem
‚svatý, nevinný, neposkvrněný‘ (Žid 7,
26), nepoznal hřích (srov. 2 Kor 5, 21)
a přišel jen usmířit hříchy lidu (srov.
Žid 2, 17); v církvi však jsou i hříšníci;
je zároveň svatá i stále potřebuje
očišťování a jde trvale cestou pokání
a obnovy. Církev ‚při svém putování
prochází mezi pronásledováními ze
strany světa a útěchami od Boha‘ a
hlásá kříž Páně a jeho smrt, dokud
on nepřijde (srov. 1 Kor 11, 26). Moc



zmrtvýchvstalého Pána ji však
posiluje, aby trpělivostí a láskou
překonávala trápení a nesnáze
vnitřní i vnější a aby ve světě věrně, i
když zastřeně, zjevovala jeho
tajemství až do té doby, dokud
nebude na konci odhaleno v plném
světle.“[11]

Rok víry je tedy z této perspektivy
pozvánkou ke skutečnému a novému
obrácení se k Pánu, jedinému
Spasiteli našeho světa. V tajemství
své smrti a svého vzkříšení Pán zjevil
plnost lásky, jež nás vysvobozuje a
volá k obrácení života skrze
odpuštění hříchů (srov. Sk 5, 31).

Podle svatého Pavla nás tato láska
přivádí k novému životu: „Tím
křestním ponořením do jeho smrti
byli jsme spolu s ním pohřbeni. A
jako Kristus byl vzkříšen z mrtvých
Otcovou slávou, tak i my teď musíme
žít novým životem“ (Řím 6, 4). Díky
víře přetváří tento nový život celé



lidské bytí podle radikální novosti
zmrtvýchvstání. Do té míry, v níž
člověk svobodně spolupracuje,
procházejí jeho myšlenky i city, jeho
mentalita i chování pozvolným
procesem očišťování a proměny na
cestě, jež v tomto životě nikdy úplně
nekončí. „Víra, která se projevuje
láskou“ (Gal 5, 6), to je nové měřítko
porozumění a jednání, které
proměňují celý lidský život (srov.
Řím 12, 2; Kol 3, 9–10; Ef 4, 20–29; 2
Kor 5, 17).

7. „ Caritas Christi urget nos“ (2 Kor
5, 14): Kristova láska naplňuje naše
srdce a pobízí nás k tomu, abychom
evangelizovali. Tak jako v minulosti
nás i dnes posílá na cesty světa,
abychom zde hlásali evangelium
všem národům na zemi (srov. Mt 28,
19). Svou láskou přitahuje Ježíš
Kristus k sobě lidi všech generací: v
každé době svolává církev, svěřuje jí
úkol, aby hlásala evangelium, a dává
jí k tomu vždy nový mandát. I dnes je



tedy potřeba, aby se církev
intenzivně nasazovala v úsilí o
novou evangelizaci a znovu objevila
radost z víry i nadšení pro její
předávání. Misijní nasazení věřících,
jež nikdy nemůže zeslábnout, čerpá
moc a sílu z každodenního
objevování Boží lásky. Víra roste
tehdy, je-li prožívána jako zkušenost
přijaté lásky a předávána dál jako
zakoušená milost a radost. Díky ní
může náš život vydávat plody, neboť
víra rozšiřuje naše srdce v naději a
umožňuje nám, abychom vydávali
životodárné svědectví: ano, otevírá
srdce a duše těch, kdo odpovídají na
Pánovo pozvání, aby přilnuli k jeho
slovu a stali se jeho učedníky. Jak
potvrzuje svatý Augustin, věřící se
„posiluje vírou“.[12] Svatý biskup z
Hippo měl dobrý důvod, proč se
vyjádřil právě takto. Jak víme,
vytrvale ve svém životě hledal krásu
víry, a to až do té doby, kdy jeho
srdce nalezlo spočinutí v Bohu.[13]
Jeho početné spisy, v nichž vysvětluje



význam a pravdivost víry, jsou jako
nesmírně bohaté dědictví stále
aktuální a také dnes pomáhají
mnoha lidem hledajícím Boha, aby
nalezli pravou cestu a „bránu k víře“.

Jedině skrze víru tedy víra roste a
posiluje se. Neexistuje jiná možnost,
jak získat jistotu ohledně svého
života, než svěřovat se stále
dokonaleji do náruče lásky, která se
zdá být vždy větší, neboť má svůj
původ v Bohu.

8. Rád bych při této šťastné
příležitosti vyzval své spolubratry
biskupy z celého světa, aby se v
tomto čase duchovní milosti, kterou
nám Bůh nabízí k připomenutí
cenného daru víry, sjednotili s
Petrovým nástupcem. Chceme tento
rok oslavit důstojně a plodně. Bude
proto třeba zintenzivnit reflexi nad
tématem víry a pomoci tak všem,
kteří věří v Krista, aby vědomě a
pevně přilnuli k evangeliu, zvláště v



době hlubokých změn, jimiž dnes
lidstvo prochází. Budeme mít
příležitost vyznat svou víru ve
zmrtvýchvstalého Pána v
katedrálách a kostelech celého světa,
ve svých domovech a rodinách, aby
každý člověk pocítil silnou potřebu
lépe poznávat odvěkou víru a
předávat ji budoucím generacím.
Řeholní i farní společenství a
všechny církevní instituce, staré i
nové, v tomto roce naleznou způsob,
jak veřejně vyznat své Credo.

9. Přejeme si, aby tento rok vzbudil v
každém věřícím touhu vyznat svou
víru v plnosti a s novým
přesvědčením, s důvěrou a radostí.
Bude dobrou příležitostí k tomu,
abychom víru intenzivněji slavili v
liturgii, zvláště při eucharistii, která
je „vrchol, k němuž směřuje činnost
církve, a zároveň zdroj, z něhož
vyvěrá veškerá její síla“.[14] Zároveň
doufáme, že věřící budou svým
životem stále věrohodněji svědčit. Je



úkolem každého věřícího, aby zvláště
v tomto roce znovu objevil obsah
víry, kterou vyznává, slaví, žije a
vkládá do svých modliteb,[15] a aby
přemýšlel nad samotným aktem víry.

Není bez důvodu, že se křesťané
prvních staletí museli vyznání víry
učit nazpaměť. Sloužilo jim jako
každodenní modlitba, aby
nezapomínali na závazek, který
přijali ve křtu. Slovy bohatými na
význam o tom hovoří i svatý
Augustin ve své homilii na redditio
symboli, složení vyznání víry:
„Symbol svatého tajemství, který jste
všichni společně přijali a dnes také
jeden po druhém vyznali, to jsou
slova, z nichž je zbudována víra
matky církve. Tato víra vyrůstá z
pevného základu, a tím je Kristus
Pán… Přijali jste je a vyznali, ale ve
své duši a v srdci je musíte uchovat
jako trvale přítomná, musíte je
opakovat na svém lůžku, připomínat
si je na veřejných místech a



nezapomínat na ně ani při jídle. A i
když vaše tělo spí, musíte je
opatrovat svým srdcem.“[16]

10. Rád bych nyní načrtnul cestu, jež
nám má pomoci porozumět lépe
nejen obsahu víry, ale také
samotnému aktu, jímž se v naprosté
svobodě rozhodujeme odevzdat se
plně Bohu.

Existuje totiž hluboká jednota mezi
aktem, jímž věříme, a obsahem,
jemuž dáváme svůj souhlas. Vstoupit
do této reality nám pomáhá také
svatý Pavel, když píše: „Víra v srdci
vede ke spravedlnosti, vyznání ústy
vede ke spáse“ (Řím 10, 10). Srdce
naznačuje, že první akt, jímž se
člověk přibližuje k víře, je Božím
darem a působením milosti, která
jedná v nitru člověka a přetváří jej.

V tomto ohledu slouží jako zvláště
výmluvný příklad Lýdie. Svatý Lukáš
vypráví, že když byl Pavel ve
Filipech, šel v sobotu hlásat



evangelium některým ženám. Byla
mezi nimi i Lýdie a „Pán jí otevřel
srdce, takže pozorně naslouchala
Pavlovým řečem“ (Sk 16, 14).
Význam tohoto prohlášení je
důležitý. Svatý Lukáš tu ukazuje, že
nestačí znát obsah toho, čemu se má
uvěřit. Srdce, skutečný svatostánek
skrytý uvnitř člověka, se musí otevřít
milosti, jež očím umožňuje, aby
viděly pod povrch, a člověk tak mohl
pochopit, že to, co se hlásá, je Boží
slovo.

Vyznání ústy zase naznačuje, že k
víře nutně patří také veřejně
vydávané svědectví a angažovanost.
Křesťan nikdy nesmí přemýšlet o víře
jako o soukromé záležitosti. Víra
znamená rozhodnutí být s Pánem a
žít s ním. Toto „bytí s Pánem“
ukazuje na nutnost porozumět
důvodům, proč věřit. Právě proto, že
jde o svobodný akt, vyžaduje víra
společenskou odpovědnost za to, v co
se věří. Tento veřejný rozměr víry a



její odvážné hlásání všem lidem
předvedla církev zcela jednoznačně
při Letnicích. Je to dar Ducha
Svatého, který nás uschopňuje k
misijnímu poslání a posiluje naše
svědectví, aby bylo upřímné a
nebojácné.

Vyznání víry je aktem osobním a
zároveň společným. Prvním
předmětem víry je totiž církev.

Ve víře celého křesťanského
společenství dostává jedinec křest,
skutečné znamení vstupu mezi věřící
lid, aby získal spásu. Jak čteme v
Katechismu katolické církve: „‚Věřím‘

(apoštolské vyznání víry): to je víra
církve, kterou osobně vyznává každý
věřící, zvláště při křtu.
‚Věříme‘ (nicejsko-cařihradské
vyznání víry v řeckém originále): to
je víra církve, kterou vyznávají
biskupové shromáždění na koncilu
nebo liturgické společenství věřících
v běžném životě. ‚Věřím‘: tak také



církev, naše matka, odpovídá Bohu
svou vírou a učí nás říkat ‚Věřím‘,
‚Věříme‘.“[17]

Je zřejmé, že k tomu, aby člověk
mohl dát svůj souhlas, tedy aby
výslovně a úplně svým rozumem a
vůlí přilnul k tomu, co církev
předkládá, je nutné poznat obsah
víry. Toto poznání uvádí do plnosti
Bohem zjeveného spásonosného
tajemství. Dát svůj souhlas dále
znamená, že když člověk věří,
svobodně přijímá celé tajemství víry,
protože garantem jeho pravdivosti je
Bůh, který se zjevuje a dovoluje nám,
abychom poznali tajemství jeho
lásky.[18]

Na druhou stranu nesmíme
zapomínat, že v našem kulturním
kontextu existuje množství lidí, kteří
v sobě sice nerozpoznávají dar víry,
upřímně však hledají nejvyšší smysl
a konečnou pravdu svého života i
celého světa. Toto hledání je



skutečnou „preambulí“ k víře, neboť
vede lidi po cestě směřující k
tajemství Boha. Lidský rozum v sobě
nese vrozenou potřebu „toho, co platí
a trvá vždycky.“[19] Tato potřeba pak
zakládá trvalé a do lidského srdce
nesmazatelně vepsané nutkání jít a
nalézt toho, jehož bychom nikdy
nehledali, kdyby nám už předtím
nevyšel naproti.[20] Víra nás k
tomuto setkání zve a plně nás pro ně
otevírá.

11. Cenný a nenahraditelný nástroj,
nezbytný k dosažení systematického
poznání obsahu víry, mohou všichni
najít v Katechismu katolické církve.
Patří mezi nejdůležitější plody II.
vatikánského koncilu. V apoštolské
konstituci Fidei depositum, kterou ne
náhodou podepsal blahoslavený Jan
Pavel II. v den třicátého výročí
zahájení II. vatikánského koncilu, se
píše: „Tento katechismus (bude)
velmi důležitým přínosem k oné
obnově celého života církve…



Uznávám Katechismus za platný a
oprávněný nástroj ke službě
církevnímu společenství a za
bezpečnou normu pro vyučování
víře.“[21]

Právě v tomto smyslu bude třeba,
aby během Roku víry došlo ke
koordinovanému úsilí znovu objevit
a prostudovat základní obsah víry,
jenž v Katechismu katolické církve
nachází svou systematickou a
organickou syntézu. Vidíme zde
bohatství nauky, kterou církev
během svých dvoutisíciletých dějin
přijímala, střežila a předkládala. Od
Písma svatého k církevním otcům, od
mistrů teologie po světce všech
staletí představuje Katechismus
trvalý doklad množství způsobů,
jimiž církev rozjímala o víře a
rozvíjela své učení, aby věřícím
nabídla jistotu pro jejich život z víry.

Již svou strukturou sleduje
Katechismus katolické církve vývoj



víry až k důležitým tématům
každodenního života. Stránku za
stránkou zjišťujeme, že to, co se nám
zde předkládá, není teorie, ale
setkání s konkrétní osobou, která žije
uprostřed církve. Po vyznání víry je
představen svátostný život, skrze
nějž je Kristus ve své církvi
přítomen, působí v ní a buduje ji. Bez
liturgie a svátostí by vyznání víry
ztrácelo na účinnosti, protože by mu
chyběla milost, která podporuje
svědectví křesťanů. Podobně i nauka
Katechismu o morálním životě
dostává svůj plný význam teprve
tehdy, jestliže je uvedena do vztahu s
vírou, liturgií a modlitbou.

12. V Roce víry bude tedy
Katechismus katolické církve sloužit
jako skutečný nástroj podpory ve
víře. Pomoci může zvláště těm, kdo
se věnují formaci křesťanů, v našem
kulturním prostředí tolik důležité. Z
tohoto důvodu jsem vyzval
Kongregaci pro nauku víry, aby se



souhlasem kompetentních dikasterií
Apoštolského stolce vypracovala
Nótu, která církvi i jednotlivým
věřícím poskytne směrnice, jak
prožít Rok víry co nejefektivněji a
nejvhodněji, ve službě víry a
evangelizace.

Více než kdy jindy je dnes víra
předmětem mnoha otázek,
vyplývajících ze změněné mentality,
která zvláště v dnešní době omezuje
oblast rozumových jistot na vědecké
a technické objevy. Církev se
nicméně nikdy nebála ukázat, že
mezi vírou a skutečnou vědou
nemůže být žádný rozpor; i když
každá volí jinou cestu, obě směřují k
pravdě.[22]

13. Rozhodující význam bude v
tomto roce mít návrat k dějinám naší
víry, v nichž se prolínají
neprobádatelné hlubiny svatosti a
hříchu. Zatímco první z nich
dosvědčuje nesmírný přínos, který



pro růst a rozvoj celého společenství
znamenalo svědectví života
jednotlivých mužů a žen, hřích musí
v každém člověku vyvolat upřímné a
trvalé dílo obrácení a umožnit mu
tak, aby zakusil Otcovo
milosrdenství, které se nabízí všem
lidem.

Během této doby budeme muset mít
zrak upřený na Ježíše Krista, neboť
„od něho naše víra pochází a on ji
vede k dokonalosti“ (Žid 12, 2): v něm
všechny strasti a tužby lidského
srdce nacházejí své naplnění. Radost
lásky, odpověď na drama utrpení a
bolesti, síla odpuštění tváří v tvář
urážce a vítězství života nad
prázdnotou smrti: to vše nachází
svou plnost v tajemství jeho vtělení, v
tajemství toho, že se stal člověkem a
sdílel s námi naši lidskou slabost, aby
ji proměnil mocí svého
zmrtvýchvstání. V tom, který pro
naši spásu zemřel a znovu vstal k
životu, se v plném světle představují



příklady víry, které tyto dvoutisícileté
dějiny naší spásy provázely.

Pro svou víru přijala Maria andělovo
slovo a uvěřila zprávě, že se ve své
poslušnosti a oddanosti má stát
Matkou Boží (srov. Lk 1, 38). Při
návštěvě Alžběty předložila
Nejvyššímu svůj chvalozpěv za
úžasná díla, která učinil těm, kdo v
něj důvěřují (srov. Lk 1, 46–55). S
radostí a rozechvěním porodila
svého jediného Syna a uchovala
přitom své panenství neporušené
(srov. Lk 2, 6–7). S důvěrou ve svého
manžela Josefa utekla s Ježíšem do
Egypta, aby ho zde uchránila před
Herodovým pronásledováním (srov.
Mt 2, 13–15). Se

stejnou vírou následovala Pána při
jeho hlásání a zůstala s ním i po
celou cestu na Golgotu (srov. Jan 19,
25–27). Pro svou víru Maria okusila
plody Ježíšova zmrtvýchvstání a
uchovávala všechny vzpomínky ve



svém srdci (srov. Lk 2, 19.51). Poté je
předala Dvanácti, když byli společně
s ní shromáždění ve večeřadle a
očekávali Ducha Svatého (srov. Sk 1,
14; 2, 1–4).

Skrze víru opustili apoštolové
všechno a vydali se následovat svého
Pána (srov. Mk 10, 28).

Uvěřili slovům, jimiž on hlásal Boží
království, přítomné a uskutečněné v
jeho osobě (srov. Lk 11, 20). Žili ve
společenství s Ježíšem, který je vedl
svým učením a předával jim nová
pravidla života, podle nichž měli být
po jeho smrti poznáni jako jeho
učedníci (srov. Jan 13, 34–35). Pro
svou víru se vydali do celého světa,
následovali příkaz zvěstovat
evangelium všemu tvorstvu (srov.
Mk 16, 15) a nebojácně všem lidem
hlásali radost ze zmrtvýchvstání,
jehož byli věrnými svědky.

Pro svou víru utvořili učedníci první
společenství, shromáždili se kolem



učení apoštolů, v modlitbě a ve
slavení eucharistie, a všechen svůj
majetek dali k dispozici celému
společenství, aby tak pomohli
bratřím v nouzi (srov. Sk 2, 42–47).

Pro svou víru obětovali mučedníci
život a vydali svědectví o pravdě
evangelia, která je proměnila a
umožnila jim dosáhnout toho
největšího daru lásky, schopnosti
odpustit svým nepřátelům.

Pro svou víru zasvětili muži a ženy
své životy Kristu, opustili všechno a
rozhodli se pro život v prostotě
evangelní poslušnosti, chudoby a
čistoty, které jsou konkrétními
znameními čekání na Pána, jenž se
neopozdí. Pro svou víru podnikali
nesčetní křesťané kroky na podporu
spravedlnosti, aby tak uvedli do
praxe slovo svého Pána, jenž přišel
hlásat osvobození utiskovaných a
milostivé léto pro všechny (srov. Lk
4, 18–19).



Pro svou víru vyznali muži a ženy
všech věků a století, ti, jejichž jména
jsou zapsána v knize života (srov. Zj
7, 9; 13, 8), jak krásné je následovat
Pána Ježíše všude tam, kde byli
povoláni vydávat svědectví o svém
křesťanství: v rodině, na pracovišti,
ve veřejném životě, při uplatnění
svých jedinečných darů a ve službě, k
níž byli povoláni.

Pro svou víru žijeme i my:
vyznáváme-li, že Pán Ježíš je
přítomný v našich životech i v
dějinách.

14. Rok víry bude též dobrou
příležitostí k intenzivnějšímu
svědectví milosrdné lásky. Jak nám
připomíná svatý Pavel: „Nyní trvá
víra, naděje a láska, tato trojice. Ale
největší z nich je láska“ (1 Kor 13,
13). Ještě silnějšími slovy, jež pro
křesťany znamenala vždy veliký
závazek, mluví svatý Jakub: „Co to



pomůže, moji bratři, říká-li někdo, že
má víru, ale nemá skutky?

Může ho taková víra spasit? Když
bratr nebo sestra nebudou mít do
čeho se obléci a budou mít
nedostatek denní obživy, a někdo z
vás jim řekne: ‚Tak s Pánem Bohem!
Zahřejte se a najezte se‘ – ale nedáte
jim, co potřebují pro své tělo, co je
jim to platné? Stejně tak je tomu i s
vírou: když se neprojevuje skutky, je
sama o sobě mrtvá. Ale někdo by
mohl říci: ‚Ty máš víru a já mám
skutky. Ukaž mi tu svou víru, která je
beze skutků! Já ti však ze svých
skutků mohu dokázat svou víru“ (Jak
2, 14–18).

Víra bez lásky nevydává žádné
ovoce, zatímco láska bez víry je
pouhým sentimentem, trvale
vydaným napospas pochybám. Víra a
láska se navzájem potřebují tak, že
jedna dovoluje druhé, aby se
realizovala svým vlastním



způsobem. Mnozí křesťané zasvěcují
s láskou svůj život lidem
osamoceným, stojícím na okraji či
vyčleňovaným, a věnují se jim jako
těm, kdo především vyžadují naši
pozornost a jimž je nejvíce zapotřebí
naší pomoci, neboť právě v nich se
zrcadlí tvář samotného Krista. S
pomocí víry můžeme zahlédnout
tvář zmrtvýchvstalého Krista v těch,
kdo vyžadují naši lásku. „Cokoli jste
udělali pro jednoho z těchto mých
nejposlednějších bratří, pro mne jste
udělali“ (Mt 25, 40). Jsou to varovná
slova, na něž nesmíme nikdy
zapomenout, a zároveň je to trvalá
výzva, abychom se odvděčili za
lásku, s níž o nás Pán pečuje. Víra
nás uschopňuje, abychom Krista
poznali, a jeho láska nás vybízí,
abychom mu sloužili všude tam, kde
se on stává našim bližním na cestě
životem.

Posilněni vírou tedy s nadějí upřeme
svůj zrak na své působení ve světě a



přitom očekávejme „nová nebesa a
novou zemi, kde bude mít svůj
domov spravedlnost“ (2 Petr 3, 13;
srov. Zj 21, 1).

15. Když se svatý Pavel blížil ke konci
svého života, prosil svého žáka
Timoteje, aby

„usiloval o víru“ (2 Tim 2, 22) se
stejnou vytrvalostí, s níž o ni usiloval,
když byl ještě chlapcem (srov. 2 Tim
3, 15). Cítíme, že tato výzva směřuje i
ke každému z nás, abychom ve víře
nezlenivěli. Je naším celoživotním
společníkem, který nás uschopňuje,
abychom stále novýma očima
vnímali úžasná díla, jež pro nás Bůh
činí. Víra se soustředí na to, aby
vnímala znamení času provázející
soudobé dějiny, a každého z nás
zavazuje, aby se stal živým
znamením toho, že vzkříšený Pán je
přítomen ve světě. Více než co jiného
dnes svět potřebuje věrohodné
svědectví těch, jejichž mysl i srdce



jsou osvíceny Božím slovem a kteří
jsou schopni otevírat srdce i mysl
mnoha lidí toužících po Bohu a po
pravém, nikdy nekončícím životě.

„Aby se slovo Páně dále šířilo a bylo
přijímáno“ (2 Sol 3, 1): kéž tento Rok
víry znovu utvrdí náš vztah s
Kristem Pánem, neboť jedině v něm
se skrývá jistota, s níž můžeme
hledět do budoucnosti, a záruka
skutečné a trvalé lásky. Slova svatého
apoštola Petra představují konečný
pohled na víru: „A proto budete
potom jásat, i když vás musí trápit
teď ještě na krátký čas všelijaké
zkoušky, aby se vyzkoušela vaše víra,
vzácnější než pomíjející zlato, které
přece bývá čištěno v ohni. Až se pak
zjeví Ježíš Kristus, bude vám to ke
chvále, slávě a cti. Toho milujete,
ačkoli jste ho neviděli; v něho věříte,
třebaže ho ještě nevidíte. Zato budete
jásat v nevýslovné a zářivé radosti;
až dosáhnete cíle své víry, totiž spásy
duše“ (1 Petr 1, 6–9). K životu



křesťanů patří radost i utrpení. Kolik
svatých žilo v samotě! Kolik věřících
prochází i v dnešní době zkouškou
Božího mlčení, ačkoliv by raději
slyšeli jeho útěšný hlas! Životní
zkoušky, jež nám pomáhají
porozumět tajemství kříže a dávají
nám podíl na utrpeních Kristových
(srov. Kol 1, 24), jsou předzvěstí
radosti a naděje, k nimž víra
směřuje: „Když jsem slabý, právě
tehdy jsem silný“ (2 Kor 12, 10). S
nezvratnou jistotou věříme, že Pán
Ježíš zvítězil nad zlem a smrtí. A s
touto pevnou důvěrou se mu také
svěřujeme: je přítomen mezi námi a
přemáhá moc zla (srov. Lk 11, 20).
Církev, viditelné společenství jeho
milosrdenství, pak trvá v něm jako
znamení konečného smíření s
Otcem.

Svěřme tento čas milosti Matce Boží,
která byla nazvána „blahoslavená“,
neboť „uvěřila“ (Lk 1, 45).



Dáno v Římě u sv. Petra, 11. října
roku 2011, v sedmém roce mého
pontifikátu.

BENEDICTUS PP. XVI

1 BENEDIKT XVI. Homilie během
mše svaté při zahájení pontifikátu
(24. dubna 2005). AAS 97 (2005), s.
710.

2 Srov. BENEDIKT XVI. Homilie
během mše svaté na „Terreiro do
Paço“, Lisabon (11. května 2010).
Insegnamenti di Benedetto XVI, VI, 1
(2010), s. 673.

3 Srov. JAN PAVEL II. Apoštolská
konstituce Fidei depositum k vydání
Katechismu katolické církve
napsaného po Druhém ekumenickém
vatikánském koncilu (11. října 1992):
Katechismus katolické církve.
Kostelní Vydří: Karmelitánské
nakladatelství, 2001, s. 5–13.



4 Srov. Závěrečná zpráva II.
mimořádného zasedání Synody
biskupů (7. prosince 1985), II, B, a, 4.
Enchiridion vaticanum, sv. IX, č.
1797.

5 PAVEL VI. Apoštolská exhortace
Petrum et Paulum apostolos u
příležitosti 1900. výročí mučednické
smrti sv. Petra a Pavla (22. února
1967). AAS 59 (1967), s. 196.

6 Tamtéž, s. 198.

7 PAVEL VI. Slavnostní vyznání víry.
Homilie během mše u příležitosti
1900. výročí mučednické smrti sv.
Petra a Pavla na závěr „Roku
víry“ (30. června 1968). AAS 60
(1968), s. 433–445.

8 PAVEL VI. Generální audience (14.
června 1967). In: Insegnamenti V
(1967), s. 801.

9 JAN PAVEL II. Apoštolský list na
závěr jubilejního roku 2000 Novo



millennio ineunte (6. ledna 2001), č.
57.

Praha: ČBK, 2001.

10 BENEDIKT XVI. Promluva k
Římské kurii (22. prosince 2005). AAS
98 (2006), s. 52.

11 II. VATIKÁNSKÝ KONCIL.
Věroučná konstituce o církvi Lumen
gentium (21. listopadu 1964), č. 8.
Dokumenty II. vatikánského koncilu.
Praha: Zvon, 1995.

12 Sv. AUGUSTIN. De utilitate
credendi, I, 2.

13 Srov. Sv. AUGUSTIN. Vyznání I, 1.

14 II. VATIKÁNSKÝ KONCIL.
Konstituce o posvátné liturgii
Sacrosanctum Concilium (4. prosince
1963), č. 10.

Dokumenty II. vatikánského koncilu.
Praha: Zvon, 1995.



15 Srov. JAN PAVEL II. Apoštolská
konstituce Fidei depositum k vydání
Katechismu katolické církve
napsaného po Druhém ekumenickém
vatikánském koncilu (11. října 1992):
Katechismus katolické církve.
Kostelní Vydří: Karmelitánské
nakladatelství, 2001, s. 11–12.

16 Sv. AUGUSTIN. Sermo 215, 1.

17 Katechismus katolické církve, č.
167 . Kostelní Vydří: Karmelitánské
nakladatelství, 2001.

18 Srov. I. VATIKÁNSKÝ KONCIL.
Věroučná konstituce o katolické víře
Dei Filius, kap. III. DS 3008–3009; II.

VATIKÁNSKÝ KONCIL. Věroučná
konstituce o Božím zjevení Dei
verbum (18. listopadu 1965), č. 5.
Dokumenty II. vatikánského koncilu.
Praha: Zvon, 1995.



19 BENEDIKT XVI. Promluva v Koleji
bernardinů, Paříž (12. září 2008).
AAS 100 (2008), s. 722.

20 Srov. Sv. AUGUSTIN. Vyznání XIII,
1.

21 JAN PAVEL II. Apoštolská
konstituce Fidei depositum k vydání
Katechismu katolické církve
napsaného po Druhém ekumenickém
vatikánském koncilu (11. října 1992):
Katechismus katolické církve.
Kostelní Vydří: Karmelitánské
nakladatelství, 2001, s. 9, 11.

22 Srov. JAN PAVEL II. Encyklika
adresovaná biskupům katolické
církve o vztazích mezi vírou a
rozumem Fides et ratio (14. září
1998), č. 34 a 106. Praha: Zvon, 1999.

pdf | dokument generován automaticky
z https://opusdei.org/cs-cz/article/

https://opusdei.org/cs-cz/article/apostolsky-list-papeze-benedikta-xvi-porta-fidei/


apostolsky-list-papeze-benedikta-xvi-
porta-fidei/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/cs-cz/article/apostolsky-list-papeze-benedikta-xvi-porta-fidei/
https://opusdei.org/cs-cz/article/apostolsky-list-papeze-benedikta-xvi-porta-fidei/

	Apoštolský list papeže Benedikta XVI. Porta fidei

