
opusdei.org

Meditacions:
Dimarts després del
III diumenge
d'Advent

Reflexió per meditar dimarts de
la tercera setmana d'Advent. Els
temes proposats són: la
humilitat i l'orgull; l'amor es
manifesta en obres concretes; la
paràbola dels dos fills.

D’AQUÍ A POCS DIES ens agenollarem
davant del Nen Jesús al portal de
Betlem. Allí mirarem amb sorpresa
la grandesa de l'amor de Déu en un
nounat. L'Encarnació ens ensenya el
camí per ser grans, que no és cap
altre que fer-nos petits. Sant Pau



expressa bé la humilitat d'aquell Fill
que, sent Déu, «es va fer no res:
prengué la condició d'esclau» i
«s'abaixà i es feu obedient fins a la
mort» (Fl 2, 7-8). Aquest és el secret
que el nostre Salvador ens ensenya
cada Nadal. El Verb encarnat ens
mostra que el Senyor de l'univers
triomfa en la humilitat. Precisament
per aquest abaixament «Déu l'ha
exaltat i li ha concedit aquell nom
que està per damunt de tot altre
nom, perquè en el nom de Jesús
tothom s'agenolli» (Fl 2, 9-10).

A la primera lectura trobem una
vehement exhortació del profeta
Sofonies a la conversió. Acusa
Jerusalem d'orgull i rebel·lia perquè
«no fa cas de cap advertència, ni
admet la correcció. No confia en el
Senyor i es manté allunyada del seu
Déu» (So 3, 2). Al contrari —afirma
en el seu oracle— el poble es
presumia en la seva altivesa i es
vantava a la muntanya santa (cf. So



3, 11). Aquesta mateixa temptació
continua sent present quan
«l’orgullós intenta inútilment treure
del seu soli Déu, que és misericordiós
amb totes les criatures, i així poder-
s’hi acomodar ell»[1].

Per comunicar el seu amor del Pare,
Déu espera que l'home es reconegui
lliurement com a criatura
necessitada. Li és molt grata al
Senyor la petició que fem a l’Oració
sobre les ofrenes de la Missa d'avui:
«Que us siguin plaents, Senyor, les
nostres humils pregàries i ofrenes; i,
ja que no ens podem refiar dels
nostres mèrits, auxilieu-nos amb la
vostra misericòrdia»[2]. Necessitem
suplicar amb freqüència al Senyor
que allunyi de nosaltres la temptació
de la supèrbia, perquè «si
aconsegueix d’emmordassar amb les
seves múltiples al·lucinacions —
assenyalava sant Josepmaria—, la
persona atacada es vesteix
d’aparença, s’emplena de buidor,



s’envaneix com el gripau de la faula,
que inflava el pap, tot presumint, fins
que va rebentar»[3]. Que diferent és
l'actitud de Déu que, en venir a la
terra, es fa un Infant fràgil, necessitat
de tota ajuda, incapaç d'imposar-se
amb violència davant dels altres, per
fer amable el camí de tothom fins al
pessebre.

«BENEIRÉ EL SENYOR en tot
moment, tindré sempre als llavis la
seva lloança. La meva ànima es
gloria en el Senyor; se n'alegraran els
humils quan ho sentin» (Sl 34, 2-3).
La humilitat «ens ajuda a conèixer,
simultàniament, la nostra petitesa i
la nostra grandesa»[4]. Sant
Josepmaria es referia a la humilitat
com la deïficació bona de la criatura
que coneix l'amor que Déu hi ha
dipositat. El seu principal enemic és
la deïficació dolenta, fruit de la



supèrbia: gloriar-se en un mateix en
lloc de gloriar-se en el Senyor.

El cor que se sap beneït amb tantes
gràcies del cel procura correspondre
generosament al Senyor, perquè
«l'amor amb amor es paga»[5]. No és
possible estimar en general, ni és
amor aquell que només es queda en
bones intencions. L'amor es plasma
en actes concrets que deixen
entreveure alguna cosa del que passa
al cor de qui estima. Un amor que no
deixa empremta en detalls, en
expressions d'afecte, es pot apagar a
poc a poc o quedar petit, sense
experimentar el veritable goig. «Al
capvespre de la vida t’examinaran en
l'amor», deia sant Joan de la Creu,
perquè l'amor autentifica el valor de
les nostres obres.

Es podria dir que l'amor té dos trets
fonamentals: tendeix a donar, més
que no pas a rebre; i procura
manifestar-se més en les obres que



en les paraules. «Quan diem que està
més en donar que en rebre és perquè
l'amor sempre s'encomana, sempre
s'encomana, i és rebut per
l'estimat»[6]. I «quan diem que està
més en les obres que en les paraules»
és perquè «l'amor sempre dona vida,
fa créixer»[7]. Un bon termòmetre per
conèixer el nostre amor a Déu podria
ser preguntar-nos com servim i
procurem fer feliços els qui tenim
més a prop, «perquè el qui no estima
el seu germà, que veu, no pot estimar
Déu, que no veu» (1 Jn 4, 20). L'amor
a Déu i l'amor al proïsme són
inseparables, són com la cara i la
creu d'una moneda. «No hi ha camí
més segur per arribar a Déu, que
l'amor al proïsme»[8], afirmava sant
Agustí, perquè «l'amor al proïsme és
com el niu de l'amor de Déu»[9], és el
lloc on creix.



A L'EVANGELI d'avui, nostre Senyor
ens explica la història de dos fills (Mt
21, 28-32). El pare els demana que
vagin a treballar a la vinya familiar i
els germans tenen reaccions molt
diferents. El primer respon amb
rebel·lia i manca de respecte: «No hi
vull anar». El segon, aparentment
més obedient, li diu que sí que ho
farà. Passat el primer rampell, el fill
que va dir que no, s’ho repensa, se'n
penedeix, i treballarà a la vinya. El
fill del sí, en canvi, no va a la feina. El
primer, conclou Jesús, cau per
debilitat però, encoratjat per la fe,
s'aixeca i obeeix el Pare. En canvi, el
segon no és fidel a la seva promesa i
representa els caps del poble que
honren Déu «amb els llavis, però el
seu cor es manté lluny de mi» (Is 29,
13; Mt 15, 8).

Jesús en aquesta paràbola parla
també al nostre cor. Certament
trobem un bocí del comportament de
cadascun d'aquests fills a la nostra



vida. Moltes vegades les nostres
disposicions són estupendes, però
per debilitat no aconseguim tirar
endavant els nostres bons desitjos. I
en moltes ocasions ens passa el
contrari: després d'una primera
reacció de rebel·lia, ens corregim i,
amb l'ajuda de la gràcia, abracem
amorosament la voluntat de Déu.
Ambdues actituds són presents
habitualment en la nostra lluita
interior i les hem de conèixer de
prop per saber com reaccionar en
cada moment. Podríem imaginar
també l'existència d'un tercer fill:
aquell que diu «sí, hi vaig» i amb les
seves obres ratifica sempre les
paraules. Aquest fill —fidel en tota
ocasió— és, en realitat, Jesucrist, que
ens convida a entrar en el moviment
d'amor al Pare.

En la nostra pregària d’avui podem
dir a Déu: com m'agradaria ser un fill
com Jesús! Un fill que respon sí! I
quan no ho som, arriba llavors el



moment de dir-li al Senyor que tingui
paciència amb nosaltres. Caure en el
desànim seria una manifestació
d'orgull; ens faria comprendre que
estàvem posant l'esperança en
nosaltres mateixos i no en Déu.
Davant el coneixement de la seva
pròpia debilitat, sant Josepmaria
suplicava amb senzillesa: «Senyor,
Vós que heu guarit tantes ànimes, feu
que en tenir-vos en el meu pit o que
en contemplar-vos en el Sagrari, us
reconegui com a Metge diví»[10].
Aquesta petició humil ens atorgarà
pau i, agafats de la mà de la nostra
Mare, tornarem a posar-nos drets
amb esperança.

[1] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 100.

[2] Oració sobre les ofrenes, dimarts
de la tercera setmana d’Advent.



[3] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 100.

[4] Ibid., núm. 94.

[5] Refrany popular.

[6] Francesc, Homilia, 27-VI-2014.

[7] Ibid.

[8] Sant Agustí, Dels costums de
l’Església catòlica, 1, 26, 48.

[9] Sant Agustí, Ibid., 1, 26, 5.

[10] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 93.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/meditation/meditacions-
dimarts-despres-del-iii-diumenge-

dadvent/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/ca/meditation/meditacions-dimarts-despres-del-iii-diumenge-dadvent/
https://opusdei.org/ca/meditation/meditacions-dimarts-despres-del-iii-diumenge-dadvent/
https://opusdei.org/ca/meditation/meditacions-dimarts-despres-del-iii-diumenge-dadvent/
https://opusdei.org/ca/meditation/meditacions-dimarts-despres-del-iii-diumenge-dadvent/

	Meditacions: Dimarts després del III diumenge d'Advent

