
opusdei.org

La llum de la fe (I):
Vosaltres sou la llum
del món

La fe és un regal de Déu que ens
canvia la vida. La sèrie
d'articles que ara comencem
amb el títol “La llum de la fe” —
dirigida a creients, vacil·lants i
no-creients oberts a Déu— vol
ajudar a descobrir-lo i a
compartir la troballa.

11/09/2017

«El poble que vivia en la fosca ha vist
una gran llum; una llum ha



resplendit per als qui vivien al país
de mort i de tenebra» (Mt 4,16). De la
mà del profeta Isaïes, sant Mateu
presenta amb el signe de la llum
l’inici de l’activitat apostòlica del
Senyor a Galilea, terra de transició
entre Israel i el món pagà. Jesús, com
profetitzava l’ancià Simeó dècades
abans amb el Nen als braços, és
«llum que es reveli a les nacions,
glòria d’Israel, el teu poble» (Lc 2,32).
Ho dirà el Senyor de si mateix: «Jo
soc la llum del món» (Jn 8,12). Amb la
llum de la fe, amb la llum que és Ell,
la realitat adquireix la seva veritable
profunditat, la vida troba el seu
sentit. Sense ella, al final sembla que
«tot es torna confús, és impossible de
destriar el bé del mal, la via que
mena a la meta d’aquella altra que
ens fa donar voltes i voltes sense una
direcció fixa».[1]

Són moltes les persones que, de
vegades sense saber-ho, busquen
Déu. Busquen la felicitat, que només



poden trobar en Déu, perquè el seu
cor està fet per Ell i per a Ell. «Tu ja
ets als seus cors —resa sant Agustí—,
als cors dels que et confessen, i es
llancen en tu, i ploren en el teu si en
vista dels seus camins difícils (...)
perquè ets tu, Senyor, i no un home
de carn i sang; ets tu, Senyor, que els
vas fer, qui els restableix i consola».
[2] Tanmateix, també hi ha els qui
esperen trobar la felicitat en una
altra part, com si el Déu dels cristians
fos un competidor de les seves ànsies
de felicitat. En realitat, l’estan
buscant a Ell: s’encaren només «a
l’ombra de Jesucrist, perquè de fet,
no coneixen Crist, ni li han vist la
bellesa del rostre, ni saben la
meravella de la seva doctrina».[3]

— «Creus en el Fill de l’home?» —
pregunta Jesús el cec de naixement,
que ja ha recobrat la vista. — «I qui
és, Senyor, perquè hi pugui
creure?» (Jn9,35s). A tots els racons
del món hi ha homes i dones que, en



el fons de la indiferència o l’hostilitat
que puguin mostrar cap a la fe,
esperen qui els indiqui on és Déu, on
és el que pot il·luminar els seus ulls i
sadollar la seva set. Retraten bé la
seva situació unes paraules que sant
Ireneu escriu sobre Abraham: «Quan,
seguint l’ardent desig del seu cor,
peregrinava pel món preguntant-se
on era Déu, i va començar a flaquejar
i estava a punt de desistir en la cerca,
Déu va tenir pietat d’aquell que, sol,
el buscava en silenci».[4] A cadascun
d’ells hem d’arribar els cristians,
amb el convenciment humil i serè
que sabem d’Aquell a qui busquen
(cf. Jn 1,45s; Hch 17,23), tot i que
també nosaltres constatem tantes
vegades que encara no el coneixem
bé. A tots els cristians el Senyor ens
diu: «Vosaltres sou la llum del
món» (Mt 5,14); «doneu-los menjar
vosaltres mateixos» (Mt 14,16).

Llevat d’aquesta massa



L’Evangeli «és una resposta que cau
en el més profund de l’ésser humà.
És la veritat que no passa de moda
perquè és capaç de penetrar allí on
tot just pot arribar»,[5] perquè arriba
a «il·luminar tota l’existència de
l’home»,[6] a diferència dels sabers
humans, que només aconsegueixen
aclarir algunes dimensions de la
vida. Tanmateix, aquesta llum que
«resplendeix en la foscor» (Jn 1,5) es
troba amb freqüència amb la fredor
d’un món que té per real només el
que es pot veure i tocar, el que es
deixa veure davant de la ciència o
del consens social. Per una inèrcia
cultural de segles, la fe es percep de
vegades com «un salt que fem en el
buit, per falta de llum, moguts per un
sentiment cec; o com una llum
subjectiva, capaç potser d’enardir el
cor, de donar consol privat, però que
no es pot proposar als altres».[7]

Tanmateix, també aquí hi ha motius
per a l’optimisme. Benet XVI



constatava ja fa uns anys com la
ciència ha començat a prendre
consciència dels seus límits: «molts
científics diuen avui que d’alguna
banda ha de venir tot, que ens hem
de tornar a plantejar aquesta
pregunta. Amb això torna a créixer
també una nova comprensió del que
és religiós, no com un fenomen de
naturalesa mitològica, arcaica, sinó a
partir de la connexió interior del 
Logos»:[8] a poc a poc va quedant
enrere la idea, massa simple, que
creure en Déu és un recurs per
cobrir el que no sabem. S’obre camí
una concepció de la fe com la mirada
que aconsegueix donar millor
compte del sentit del món, de la
història, de l’home i, alhora, de la
seva complexitat i misteri.[9]

Aquestes noves perspectives
impliquen un desafiament per a la
teologia, la catequesi i, en definitiva,
l’apostolat personal: «la religiositat
s’ha de regenerar de nou en aquest



gran context i trobar així noves
formes d’expressió i de comprensió.
L’home d’avui ja no comprèn sense
més ni més que la sang de Crist a la
creu és l’expiació pels seus pecats
(...); es tracta de fórmules que cal
traduir i captar de nou».[10] En
efecte, és tasca de la teologia no
només aprofundir en els diferents
aspectes de la fe, sinó també apropar
cada generació a l’Evangeli. La
teologia i la catequesi no han de 
contemporitzar, en el sentit de
rebaixar la fe a les miopies de cada
època, però estan cridades a fer 
contemporani Crist: a acollir les
inquietuds, el llenguatge i els
desafiaments de cada moment, no
com un mal menor, sinó com la
matèria i l’ambient en què Déu
espera que fem un pa saborós, un pa
per alimentar tothom (cf. Mt14,16).
«Vam ser convidats a ser llevat
d’aquesta massa concreta. És cert
que podran existir “farines” millors,
però el Senyor ens va convidar a



fermentar aquí i ara, amb els
desafiaments que se’ns presenten.
No des de la defensiva, no des de les
nostres pors, sinó amb les mans a
l’arada, ajudant a fer créixer el blat
tantes vegades sembrat al mig de la
zitzània».[11]

L’atenció a la sensibilitat del present
no ve a afegir-se des de fora a la
fidelitat a l’Evangeli, sinó que en
forma una part essencial. Per
protegir la fe, per viure-la amb sentit
i per anar per tot el món ensenyant-
la (cf. Mc 16,15) es fa necessari rebre-
la avui de nou, percebre-la i fer que
els altres la percebin com el que
veritablement és: un do de Déu que
ens canvia la vida, que l’omple de
llum. «Alguns passen per la vida com
per un túnel, i no s’expliquen
l’esplendor i la seguretat i l’escalfor
del sol de la fe».[12] L’esforç per
mostrar aquesta llum i escalf de la fe
està trasbalsat per una sol·licitud
sincera per fer-se càrrec de les



perplexitats i els dubtes dels nostres
coetanis, sense considerar-les per
endavant impertinències o
complicacions. Així, un es posa en
millors condicions de trobar, en cada
cas, les paraules adequades. Hi ha
persones, escrivia sant Josepmaria,
que «no saben res de Déu..., perquè
no se’ls ha parlat en termes
comprensibles».[13] Quan algú no
entén, pot ser perquè qui els parla
tampoc ha comprès el que explica, o
no s’ha fet càrrec de les seves
inquietuds i parla, potser sense voler,
d’una manera abstracta i indiferent.
Alhora, és bo no oblidar que «mai no
podrem convertir els ensenyaments
de l’Església en quelcom fàcilment
comprès i feliçment valorat per tots.
La fe sempre conserva un aspecte de
creu (...). Hi ha coses que només es
comprenen i valoren des d’aquesta
adhesió que és germana de l’amor,
més enllà de la claredat amb què
puguin percebre’s les raons i els
arguments».[14]



Els catòlics poden veure’s de vegades
criticats per ser gent de mires
estretes, pel fet que no es pleguen a
certs postulats que el món considera
com a bons. Tanmateix, si no deixen
que els envaeixi la por o el
ressentiment davant de les
desqualificacions, si intenten
desentranyar la inquietud o la ferida
que batega en una resposta aïrada, si
no es cansen de pensar noves
maneres de donar compte de la seva
visió del món, de fet seran
reconeguts, cadascun al seu nivell,
com a persones amb «amplitud
d’horitzons (...); una atenció acurada
a les orientacions de la ciència i del
pensament (...); una actitud positiva i
oberta, davant la transformació
actual de les estructures socials i de
les formes de vida».[15]

La sèrie d'articles que ara inicia es
proposa d’il·lustrar com la fe respon
a les aspiracions més profundes del
cor de l’home del segle XXI, com



Crist, en ensenyament del Concili
Vaticà II, «manifesta plenament
l’home al mateix home».[16] Es vol
fer atenció a les dificultats que
moltes persones troben —fins i tot
cristians amb bona formació— per
comprendre el sentit de determinats
aspectes de la fe, i per explicar-los a
altres persones la fe de les quals s’ha
refredat, o que voldrien apropar-s’hi.
S’adreça, per tant, a un públic ampli:
creients, vacil·lants i no-creients amb
obertura, potser latent, a la fe. Les
diferents qüestions s’aborden sense
pretensió d’exhaustivitat, i centren
l’esforç a recuperar accessos, a traçar
nous camins cap a punts que poden
resultar menys clars avui: mostren,
en fi, com la fe il·lumina la realitat i
com es pot viure la vida sota aquesta
llum. Què significa per a la meva
vida, per exemple, que Jesucrist hagi
ressuscitat, o que Déu sigui una
trinitat de persones? En quin sentit la
fe en la creació canvia la visió de la
realitat? Si el més enllà no és un lloc



físic, com puc pensar que és tan real
com el terra que trepitjo?

On és la teva síntesi

Qui segueix un partit de tennis per la
televisió no millora així la seva
forma física o la seva tècnica: només
quan juga a la pista entren en
moviment la tècnica, l’estil, el cop. De
manera anàloga, la formació
doctrinal no es limita a la provisió de
coneixements o d’arguments. Ens
podem beneficiar molt del que llegim
o estudiem, però no n’hi ha prou
amb retenir: cal elaborar una
comprensió pròpia de les coses, fer-
les nostres. «L’estudi de la teologia,
no rutinari ni simplement
memorístic, sinó vital, ajuda en gran
mesura perquè arribin a ser
plenament connaturals a la
intel·ligència les veritats de la nostra
fe i a aprendre a pensar en la fe i des
de la fe. Només així s’està en
condicions de valorar les múltiples



qüestions, de vegades complexes,
que susciten les ocupacions
professionals i el desenvolupament
de la societat en conjunt».[17]

La caritat, l’amor fratern, pel qual
veiem en cada home un germà, és
sens dubte el testimoni més autèntic i
lluminós de la fe: «Tothom coneixerà
que sou deixebles meus per l’amor
que us tindreu entre vosaltres» (Jn
13,35). Quan una persona se sent
estimada de veritat, sense reserves,
endevina l’amor de qui «ens ha
estimat primer» (1 Jn 4,19), un amor
que no és d’aquest món, perquè
passa per sobre de tantes coses —
errors, antipaties, timidesa,
desconeixement— que al món porten
la gent a ignorar-se o menysprear-se.
«A Déu se’l pot veure amb el cor: no
n’hi ha prou amb la simple raó»:[18]
si la caritat, que parla al cor, fa
visible Déu, la seva falta en
desdibuixa la presència al món, i
deslegitima l’evangelitzador; en fa un



fals profeta (cf. Mt 7,15). Tanmateix,
l’autenticitat que s’espera avui d’un
cristià no es limita al testimoni de la
caritat: fa referència també, en una
mesura important, a la manera
personal i natural en què parla de
Déu. Si un té l’hàbit de pensar i
d’explicar-se la seva pròpia fe, si
aquest diàleg interior nodreix la seva
oració i se’n nodreix, en parlar de
Déu no transmetrà només nocions
teològiques o doctrinals: parlarà de
la seva experiència, la d’algú que viu
amb Ell i d’Ell. En canvi, deia sant
Agustí, «perd el temps predicant
exteriorment la paraula de Déu qui
no n’és oient en el seu interior».[19]
Escoltar la paraula de Déu és deixar
que modeli la nostra manera de
pensar, de parlar, de viure; que
il·lumini les nostres situacions,
interessos, trobades; que es faci, en
definitiva, nostra.

«Perquè on tens el tresor, hi tindràs
el cor», escriu el Papa, parafrasejant



una frase del Senyor (cf. Mt 6,21): «La
diferència entre il·luminar el lloc de
síntesi i il·luminar idees soltes és la
mateixa que hi ha entre l’avorriment
i l’ardor del cor».[20] El llenguatge
que mou no és necessàriament el del
gran orador, sinó el de qui parla, des
de la seva manera de ser, amb les
seves paraules, de la seva
experiència de la fe. Per això la
formació doctrinal no està cridada a
discórrer en un sector del nostre
saber, aïllat de la resta, sinó a
dialogar amb tot el que vivim i som,
de manera que fins i tot prenent
tantes formes com persones es pugui
reconèixer el mateix Esperit en totes
elles. Així ho veiem en els sants, que
ens parlen de Déu de mil maneres, i
així passa amb tants sants amagats.
Si cada època —avui potser més— té
els seus babels, embolics de veus
enfrontades o discordants (cf. Gn
11,1-9), la pluralitat de llengües de
l’Esperit Sant es continua eixamplant
en una «nova Pentecosta»[21] allà on



hi ha cristians que l’escolten, perquè
«si l’Esperit Sant no dona
interiorment la intel·ligència, l’home
treballa en va (...): si l’Esperit Sant no
acompanya el cor del que sent, serà
inútil la paraula del doctor».[22]

Intenta beure de la teva font

S’ha dit que la cultura és el que
queda quan un oblida el que va
estudiar: és el que creix en conrear la
terra de la nostra ànima. «La nostra
formació no acaba mai»,[23] solia dir
sant Josepmaria: cal estudiar durant
tota la vida, i fer-ho amb la
mentalitat evangèlica i
evangelitzadora de l’agricultor (cf. 
Mt13,3-43). El cultiu és un treball
pacient i sostingut, però ple de
gratificacions, quan surten els
primers brots i quan arriben els
fruits. Juntament amb el diàleg amb
Déu en l’oració, i la disposició a
conversar amb els altres, facilita
molt aquest cultiu la reflexió



personal, per la qual s’adquireix una
veu pròpia, autèntica, oberta. En
aquest diàleg interior, cal llaurar,
sembrar, regar: anar donant forma a
les idees, buscar les paraules, encara
que de vegades surtin només
balbucejos. Les idees dels altres ens
poden ajudar molt, però no n’hi ha
prou amb arreplegar-les si volem
parlar de cor a cor.

No es tracta, doncs, només de saber
coses, segons una noció merament
quantitativa del saber, sinó
d’adquirir i renovar una mirada
penetrant i apassionada sobre la
realitat en tota la seva amplitud, és a
dir, amb els altres i amb Déu. La
comprensió de la fe és una tasca per
a cadascú, amb les seves maneres: la
professora universitària, el
treballador manual, l’assistenta
social, l’auditor. Aquesta tasca
intransferible no s’afegeix a l’interès
per conèixer la fe, sinó que li dona
forma: és una actitud per la qual un



procura fer seu el que sent, no només
en les obres, sinó també en les idees,
en el llenguatge. «Soc un home
d’aquest temps si visc sincerament la
meva fe en la cultura d’avui, sent una
persona que viu amb els mitjans de
comunicació d’avui, amb els diàlegs,
amb les realitats de l’economia, amb
tot, si jo mateix prenc seriosament la
meva pròpia experiència i intento
personalitzar en mi aquesta realitat.
Així estem en el camí de fer que
també els altres ens entenguin. Sant
Bernart de Claraval, en el llibre de
reflexions al seu deixeble el papa
Eugeni, va dir: «Intenta beure de la
teva pròpia font, és a dir, de la teva
pròpia humanitat». Si ets sincer amb
tu mateix i comences a veure en tu
què és la fe, amb la teva experiència
humana en aquest temps, bevent del
teu propi pou, com diu sant Bernat,
també pots dir als altres el que cal
dir».[24]



Qui es comporta així aprèn de totes
les converses, no s’aparta davant de
les objeccions, sinó que les accepta
com a reptes per comprendre millor
la seva pròpia fe, per fer-se càrrec de
com pensen els altres, per percebre
amb ells els seus vertígens. Qui viu
així escolta molt, aprèn amb tothom i
de tothom; concep el diàleg, més que
com una lluita per consolidar
posicions i rebatre arguments, com
un ball en el qual tot pot cooperar a
aclarir la realitat, encara que no sigui
sempre per la línia recta. «Un diàleg
és molt més que la comunicació
d’una veritat. Es realitza pel gust de
parlar i pel bé concret que es
comunica entre els que s’estimen per
mitjà de les paraules. És un bé que
no consisteix en coses, sinó en les
persones mateixes que mútuament
es donen en el diàleg».[25]

Encara que el cristià té la
responsabilitat de defensar la fe, el
seu esperit de fons no és el de qui



recupera un espai perdut, sinó el de
qui se sap part d’una conquesta
serena. Sabem on és la felicitat que
busca el nostre cor i el de tots els
homes i dones. I la busquem amb
ells: «Tu em parles dintre el cor i em
dius: “Busqueu la meva
mirada”» (Sal 27,8). Quina pau ens
dona aquesta certesa, per dialogar
amb tothom, com a germans que
busquen a qui jo busco, que
comparteixen amb mi molt més del
que es pensen; per créixer amb ells,
sabent que al seu temps es farà la
llum: els nostres amics descobriran
«ubi vora sunt gaudia», on es troba la
veritable alegria,[26] i nosaltres ho
redescobrirem amb ells.

Carles Ayxelà

Lectures per aprofundir



A continuació hi ha una llista, no
exhaustiva, de llibres, articles i
documents sobre la manera de parlar
de la fe avui dia. S’indiquen en primer
lloc alguns textos del Magisteri recent
i d’altres organismes de l’Església, i
després textos d’altres autors. En els
propers lliuraments d’aquesta sèrie
s’indicaran també textos específics
sobre els temes respectius.

Francesc, Enc. Lumen Fidei, 29-
VI-2013.

Francesc, Ex. Ap. Evangelii Gaudium,
24-XI-2013, esp. capítol 3, “L’anunci
de l’Evangeli”.

Francesc, Catequesis en el Año de la
Fe, de març a desembre de 2013
(disponibles a vatican.va).

Benet XVI, Catequesis en el Año de la
Fe (octubre de 2012 – febrer de 2013,
disponibles a vatican.va; p. ex.
“¿Cómo hablar de Dios?”, 28-XI-2012

https://opusdei.org/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-de-papa-francisco/
https://opusdei.org/article/lumen-fidei-la-primera-enciclica-de-papa-francisco/
https://opusdei.org/article/papa-francisco-y-la-alegria-del-evangelio/
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2013.index.2.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012.index.html#audiences


[mostra]; “El deseo de Dios”, 7-
XI-2012 [mostra]).

Sant Joan Pau II, Carta Ap. Novo
Millennio Ineunte, 6-I-2001 (mostra).

Sant Joan Pau II, Catequesis sobre el
Credo (març de 1985 – novembre de
1997, disponibles a vatican.va, pdb).

Beat Pau VI, Ex. Ap. Evangelii
Nuntiandi, 8-XII-1975 (mostra).

Catecismo de la Iglesia Católica
(vatican.va, intratext) i Compendio
del Catecismo (llibre electrònic)

Consell Pontifici de la Cultura, 
¿Dónde está tu Dios? La fe cristiana
ante la increencia religiosa, València:
Edicep, 2005 (mostra).

Consell Pontifici de la Cultura La vía
pulchritudinis, camino de
evangelización y de diálogo (mostra).

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121128.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121107.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1985.index.html
https://www.almudi.org/Portals/0/docs/Juan%20Pablo%20II.%20Catequesis%20sobre%20el%20Credo.pdb
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.intratext.com/x/esl0022.htm
https://opusdei.org/es-es/article/libros-electronicos-para-descargar/#CatecismodelaIglesiaCatlica-Compendio
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.cultura.va/content/cultura/es/pub/documenti/ViaPulchritudinis.html


Babendreier, J. La fe explicada hoy,
Rialp, 2016 (The Faith Explained
Today: Popular Edition)

Barron, R. Catolicismo: un viaje al
corazón de la fe, Doubleday, 2013.
Disponible també en dvd
(Catholicism: a Journey to the Heart of
the Faith).

Biffi, G. Corso inusuale di catechesi (3
volums) Elledici, 2006.

Burggraff, J. “La transmisión de la fe
en la sociedad postmoderna”, a
Burggraff, J. La transmisión de la fe
en la sociedad postmoderna y otros
escritos, Eunsa, 2015 (disponible a 
opusdei.org).

Chaput, Ch. Strangers in a Strange
Land. Living the Catholic Faith in a
Post-Christian World, Henry Holt,
2017.

Dolan, T. – Allen J. Un pueblo de
esperanza. Conversaciones con

https://www.amazon.com/Catolicismo-Serie-Completa-Coleccion-Discos/dp/B00817MQCO/ref=pd_lpo_sbs_14_t_0?_encoding=UTF8&psc=1&refRID=6P76YKEVFFBEF0HTY71T
https://opusdei.org/es-es/article/comunicar-la-fe/


Timothy Dolan, Palabra, 2015 (A
People of Hope. The Challenges facing
the Catholic Church and the Faith that
can save it).

Hadjadj, F. La suerte de haber nacido
en nuestro tiempo, Rialp, 2016
(L’aubaine d’être né en ce temps).

Hadjadj, F. ¿Cómo hablar de Dios
hoy? Anti-manual de evangelización,
Nuevo Inicio, 2013 (Comment parler
de Dieu aujourd’hui? Anti-manuel
d’évangelisation).

Hahn, S. La evangelización de los
católicos. Manual para la misión de la
Nueva Evangelización, Palabra, 2014
(Evangelizing Catholics).

Hahn, S. - Socías, J. La fe cristiana
explicada. Introducción al
catolicismo, Edibesa - MTF, 2015
(Introduction to Catholicism for
Adults)



Ivereigh, A. - De la Cierva, Y. Cómo
defender la fe sin levantar la voz.
Respuestas civilizadas a preguntas
desafiantes, Palabra, 2016 (Ivereigh,
A. - Lopez, K. J. How to Defend the
Faith without Raising your Voice).

Sant Josepmaria, “Sed amigos
sinceros y realizaréis un apostolado
y un diálogo fecundos”, ABC, 17-
V-1992 (mostra).

Knox, R. El Credo a cámara lenta,
Palabra, 2000 [3a ed.] (The Creed in
Slow Motion).

Lewis, C. S. Mero cristianismo, Rialp,
1995 (Mere Christianity).

Mora, J. M. “10 claves para
comunicar la fe”.

Ratzinger, J. Dios y el mundo: creer y
vivir en nuestra época, Galaxia
Gutenberg, 2002 (Gott und die Welt.
Glauben und Leben in unserer Zeit).

https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/es/viewer/12973/sed-amigos-sinceros-y-realizareis-un-apostolado-y-un-dialogo?search=sortPeriodicalTitle%3A
https://opusdei.org/es-es/article/diez-reglas-para-comunicar-la-fe/
https://opusdei.org/es-es/article/diez-reglas-para-comunicar-la-fe/


Ratzinger, J. “La nueva
evangelización”, Conferencia en el
Congreso de Catequistas y Profesores
de Religión, Roma 10-XII-2000
(mostra).

Trese, L. J. La fe explicada, Rialp, 2014
[28a ed.] (Faith Explained).

[1] Francesc, Enc. Lumen Fidei (29-
VI-2013), 3.

[2] Sant Agustí, Confessions V.2.2.

[3] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 179.

[4] San Ireneu de Lió, Demostració de
la predicació apostòlica, 24 (Sources
Chrétiennes 406, 117).

[5] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), 265.

[6] Francesc, Lumen Fidei, 4.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_10122000_ratz_sp.html


[7] Francesc, Lumen Fidei, 4.

[8] Benet XVI, Llum del món, Herder,
Barcelona, 2010, 145.

[9] Cf. Benet XVI, Discurs a la
Universitat de Ratisbona, 12-IX-2006.

[10] Benet XVI, Llum del món, 145.

[11] Francesc, Homilia, 2-II-2017.

[12] Sant Josepmaria, Camí, 575.

[13] Sant Josepmaria, Solc, 941.

[14] Francesc, Evangelii Gaudium, 42.

[15] Solc, 428.

[16] Concili Vaticà II, Const. Gaudium
et Spes (7-XII-1965), 22.

[17] Xavier Echevarría, Carta
Pastoral amb ocasió de l’Any de la Fe
(29-XI-2012), 35.

[18] Joseph Ratzinger, Jesús de
Nazaret. Desde el Bautismo a la



Transfiguración, La esfera de los
libros, Madrid 2007, 121.

[19] Sant Agustí, sermó 179, 1.1.

[20] Francesc, Evangelii gaudium,
143.

[21] Solc, 213. Cf. Hch 2,1-13.

[22] Sant Tomàs d’Aquino, Super
Evangelium S. Ioannis, 14.6.

[23] Sant Josepmaria, notes d’una
reunió familiar, 18-VI-1972 (citat a X.
Echevarría, Carta sobre la nova
evangelització, 2-X-2011).

[24] Benet XVI, Discurs, 26-II-2009 (cf.
Sant Bernat, De consideratione libri
quinque ad Eugenium tertium, II.3.6.
[PL 182, 745]).

[25] Francesc, Evangelii gaudium,
142.

[26] Missal Romà, diumenge XXI del
temps ordinari, oració col·lecta.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/vosaltres-sou-la-
llum-del-mon/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/vosaltres-sou-la-llum-del-mon/
https://opusdei.org/ca/article/vosaltres-sou-la-llum-del-mon/
https://opusdei.org/ca/article/vosaltres-sou-la-llum-del-mon/

	La llum de la fe (I): Vosaltres sou la llum del món

