
opusdei.org

Virtuts humanes

La gràcia és la font de l’obra de
la santificació; sana i eleva la
natura i ens fa capaços d’obrar
com a fills de Déu.

15/05/2012

1. La gràcia

Des de tota l'eternitat, «abans de
crear el món» (Ef 1,4), Déu ha cridat
l'home a participar de la seva pròpia
vida trinitària, que és el fi últim de
les criatures lliures. Lògicament es
tracta d'una iniciativa de Déu, és a
dir, d'una gràcia. «Aquesta vocació a



la vida eterna és sobrenatural » ( 
Catecisme 1998). [1] Per conduir-nos
cap a aquest fi últim sobrenatural,
Déu ens concedeix ja ara un inici
d'aquesta participació, que serà
plena en el cel: és el que sant Tomàs
anomena la «incoació de la glòria». 
[2] Aquest do és la gràcia santificant ,
amb les característiques següents:

— «és el do gratuït que Déu ens ha fet
de la seva vida, infosa per l'Esperit
Sant en les nostres ànimes per
guarir-les del pecat i santificar-les» ( 
Catecisme 1999);

— «és una participació de la vida de
Déu » ( Catecisme 1997; cf. 2Pe 1,4)
que ens divinitza (cf. Catecisme
1999);

— és, per tant, una vida nova ,
sobrenatural, com un naixement nou
pel qual som constituïts en fills de
Déu per adopció, partícips de la
filiació natural del Fill: «fills en el
Fill»; [3]



— ens introdueix així en la intimitat
de la vida trinitària. Com a fills
adoptius, mitjançant l'Esperit Sant
(cf. Rm 8,15; Ga 4,6), que ens fa
conformes al Fill unigènit, podem
anomenar «Pare» a Déu (cf. 
Catecisme 1997);

— és «gràcia de Crist», perquè en la
situació present —és a dir, després
del pecat i de la redempció obrada
per Jesucrist— la gràcia ens arriba
com a participació de la gràcia de
Crist (cf. Catecisme 1997): «De la seva
plenitud tots n'hem rebut gràcia rere
gràcia» (Jn 1,16). La gràcia ens
configura amb Crist (cf. Rm 8,29);
originant-se en Crist, ens arriba en
l'Església i a través de l'Església, el
seu cos, mitjançant la paraula de Déu
i els sagraments, especialment el
baptisme (cf. Catecisme 1997);

— és «gràcia de l'Esperit Sant»,
perquè l'Esperit Sant la infon en
l'ànima, [4] el qual inhabita en



l'ànima del cristià com en un temple
(cf. Rm 8,9; 1Co 3,16s; 6,19s),
juntament amb el Pare i el Fill.

La gràcia santificant s'anomena
també gràcia habitual perquè és una
disposició estable que perfecciona
l'ànima per la infusió de les virtuts,
per fer-la capaç de viure amb Déu i
d'obrar pel seu amor (cf. Catecisme
2000). [5] Per això es pot parlar d'un
«estat de gràcia» en el cristià.

La gràcia obra dos efectes principals
en l'home: la justificació i la
santificació.

2. La justificació

Com que tothom neix en un estat
pecaminós, «pecat original» (cf. Ef
2,3), la primera obra de la gràcia en
nosaltres és la justificació (cf. 
Catecisme 1989). S'anomena
justificació al pas de l'estat de pecat a
l'estat de gràcia (o «de justícia»,
perquè la gràcia ens fa «justos»). [6]



S'esdevé en el baptisme, i cada
vegada que Déu perdona els pecats
mortals i infon la gràcia santificant
(ordinàriament en el sagrament de la
penitència). [7] La justificació «és l' 
obra més excel·lent de l'amor de Déu
» ( Catecisme 1994; cf. Ef 2,4-5).

3. La santificació

Déu no nega a ningú la seva gràcia,
perquè «vol que tots els homes se
salvin» (1Tm 2,4): tothom és cridat a
la santedat (cf. Mt 5,48). [8] La gràcia
«és en nosaltres la font de l'obra de la
santificació (cf. Jn 4,14; 7,38-39)» ( 
Catecisme 1999); sana i eleva la
nostra natura —malmesa pel pecat
d'origen—, ens fa capaços d'obrar
com a fills de Déu [9] i permet
reproduir en el batejat la imatge de
Crist (cf. Rm 8,29): és a dir, com deia
sant Josepmaria, fa que cadascú sigui
capaç de ser alter Christus , un altre
Crist. Aquesta semblança amb Crist



es manifesta especialment a través
de les virtuts.

La santificació és el progrés en la
santedat. Consisteix en la unió cada
vegada més íntima amb Déu (cf. 
Catecisme 2014), fins que el cristià
arriba a ser no només un altre Crist
sinó ipse Christus , el mateix Crist: 
[10] és a dir, una sola cosa amb Crist,
com a membre seu (cf. 1Co 12,27).
Per créixer en la santedat cal
cooperar lliurement amb la gràcia, i
això exigeix esforç, lluita, a causa del
desordre que el pecat ha introduït (el
fomes peccati , la inclinació al pecat).
«No hi ha santedat sense renúncia i
combat espiritual (cf. 2Tm 4)» ( 
Catecisme 2015). [11]

En conseqüència, per vèncer en la
lluita ascètica, abans que res cal
demanar a Déu la gràcia mitjançant
la pregària i la mortificació
—«l'oració dels sentits» [12] — i
rebre-la en els sagraments. [13]



La unió amb Crist només serà
definitiva en el cel. Per això, ningú
no té garantida anticipadament la
salvació; cal demanar a Déu la gràcia
de la perseverança final, és a dir, el
do de morir en gràcia de Déu (cf. 
Catecisme 2016 i 2849).

4. Les virtuts teologals

En general, la virtut «és una
disposició habitual i ferma a fer el
bé» ( Catecisme 1803). [14] Entre totes
les virtuts, «les virtuts teologals es
refereixen directament a Déu.
Disposen els cristians a viure en
relació amb la Santíssima Trinitat» ( 
Catecisme 1812). «Són infoses per
Déu en l'ànima dels fidels per fer-los
capaços d'actuar com a fills seus» ( 
Catecisme 1813). [15] Les virtuts
teologals són tres: la fe, l'esperança i
la caritat (cf. 1Co 13,13).

La fe «és la virtut teologal per la qual
creiem en Déu i en tot allò que ell ens
ha dit i revelat, i que la santa Església



ens proposa creure» ( Catecisme
1814). Per la fe «l'home s'ofereix
lliurement tot sencer a Déu», [16] i
s'esforça per conèixer i fer la
voluntat de Déu: «Viurà el qui és just
per la fe» (Rm 1,17). [17]

«El deixeble de Crist no solament ha
de guardar la fe i viure'n, sinó que
també l'ha de professar, n'ha de
donar testimoniatge amb certesa i ha
de difondre-la» ( Catecisme 1816; cf.
Mt 10,32-33).

L'esperança «és la virtut teologal per
la qual desitgem el Regne del cel i la
vida eterna com la nostra felicitat, bo
i posant la confiança en les promeses
del Crist i recolzant-nos, no pas en les
nostres forces, sinó en l'auxili de la
gràcia de l'Esperit Sant» ( Catecisme
1817). [18] La caritat «és la virtut
teologal amb què estimem Déu per
ell mateix sobre totes les coses, i el
nostre proïsme com a nosaltres
mateixos per l'amor de Déu» ( 



Catecisme 1822). Aquest és el 
manament nou de Jesucrist: «que us
estimeu els uns als altres tal com jo
us he estimat» (Jn 15,12). [19] 5. Les
virtuts humanes

«Les virtuts humanes són actituds
fermes, disposicions estables,
perfeccions habituals de
l'enteniment i de la voluntat que
regulen els nostres actes, ordenen les
nostres passions i guien la nostra
conducta segons la raó i la fe. Donen
facilitat, domini i goig per dur una
vida moralment bona. [...] Les virtuts
morals són humanament
adquiribles. Són els fruits i les llavors
d'actes moralment bons» ( Catecisme
1804). [20]

Entre les virtuts humanes n'hi ha
quatre d'anomenades cardinals,
perquè totes les altres s'agrupen al
seu voltant. Són la prudència, la
justícia, la fortalesa i la temprança
(cf. Catecisme 1805).



— La prudència «és la virtut que
disposa la raó pràctica a discernir en
tota circumstància el nostre veritable
bé i a escollir els mitjans justos per
aconseguir-lo» ( Catecisme 1806). És
la «regla recta de l'acció», [21] i és
fonamental perquè la resta de virtuts
actuïn correctament.

— La justícia «és la virtut moral que
consisteix en la voluntat ferma i
constant de donar al proïsme allò
que li és degut» ( Catecisme 1807). 
[22]

— La fortalesa «és la virtut moral que
assegura en les dificultats la fermesa
i la constància a cercar el bé. Aferma
la resolució de fer resistència a les
temptacions i de superar els
obstacles en la vida moral. La virtut
de la fortalesa fa capaç de vèncer la
por, fins i tot de la mort, d'afrontar la
prova i les persecucions. Disposa a
anar fins a la renúncia i el sacrifici



de la vida per defensar una causa
justa» ( Catecisme 1808). [23]

— La temprança «és la virtut moral
que modera l'atractiu dels plaers i
procura l'equilibri en l'ús dels béns
creats. Assegura el domini de la
voluntat sobre els instints» ( 
Catecisme 1809). La persona
temperada orienta cap al bé els
apetits sensibles i no es deixa
arrossegar per les passions (cf. Sir
18,30). El Nou Testament l'anomena
«moderació» o «sobrietat» (cf. 
Catecisme 1809).

Pel que fa a les virtuts morals,
s'afirma que in medio virtus . Això
vol dir que la virtut moral consisteix
en un equilibri entre un defecte i un
excés. [24] Però in medio virtus no és
una crida a la mediocritat. La virtut
no és el terme mitjà entre dos o més
vicis, sinó la rectitud de la voluntat
que —com un cim— s'oposa a tots els
abismes que són els vicis. [25] A més,



les virtuts teologals no tenen límit:
mai no es pot creure bastant en Déu,
ni esperar prou en ell, ni estimar-lo
prou: Fac me tibi semper magis
credere, in te spem habere, te diligere ,
«feu que jo en vós sempre tingui fe
major, més ferma esperança, més
ardent amor» (himne Adoro te
devote ).

6. Les virtuts i la gràcia. Les virtuts
cristianes

Les ferides que el pecat original ha
deixat en la natura humana
dificulten l'adquisició i l'exercici de
les virtuts humanes (cf. Catecisme
1811). [26] Per adquirir-les i
practicar-les, el cristià compta amb la
gràcia de Déu, que sana la natura
humana.

Però los virtuts humanes soles no
menen l'home a la salvació. La
finalitat principal de la gràcia és la d' 
elevar la natura humana a participar
de la natura divina i fer que les obres



de l'home siguin meritòries i
agradables a Déu. Alhora, la gràcia
eleva aquestes virtuts al pla
sobrenatural (cf. Catecisme 1810) i
porta la persona humana a actuar
segons la recta raó il·luminada per la
fe: en una paraula, a imitar Crist.
D'aquesta manera, les virtuts
humanes arriben a ser virtuts
cristianes . [27] 7. Els dons i els
fruits de l'Esperit Sant

«La vida moral dels cristians se sosté
amb els dons de l'Esperit Sant.
Aquests dons són disposicions
permanents que fan l'home dòcil als
impulsos de l'Esperit Sant» ( 
Catecisme 1830). [28] Els dons de
l'Esperit Sant són set (cf. Catecisme
1831):

1r, do de saviesa: per comprendre i
jutjar amb encert sobre els designis
divins;

2n, do d'enteniment: per penetrar en
la veritat sobre Déu;



3r, do de consell: per jutjar i
secundar els designis divins en les
accions singulars;

4t, do de fortalesa: per escometre les
dificultats en la vida cristiana;

5è, do de ciència: per conèixer
l'ordenació de les coses creades a
Déu;

6è, do de pietat: per comportar-nos
com a fills de Déu i com a germans
dels nostres germans els homes, bo i
sent altres Cristos;

7è, do de temor de Déu: per rebutjar
tot el que pugui ofendre Déu, com un
fill rebutja, per amor, el que pot
ofendre el seu pare.

Els fruits de l'Esperit Sant «són
perfeccions que l'Esperit Sant forma
en nosaltres, com a primícies de la
glòria eterna» ( Catecisme 1832). Són
actes que l'acció de l'Esperit Sant
produeix habitualment en l'ànima.



La tradició de l'Església n'enumera
dotze: «caritat, goig, pau, paciència,
longanimitat, bondat, benignitat,
mansuetud, fidelitat, modèstia,
continència, castedat» (Ga 5,22-23
Vulgata). 8. Influència de les
passions en la vida moral

Per la unió substancial de l'ànima i el
cos, la nostra vida espiritual —el
coneixement intel·lectual i la
voluntat lliure— es troba sota la
influència (per a bé o per a mal) de la
sensibilitat. Aquest influx es
manifesta en les passions , que són
«les emocions o els moviments de la
sensibilitat, que inclinen a actuar o a
no actuar davant d'allò que sentim o
imaginem com una cosa bona o
dolenta» ( Catecisme 1763). Les
passions són moviments de l' apetit
sensible (irascible i concupiscible). Es
poden anomenar també, en un sentit
ampli, «sentiments» o «emocions». 
[29]



Són passions, per exemple, l'amor, la
ira, la por, etc. «La passió més
fonamental és l'amor provocat per
l'atracció del bé. L'amor causa el
desig del bé absent i l'esperança
d'obtenir-lo. Aquest moviment
desemboca en el plaer i la joia del bé
posseït. L'aprehensió del mal causa
l'odi, l'aversió i el temor del mal que
pot sobrevenir. Aquest moviment
desemboca en la tristesa del mal
present o en la ira que se li oposa» ( 
Catecisme 1765).

Les passions influeixen molt en la
vida moral. «En si mateixes, les
passions no són ni bones ni
dolentes» ( Catecisme 1767). «Són
moralment bones quan
contribueixen a una acció bona, i
dolentes en el cas contrari» ( 
Catecisme 1768). [30] Pertany a la
perfecció humana que les passions
siguin regulades per la raó i
dominades per la voluntat. [31]
Després del pecat original, les



passions no es troben sotmeses del
tot a l'imperi de la raó, i sovint
porten a fer el que no és bo. [32] Per
encarrilar-les habitualment cap al bé
es necessita l'ajuda de la gràcia, que
sana les ferides del pecat, i la lluita
ascètica.

La voluntat, si és bona, utilitza les
passions ordenant-les al bé. [33] En
canvi, la mala voluntat, que segueix
l'egoisme, sucumbeix a les passions
desordenades o les fa servir per al
mal (cf. Catecisme 1768).

Paul O'Callaghan Bibliografia bàsica
Catecisme de l'Església catòlica
1762-1770, 1803-1832 i 1987-2005.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «Virtuts
humanes», a Amics de Déu 73-92.

------------------------------------------



[1] Aquesta vocació «depèn totalment
de la iniciativa gratuïta de Déu:
únicament Déu pot revelar-se i
donar-se ell mateix. Ultrapassa les
capacitats de la intel·ligència i les
forces de la voluntat humana, com de
tota criatura (cf. 1Co 2,7-9)» ( 
Catecisme 1998).

[2] Sant Tomàs d'Aquino, Summa
Theologiae 2-2.24.3.2.

[3] Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 22. Cf. Rm 8,14-17;
Ga 4,5-6; 1Jn 3,1.

[4] Qualsevol do creat procedeix del
Do increat, que és l'Esperit Sant. «I
l'esperança no enganya, perquè Déu,
donant-nos l'Esperit Sant, ha vessat
el seu amor en els nostres cors» (Rm
5,5; cf. Ga 4,6).

[5] Cal distingir entre la gràcia
habitual i les gràcies actuals , «que
designen les intervencions divines, ja
sigui en l'origen de la conversió, ja



sigui en el curs de l'obra de la
santificació» ( loc. cit. ).

[6] «La justificació comporta el perdó
dels pecats, la santificació i la
renovació de l'home
interior» (Concili de Trento: DS 1528).

[7] En els adults, aquest pas és fruit
de la moció de Déu (gràcia actual) i
de la llibertat de l'home. «Sota la
moció de la gràcia, l'home es gira cap
a Déu i es deslliga del pecat; així acull
el perdó i la justícia de dalt [la gràcia
santificant]» ( Catecisme 1989).

[8] El Senyor ha volgut recordar
aquesta veritat, amb especial força i
novetat, per mitjà dels ensenyaments
de sant Josepmaria, des del 2
d'octubre del 1928. L'Església l'ha
proclamada en el Concili II del Vaticà
(1962-65): «Tots els fidels, de
qualsevol estat o condició, són
cridats a la plenitud de la vida
cristiana i a la perfecció de la



caritat» (Concili II del Vaticà, const. 
Lumen gentium 40).

[9] Cf. sant Tomàs d'Aquino, Summa
Theologiae 3.2.12 c .

[10] Cf. sant Josepmaria, És Crist que
passa 104.

[11] Però la gràcia «no s'oposa gens a
la nostra llibertat, quan aquesta
correspon al sentit de la veritat i del
bé que Déu ha posat al cor de
l'home» ( Catecisme 1742). Al
contrari, «la gràcia respon a les
aspiracions profundes de la llibertat
humana, i la crida a col·laborar-hi
per a la perfecció» ( Catecisme 2022).

En l'estat actual de la natura
humana, ferida pel pecat, la gràcia és
necessària per viure sempre d'acord
amb la llei moral natural.

[12] Sant Josepmaria, És Crist que
passa 9.



[13] Per assolir la gràcia de Déu
comptem amb la intercessió de la
nostra Mare Maria santíssima,
mitjancera de totes les gràcies, i
també amb la de sant Josep, els
àngels i els sants.

[14] Per contra, els vicis són hàbits
morals que les obres dolentes
engendren, i inclinen a repetir-les i a
empitjorar.

[15] De manera anàloga a com
l'ànima humana obra a través de les
seves potències (l'enteniment i la
voluntat), el cristià en gràcia de Déu
obra a través de les virtuts teologals,
que són com les potències de la
«natura nova» elevada per la gràcia.

[16] Concili II del Vaticà, const. Dei
Verbum 5.

[17] La fe es manifesta en les obres:
la fe viva «actua per l'amor» (Ga 5,6),
mentre que «la fe sense les obres és
morta» (Jm 2,26), encara que el do de



la fe roman en qui no ha pecat
directament contra aquesta virtut (cf.
Concili de Trento: DS 1545).

[18] Cf. He 10,23; Tt 3,6-7. «La virtut
de l'esperança respon a l'aspiració a
la felicitat posada per Déu en el cor
de cada home» ( Catecisme 1818): el
purifica i l'eleva, protegeix del
descoratjament, eixampla el cor amb
l'espera de la benaurança eterna,
preserva de l'egoisme i condueix a
l'alegria (cf. loc. cit. ).

Hem d'esperar la glòria del cel que
Déu ha promès als qui l'estimen (cf.
Rm 8,28-30) i fan la seva voluntat (cf.
Mt 7,21), segurs que amb la gràcia de
Déu podem perseverar ferms «fins a
la fi» (Mt 10,22) (cf. Catecisme 1821).

[19] La caritat és superior a totes les
virtuts (cf. 1Co 13,13). «Si [...] no
estimés, no seria res [...], de res no
em serviria» (1Co 13,1-3).



«L'exercici de totes les virtuts és
animat i inspirat per la caritat» ( 
Catecisme 1827). És la forma de totes
les virtuts : les «informa» o «vivifica»,
perquè les orienta cap a l'amor de
Déu. Sense la caritat, les altres virtuts
són mortes.

La caritat purifica la nostra facultat
humana d'estimar i l'eleva a la
perfecció sobrenatural de l'amor diví
(cf. Catecisme 1827). Hi ha un ordre
en la caritat. La caritat es manifesta
també en la correcció fraterna (cf. 
Catecisme 1829).

[20] Com s'explicarà en l'apartat
següent, el cristià desenvolupa
aquestes virtuts amb l'ajuda de la
gràcia de Déu, que, en guarir la
natura, dóna força per practicar-les i
les ordena cap a un fi més alt.

[21] Sant Tomàs d'Aquino, Summa
Theologiae 2-2.47.2 c . Mena a jutjar
rectament sobre la manera d'obrar:
no retreu de l'acció. «No es confon ni



amb la timidesa o la por, ni amb la
duplicitat o la dissimulació. Hom
l'anomena auriga virtutum :
condueix les altres virtuts indicant-
ne la regla i la mesura. [...] Gràcies a
aquesta virtut, apliquem sense error
els principis morals als casos
particulars i superem els dubtes
sobre el bé que cal practicar i el mal
que cal evitar» ( Catecisme 1806).

[22] L'home no pot donar a Déu el
que li deu o el que és just en sentit
estricte. Per això, la justícia envers
Déu es diu més pròpiament «virtut
de la religió», «ja que Déu en té prou
que complim en la mesura de les
nostres possibilitats» (sant Tomàs
d'Aquino, Summa Theologiae
2-2.57.1.3).

[23] «En el món passareu
tribulacions, però tingueu confiança:
jo he vençut el món» (Jn 16,33).

[24] Per exemple, la laboriositat
consisteix a treballar tot el que cal, és



un equilibri entre un menys i un
més. S'oposa a la laboriositat
treballar menys del que cal, perdre el
temps, etc. I també s'hi oposa
treballar sense mesura, sense
respectar totes les altres coses que
també s'han de fer (els deures de
pietat, de l'atenció a la família, del
repòs just i necessari, de la caritat,
etc.).

[25] El principi in medio virtus és
vàlid només per a les virtuts morals,
les quals tenen per objecte els
mitjans per assolir el fi, i en els
mitjans hi ha sempre una mesura. En
tot cas, sempre es pot continuar
creixent en totes les virtuts de
manera indefinida: sempre es pot ser
més prudent, més just, més fort, més
temperat. Altrament, deixar de
créixer voldria dir que no s'ha obrat
conforme a la regla de la virtut, cosa
que implicaria caure en el vici
oposat.



En canvi, aquest principi no és vàlid
en el cas de les virtuts teologals, que
hem estudiat en l'apartat anterior.
Aquestes virtuts (la fe, l'esperança i
la caritat) tenen directament Déu
com a objecte. Per això, no hi cap un
excés: no és possible «creure massa»
o «esperar massa en Déu» o «estimar-
lo en excés».

[26] La natura humana està ferida
pel pecat. Per això presenta
inclinacions que no són naturals,
sinó conseqüència del pecat. De la
mateixa manera que no és natural
coixejar, sinó conseqüència d'una
malaltia —i no seria natural encara
que tothom coixegés—, tampoc no
són naturals les ferides que el pecat
original i els pecats personals han
deixat en l'ànima: la tendència a la
supèrbia, a la mandra, a la
sensualitat, etc. Amb l'ajuda de la
gràcia i amb l'esforç personal
aquestes ferides es poden anar
guarint, de manera que l'home sigui i



es comporti com correspon a la seva
natura i la seva condició de fill de
Déu. Aquesta salut s'aconsegueix per
mitjà de les virtuts. De manera
semblant, la malaltia s'agreuja pels
vicis.

[27] En aquest sentit, hi ha una
prudència que és virtut humana i
una prudència sobrenatural que és
virtut infosa per Déu en l'ànima,
juntament amb la gràcia. Perquè la
virtut sobrenatural pugui produir
fruit —actes bons— necessita la
corresponent virtut humana (això
mateix s'esdevé amb les altres virtuts
cardinals: la virtut sobrenatural de la
justícia requereix la virtut humana
de la justícia, i el mateix s'esdevé
amb la fortalesa i la temprança).
Altrament dit, la perfecció cristiana
—la santedat— exigeix i implica la
perfecció humana.

[28] Es pot afegir, per ajudar a
comprendre la funció dels dons de



l'Esperit Sant en la vida moral, la
següent explicació clàssica: així com
la natura humana té unes potències
(la intel·ligència i la voluntat) que li
permeten realitzar les operacions
d'entendre i voler, així la natura
elevada per la gràcia té unes
potències que li permeten realitzar
actes sobrenaturals. Aquestes
potències són les virtuts teologals (la
fe, l'esperança i la caritat). Són com
els rems d'una barca, que permeten
avançar en direcció al fi
sobrenatural. No obstant això, aquest
fi ens supera de tal manera que no
n'hi ha prou amb les virtuts teologals
per arribar a assolir-lo. Déu
concedeix, juntament amb la gràcia,
els dons de l'Esperit Sant, que són
noves perfeccions de l'ànima que
permeten que sigui moguda pel
mateix Esperit Sant. Són com la vela
d'una barca, que permet avançar
amb la bufada del vent. Els dons ens
perfeccionen amb vista a fer-nos més
dòcils a l'acció de l'Esperit Sant, que



es converteix així en el motor de les
nostres obres.

[29] Cal tenir en compte que també
es parla de «sentiments» o
«emocions» suprasensibles o
espirituals, que no són pròpiament
«passions» perquè no impliquen
moviments de l'apetit sensible.

[30] Per exemple, hi ha una ira bona,
que s'indigna davant el mal, i també
hi ha una ira dolenta, descontrolada
o que impulsa cap al mal (com
s'esdevé en la venjança); hi ha una
por bona i hi ha una por dolenta, que
paralitza per fer el bé, etc.

[31] Cf. sant Tomàs d'Aquino, Summa
Theologiae 1-2.24.1-3.

[32] De vegades poden dominar de
tal manera la persona que la
responsabilitat moral es redueix al
mínim. Altres vegades poden
augmentar la gravetat moral de
l'acció dolenta.



[33] «La perfecció moral és que
l'home no sigui mogut al bé
únicament per la seva voluntat, sinó
també pel seu apetit sensible segons
aquesta paraula del salm: “Ple de
goig i amb tot el cor, aclamo el Déu
que m'és vida" (Sl 84,3)» ( Catecisme
1770). «Les passions són dolentes si
l'amor és dolent, bones si és bo» (sant
Agustí, De civitate Dei 14.7).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/virtuts-humanes/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/virtuts-humanes/
https://opusdei.org/ca/article/virtuts-humanes/

	Virtuts humanes

