
opusdei.org

Virtuts humanes

Us oferim en àudio i text,
l'homilia de sant Josepmaria
"Virtuts humanes" publicada a
"Amics de Déu" i pronunciada el
6 de setembre de 1941.

18/08/2020

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox i Youtube

Ho conta sant Lluc, en el capítol setè: 
un fariseu l’invità a menjar amb ell. I

https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-virtuts-humanes?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/27445738
https://youtu.be/vda39jIwUSU


havent entrat, doncs, a casa del
fariseu, es posà a taula.[1] Aleshores
arriba una dona de la ciutat,
coneguda públicament com a
pecadora, i s’avança per rentar els
peus de Jesús, que, segons el costum
de l’època, menja recolzat. Les
llàgrimes són l’aigua d’aquest
commovedor lavatori: l’eixugamans,
els cabells. Amb bàlsam portat en un
ric vas d’alabastre, ungeix els peus
del Mestre, i els hi besa.

El fariseu malpensa. No li cap al cap
que Jesús albergui tanta misericòrdia
al cor. Si aquest fos un profeta ―va
dir-se―, sabria qui és i com és
aquesta dona que el toca, ja que és
pecadora.[2] Jesús llegeix els seus
pensaments, i li aclareix: Veus
aquesta dona? He entrat a casa teva i
no m’has donat aigua per rentar els
meus peus; aquesta, en canvi, me’ls ha
mullats amb les llàgrimes, i amb els
seus cabells, me’ls ha eixugats. Tu no
m’has donat una besada; ella, però,



d’ençà que ha entrat, no ha parat de
besar-me els peus. Tu no has ungit
amb oli el meu cap; aquesta, al
contrari, m’ha escampat perfum als
peus. Per això et dic que li són
perdonats molts pecats, perquè ha
estimat molt.[3]

Ara no ens podem aturar en les
divines meravelles del Cor
misericordiós de Nostre Senyor. Ens
fixarem en un altre aspecte de
l’escena: com troba a faltar Jesús tots
aquests detalls de cortesia i
delicadesa humanes, que el fariseu
no ha estat capaç de manifestar-li.
Crist és perfectus Deus, perfectus
homo,[4] Déu, Segona Persona de la
Trinitat Beatíssima, i home perfecte.
Porta la salvació, i no la destrucció de
la natura; i aprenem d’Ell que no és
cristià comportar-se malament amb
l’home, criatura de Déu, fet a la seva
imatge i semblança.[5]

Virtuts humanes



Una certa mentalitat laïcista i altres
maneres de pensar que podríem dir 
pietistes, coincideixen a no
considerar el cristià com a home
enter i ple. Per als primers, les
exigències de l’Evangeli sufocarien
les qualitats humanes; per als altres,
la naturalesa caiguda posaria en
perill la puresa de la fe. El resultat és
el mateix: desconèixer la profunditat
de l’Encarnació de Crist, ignorar que 
el Verb es féu carn, home, i habità
entre nosaltres.[6]

La meva experiència d’home, de
cristià i de sacerdot m’ensenya tot el
contrari: no hi ha cor, per molt ficat
que estigui en el pecat, que no
amagui, talment el caliu dins la
cendra, una brasa de noblesa. I quan
he colpejat en aquests cors, d’un a
un, tot sol i amb la paraula de Crist,
sempre han respost.

En aquest món, n’hi ha molts que no
es fan amb Déu; són criatures que



potser no han tingut ocasió d’escoltar
la paraula divina o que l’han
oblidada. Però llurs disposicions són
humanament sinceres, lleials,
compassives, honrades. I jo
m’atreveixo a afirmar que qui
reuneix aquestes condicions està a
punt d’ésser generós amb Déu,
perquè les virtuts humanes
componen el fonament de les
sobrenaturals.

No n’hi ha prou, certament, amb
aquesta capacitat personal: ningú no
se salva sense la gràcia de Crist. Però
si l’individu conserva i conrea un
principi de rectitud, Déu li aplanarà
el camí; i podrà ésser sant perquè ha
sabut viure com un home de bé.

Potser haureu observat altres casos,
en un cert sentit contraposats: tants
que n’hi ha que es diuen cristians
―perquè han estat batejats i reben
uns altres Sagraments―, però que es
mostren deslleials, mentiders,



insincers, superbiosos... I cauen de
cop. Semblen estels que brillen un
moment en el cel i, tot d’una, es
precipiten irremissiblement.

Si acceptem la nostra responsabilitat
de fills seus, Déu ens vol molt
humans. Que el cap toqui el cel, però
tenint els peus ben segurs a la terra.
El preu de viure en cristià no és
deixar d’ésser homes o abdicar de
l’esforç per adquirir aquestes virtuts
que alguns tenen, fins i tot sense
conèixer Crist. El preu de cada cristià
és la Sang redemptora de Nostre
Senyor, que vol que siguem ―hi
insisteixo― molt humans i molt
divins, amb l’afany diari d’imitar-lo a
Ell, que és perfectus Deus, perfectus
homo.

No sabria determinar quina és la
principal virtut humana: depèn del
punt des d’on es miri. A més, la
qüestió resulta ociosa, per tal com no
consisteix a practicar una virtut o bé



unes quantes: cal lluitar per
adquirir-les i practicar-les totes. Cada
una d’elles s’enllaça amb les altres, i
així, l’esforç d’ésser sincers, ens fa
justos, alegres, prudents, serens.

Tampoc no m’acaben de convèncer
aquestes formes de raonar, que
distingeixen les virtuts personals de
les virtuts socials. No hi pot haver
cap virtut que pugui facilitar
l’egoisme; cada una redunda
necessàriament en bé de la nostra
ànima i de les ànimes dels qui ens
volten. Homes, tots nosaltres, i tots
fills de Déu, no podem concebre la
nostra vida com la delerosa
preparació d’un brillant currículum,
d’una lluïda carrera. Tots ens hem de
sentir solidaris i, en l’ordre de la
gràcia, estem units pels llaços
sobrenaturals de la Comunió dels
Sants.

Ensems, hem de considerar que la
decisió i la responsabilitat estan en la



llibertat personal de cadascú, i per
això les virtuts també són
radicalment personals, de la persona.
Això no obstant, en aquesta batalla
d’Amor ningú no lluita sol ―ningú
no és un vers aïllat, acostumo a
repetir-: d’alguna manera, tots ens
ajudem o ens perjudiquem. Tots som
anelles d’una mateixa cadena. Ara
demana amb mi, a Déu Nostre
Senyor, que aquesta cadena ens
ancori al seu Cor, fins que arribi el
dia de contemplar-lo cara a cara en el
Cel per sempre.

Fortalesa, serenitat, paciència,
magnanimitat

Considerem ara algunes d’aquestes
virtuts humanes. Mentre jo parli,
vosaltres, pel vostre compte,
mantingueu el diàleg amb Nostre
Senyor: pregueu-li que ens ajudi a
tots, que ens animi a aprofundir avui
el misteri de la seva Encarnació, per
tal que també nosaltres, en la nostra



carn, sapiguem ésser entre els homes
un testimoni viu del qui ha vingut
per salvar-nos.

El camí del cristià, el de qualsevol
home, no és pas fàcil. Certament, en
determinades èpoques, sembla que
tot s’acompleix segons les nostres
previsions; però això, habitualment,
dura poc. Viure és enfrontar-se amb
dificultats, sentir en el cor alegries i
penes; i en aquesta forja, l’home pot
adquirir fortalesa, paciència,
magnanimitat, serenitat.

És fort qui persevera en el
compliment d’allò que creu que ha
de fer, segons la seva consciència; qui
no mesura el valor d’una tasca
exclusivament pels beneficis que en
rep, sinó pel servei que presta als
altres. L’home fort, a vegades, pateix,
però resisteix; potser plora, però
s’empassa les llàgrimes. Quan la
contradicció esdevé més forta, no es
doblega. Recordeu l’exemple que ens



narra el llibre dels Macabeus: aquell
ancià, Eleazar, que s’estima més
morir abans que infringir la llei de
Déu. Donaré coratjosament la vida, i
em mostraré digne de la meva
senectut, tot deixant als joves un
exemple noble, per morir amb coratge
i generositat per les nostres lleis
santes i venerables.[7]

Qui sap ésser fort, no es mou per la
pressa de cobrar el fruit de les seves
virtuts; és pacient. La fortalesa ens
mena a assaborir aquesta virtut
humana i divina de la paciència. 
Amb la vostra paciència salvareu les
vostres ànimes. La possessió de
l’ànima cau en la paciència la qual,
efectivament, és l’arrel i la guarda de
totes les virtuts. Nosaltres posseïm
l’ànima amb la paciència perquè,
mentre aprenem a dominar-nos a
nosaltres mateixos, comencem a
posseir allò que som.[8] I és aquesta
paciència la que ens empeny a ésser
comprensius amb els altres,



persuadits que les ànimes, com el
bon vi, milloren amb el temps.

Forts i pacients: serens. Però no amb
la serenitat de qui compra la
tranquil·litat pròpia a costa de
desinteressar-se dels germans o de la
gran tasca, que pertoca a tothom, de
difondre el bé per tot el món sense
mesura. Serens, perquè sempre hi ha
perdó, perquè tot té el seu remei,
fora la mort i, per als fills de Déu, la
mort és vida. Serens, ni que només
fos per a poder actuar amb
intel·ligència: qui conserva la calma,
està en condicions de pensar,
d’estudiar els pros i els contres,
d’examinar assenyadament els
resultats de les accions previstes. I en
acabat, assossegadament, intervé
amb decisió.

Estem enumerant ràpidament
algunes virtuts humanes. Sé que, en
la vostra oració al Senyor,
n’afloraran moltes altres. Jo voldria



aturar-me ara uns instants en una
qualitat meravellosa: la
magnanimitat.

Magnanimitat: grandesa d’ànim,
ànima àmplia, on en caben molts. És
la força que ens disposa a sortir de
nosaltres mateixos, per preparar-nos
a emprendre obres de vàlua, en
benefici de tothom. L’estretor no nia
en el magnànim; no hi juga la
gasiveria, ni el càlcul egoista, ni la
trapelleria interessada. El magnànim
dedica sense reserves la seva força a
allò que val la pena; per això és
capaç de donar-se ell mateix. No es
conforma amb donar: es dóna. I
aleshores aconsegueix d’entendre la
major mostra de magnanimitat:
donar-se a Déu.

Laboriositat, diligència

Hi ha dues virtuts humanes ―la
laboriositat i la diligència―, que es
confonen en una sola: en l’afany de
treure profit dels talents que cadascú



ha rebut de Déu. Són virtuts perquè
indueixen a enllestir bé les coses.
Perquè el treball ―ho predico des de
1928― no és cap maledicció, ni cap
càstig del pecat. El Gènesi parla
d’aquesta realitat, abans que Adam
no es rebel·lés contra Déu.[9] En els
plans del Senyor, l’home havia de
treballar sempre, cooperant així en
la immensa tasca de la creació.

Qui és laboriós aprofita el temps, que
no solament és or, sinó glòria de Déu!
Fa el que ha de fer i està pel que fa,
no pas per rutina, ni per esmerçar-hi
les hores, sinó com a fruit d’una
reflexió atenta i ponderada. Per això
és diligent. L’ús normal d’aquest mot
―diligent― ens n’evoca ja l’origen
llatí. Diligent ve del verb diligo que és
amar, apreciar, escollir com a fruit
d’una atenció prou esmerada i
curosa. No és diligent qui es
precipita, sinó qui treballa amb
amor, amb exquisitat.



Nostre Senyor, perfecte home, elegí
una feina manual, que va fer
delicadament i entranyablement
durant gairebé la totalitat dels anys
que va estar a la terra. Va fer d’artesà
entre els altres habitants del poble, i
aquella feina humana i divina ens ha
demostrat clarament que l’activitat
ordinària no és un detall de poca
importància, sinó la polleguera de la
nostra santificació, ocasió contínua
per trobar-nos amb Déu i lloar-lo i
glorificar-lo mitjançant l’operació de
la nostra intel·ligència o la de les
nostres mans.

Veracitat i justícia

Les virtuts humanes exigeixen de
nosaltres un esforç continuat, ja que
no és fàcil de mantenir molt de
temps un tremp d’honradesa davant
les situacions que semblen
comprometre la seguretat pròpia.
Fixeu-vos en la límpida faceta de la
veracitat: és cert que ja ha caigut en



desús? ¿Ha triomfat definitivament
la conducta de compromís, el daurar
la píndola i muntar la pedra? Hom
tem la veritat. Per això s’acudeix a
un expedient mesquí: afirmar que
ningú no viu ni diu la veritat, que
tothom recorre a la simulació i la
mentida.

Sortosament no és així. Hi ha moltes
persones ―cristians i no cristians―
decidides a sacrificar la seva honra i
la seva fama per la veritat, que no
s’agiten en un salt continu per a
cercar el sol que més escalfa. Són els
mateixos que, perquè els agrada la
sinceritat, saben rectificar quan
veuen que l’han errada. No rectifica
aquell qui comença mentint, aquell
qui ha convertit la veritat solament
en una paraula sonora per encobrir
les seves claudicacions.

Si som veraços, serem justos. Mai no
em cansaria de referir-me a la
justícia, però aquí solament podem



esbossar-ne alguns trets, sense
perdre de vista quina és la finalitat
de totes aquestes reflexions: edificar
una vida interior real i autèntica
sobre els fonaments profunds de les
virtuts humanes. Justícia es donar a
cadascú allò que és seu; però jo hi
afegiria que no n’hi ha prou. Per
molt que cadascú ho mereixi, cal
donar-li més, per tal com cada ànima
és una obra mestra de Déu.

La millor caritat està a excedir-se
generosament en la justícia; caritat
que sol passar desapercebuda, però
que és fecunda al cel i a la terra. És
una equivocació pensar que les
expressions terme mitjà o just mitjà,
com a cosa característica de les
virtuts morals, signifiquen
mediocritat: com si diguéssim la
meitat d’allò que és possible de fer.
Aquest punt mitjà entre l’excés i el
defecte és un cim, un punt crític: el
millor que la prudència indica. Per
altra banda, pel que fa a les virtuts



teologals no s’admeten equilibris:
ningú no pot creure, ni esperar, ni
estimar massa. I aquest amor a Déu,
sense límits, reverteix sobre els qui
ens envolten, en abundor de
generositat, de comprensió, de
caritat.

Els fruits de la temprança

Temprança és senyoriu. No tot allò
que experimentem en el cos i en
l’ànima es resoldrà a raig fet. No tot
el que es pot fer s’ha de realitzar.
Resulta més còmode deixar-se
arrossegar pels impulsos que hom
diu naturals; però a la fi d’aquest
camí hom troba la tristesa,
l’aïllament en la pròpia misèria.

N’hi ha alguns que no volen negar
res a l’estómac, als ulls, a les mans; es
neguen a escoltar qui els aconsella de
viure una vida neta. La facultat
d’engendrar ―que és una realitat
noble, participació en el poder
creador de Déu― és utilitzada



desordenadament, talment un
instrument al servei de l’egoisme.

Però no m’ha agradat mai de parlar
d’impuresa. Jo vull considerar els
fruits de la temprança, vull veure
l’home veritablement home, que no
està lligat a les coses que brillen,
sense valor, com la quincalla que
arreplega la garsa. Aquest home sap
prescindir d’allò que li fa mal a
l’ànima, i s’adona que el sacrifici
només és aparent, ja que vivint així
―amb sacrifici― s’allibera de moltes
esclavituds i aconsegueix, en la
intimitat del seu cor, assaborir tot
l’amor de Déu.

La vida recobra aleshores els matisos
que la destemprança esfumina;
estem en condicions de preocupar-
nos dels altres, de compartir amb
tothom el que és nostre, de dedicar-
nos a les tasques grans. La
temprança cria l’ànima sòbria,
modesta, comprensiva; li facilita un



pudícia natural que sempre és
atractiva, ja que es nota en la
conducta el senyoriu de la
intel·ligència. La temprança no
suposa limitació, sinó grandesa. Hi
ha molta més privació en la
intemprança en què el cor abdica de
si mateix, per servir el primer que li
presenti el pobre so d’unes esquelles
de llauna.

La saviesa del cor

L’home savi de cor serà reconegut
prudent,[10] podem llegir en el llibre
dels Proverbis. No entendríem la
prudència si la concebéssim com
pusil·lanimitat i manca d’audàcia. La
prudència es manifesta en l’hàbit
que inclina a actuar bé: a aclarir el fi
i a cercar els mitjans més
convenients per obtenir-lo.

La prudència, però, no és un valor
suprem. Hem de preguntar-nos
sempre: prudència, per què? Perquè
cal tenir en compte que existeix una



falsa prudència ―que més aviat
hauríem de dir-ne astúcia― que està
al servei de l’egoisme, que aprofita
els recursos més aptes per assolir
fins retorçats. Aleshores, l’ús de
molta perspicàcia no fa més que
agreujar la mala disposició i ens
emmena a fer-nos mereixedors
d’aquell retret que feia sant Agustí
quan predicava al poble: ¿pretens
inclinar el cor de Déu, que sempre és
recte, perquè s’acomodi a la
perversitat del teu?[11] Aquesta es la
falsa prudència de qui creu que li
sobren les pròpies forces per a
justificar-se. No us cregueu pas savis,
[12] diu sant Pau, perquè està escrit:
destruiré la saviesa dels savis, i la
prudència dels prudents.[13]

Sant Tomàs assenyala tres actes
d’aquest bon costum de la
intel·ligència: aconsellar-se, jutjar
rectament i decidir.[14] El primer
pas de la prudència és el
reconeixement de la pròpia limitació:



la virtut de la humilitat. Admetre, en
certes qüestions, que no ho abastem
tot, que no podem abraçar, en tants
casos, circumstàncies que cal no
perdre de vista a l’hora de judicar.
Per això acudim a un conseller; però
no a un de qualsevol, sinó a un de
capacitat i que estigui mogut pels
nostres mateixos desigs sincers
d’estimar Déu, de seguir-lo fidelment.
No basta demanar un parer; ens hem
de dirigir a qui ens el pugui donar
desinteressat i recte.

Després cal judicar, perquè la
prudència exigeix ordinàriament un
determini ràpid, oportú. Si a vegades
és prudent retardar la decisió fins
que es completin tots els elements de
judici, en altres ocasions seria una
gran imprudència no començar a
posar en pràctica, com més aviat
millor, allò que veiem que cal fer;
especialment quan hi va el bé dels
altres.



Aquesta saviesa de cor, aquesta
prudència no es convertirà mai en la
prudència de la carn a què fa
referència sant Pau:[15] la d’aquells
que tenen intel·ligència, però que
procuren no fer-la servir per
descobrir i estimar el Senyor. La
veritable prudència és la que està
atenta a les insinuacions de Déu i,
estant així a les escoltes, rep en
l’ànima promeses i realitats de
salvació: Jo us glorifico, Pare, Senyor
del cel i de la terra, perquè heu
amagat aquestes coses a savis i
prudents i les heu revelades als
petitons.[16]

Saviesa de cor que orienta i regeix
moltes altres virtuts. Per la
prudència l’home és audaç, sense
insensatesa; no excusa, per raons
ocultes de comoditat, l’esforç
necessari per viure plenament
segons els designis de Déu. La
temprança del prudent no és
insensibilitat ni misantropia; la seva



justícia no és duresa; la seva
paciència no és servilisme.

No és prudent qui no s’equivoca mai,
sinó qui sap rectificar els seus errors.
És prudent perquè s’estima més no
encertar vint cops, que no pas
deixar-se endur per un
abstencionisme còmode. No obra
amb precipitació esbojarrada o bé
amb temeritat absurda, sinó que
assumeix el risc de les seves
decisions, i no renuncia a aconseguir
el bé per la por de no encertar-la. En
la nostra vida trobem companys
ponderats, que són objectius, que no
s’apassionen decantant la balança
cap a la banda que els convé.
D’aquesta mena de persones, gairebé
instintivament, ens en refiem;
perquè sense presumpció i sense
escarafalls, procedeixen sempre bé,
amb rectitud.

Aquesta virtut cardinal és
indispensable en el cristià; però els



últims objectius de la prudència no
són la concòrdia social o la
tranquil·litat de no provocar refrecs.
El motiu fonamental és el
compliment de la Voluntat de Déu,
que ens vol senzills, però no puerils;
amics de la veritat, però mai
atabalats ni lleugers. El cor prudent
posseirà la ciència;[17] i aquesta
ciència és la de l’amor de Déu, el
saber definitiu, el que pot salvar-nos,
portant a totes les criatures fruits de
pau i de comprensió i, per a cada
ànima, la vida eterna.

Un camí ordinari

Hem tractat de virtuts humanes. I
potser algú de vosaltres es
demanarà: però comportar-se així,
no suposa aïllar-se de l’ambient
normal?, no és una cosa aliena al
món de cada dia? No. Enlloc no és
escrit que el cristià hagi de ser un
personatge estrany al món. Nostre
Senyor Jesucrist, amb obres i



paraules, ha fet l’elogi d’una altra
virtut humana que jo estimo
particularment: la naturalitat i la
senzillesa.

Recordeu-vos de com ve al món
Nostre Senyor: com tots els homes.
Passa la seva infantesa i joventut en
un llogarret de Palestina, un més
entre els seus conciutadans. En els
anys de la seva vida pública es
repeteix contínuament l’eco de la
seva existència corrent, que va
transcórrer a Natzaret. Parla de la
feina, es preocupa perquè els seus
deixebles reposin;[18] se’n va a
l’encontre de tothom i no defuig la
conversa amb ningú; diu
expressament, als qui el seguien, que
no impedeixin que els nens s’acostin
a Ell.[19] Evocant, tal vegada, els
temps de la seva infantesa fa la
comparança dels petits que juguen a
la plaça pública.[20]



No és normal tot això, natural,
senzill? ¿No es pot viure en la vida
ordinària? Passa, tanmateix, que els
homes solen acostumar-se al que és
planer i ordinari, i inconscientment
cerquen el que és aparatós, artificial.
Ho deveu haver comprovat, com jo:
encomiem, posem per cas, la
delicadesa d’unes roses fresques,
acabades de collir, de pètals fins i
olorosos. I el comentari és: semblen
de roba!

La naturalitat i la senzillesa són dues
virtuts humanes meravelloses, que
fan l’home capaç de rebre el missatge
de Crist. I en canvi, tot allò que és
enredat, complicat, les giragonses al
voltant d’un mateix, alcen un mur
que priva sovint de sentir la veu del
Senyor. Recordeu allò que Crist
reprotxa als fariseus: s’han ficat en
un món tortuós que exigeix pagar
delmes de la menta, de l’anet i del
comí, mentre abandonen les
obligacions més essencials de la llei,



la justícia i la fe; s’afanyen per colar
tot allò que beuen, perquè no hi passi
ni un mosquit, però s’empassen un
camell.[21]

No. Ni la vida humana noble de qui
―sense culpa― no coneix Jesucrist,
ni la vida del cristià han d’ésser
rares, estranyes. Aquestes virtuts
humanes, que considerem avui,
menen totes a la mateixa conclusió.
Veritablement és home qui s’entesta
a ser veraç, lleial, sincer, fort,
temperat, generós, serè, just,
laboriós, pacient. Captenir-se així pot
resultar difícil, però mai no es fa
estrany. Si hi ha algú a qui li ve de
nou, serà perquè s’ho mira amb els
ulls enterbolits per una secreta
covardia, per una manca de fermesa.

Virtuts humanes i virtuts
sobrenaturals

Quan una ànima s’esforça a conrear
les virtuts humanes, el seu cor ja és
molt prop de Crist. I el cristià percep



que les virtuts teologals ―la fe,
l’esperança, la caritat―, i totes les
altres que comporta la gràcia de Déu,
l’impulsen a no descurar mai
aquestes qualitats bones que
comparteix amb tants homes.

Les virtuts humanes ―insisteixo―
són el fonament de les sobrenaturals;
i aquestes proporcionen sempre una
nova empenta per a desenvolupar-se
amb honestedat. Però en cap cas, no
n’hi ha prou amb l’afany de posseir
aquestes virtuts: cal aprendre de
practicar-les. Discite benefacere,[22]
apreneu a fer el bé. Cal exercitar-se
habitualment en els actes
corresponents ―fets de sinceritat, de
veracitat, d’equanimitat, de serenitat,
de paciència―, perquè «obres són
amors» i no és possible això
d’estimar Déu només de paraula,
sinó que cal fer-ho amb obres i de
veritat.[23]



Si el cristià lluita per adquirir
aquestes virtuts, la seva ànima es
disposa a rebre eficaçment la gràcia
de l’Esperit Sant: i les bones qualitats
humanes es reforcen per les mocions
que el Paràclit posa en la seva ànima.
La Tercera Persona de la Trinitat
Beatíssima ―dolç hoste de
l’ànima―[24] regala els seus dons: do
de saviesa, d’enteniment, de consell,
de fortalesa, de ciència, de pietat, de
temor de Déu.[25]

Hom nota aleshores el goig i la pau,
la pau joiosa, l’alegria interior amb la
virtut humana de l’alegria. Quan ens
imaginem que tot s’esfondra davant
els nostres ulls, no s’esfondra res,
perquè Vós sou, Senyor, la meva
força.[26] Si Déu habita en la nostra
ànima, tota la resta, per important
que sembli, és accidental, transitòria:
en canvi, nosaltres, en Déu, som la
permanència.



L’Esperit Sant, amb el do de pietat,
ens ajuda a considerar-nos amb
certesa fills de Déu. I els fills de Déu,
per què hem d’estar tristos? La
tristesa és l’escòria de l’egoisme; si
volem viure per al Senyor, no ens
mancarà l’alegria, ni que descobrim
les nostres errades i les nostres
misèries. L’alegria penetra en la vida
d’oració, fins que no tenim més
remei que prorrompre en cants:
perquè estimem, i cantar és cosa
d’enamorats.

Si vivim així, realitzarem en el món
una tasca de pau;[27] sabrem fer
amable als altres el servei al Senyor,
perquè Déu estima el qui dóna amb
alegria.[28] El cristià és un més dins
la societat, però del seu cor
desbordarà el goig de qui es proposa
complir, amb l’ajut constant de la
gràcia, la Voluntat del Pare: I no se
sent víctima, ni disminuït, ni coartat.
Camina amb el cap alt, perquè és
home i és fill de Déu.



La nostra fe confereix tot el seu
relleu a aquestes virtuts que ningú
no hauria de deixar de conrear.
Ningú no pot superar el cristià en
humanitat. Per això, qui segueix Crist
és capaç ―no pas per mèrit propi,
sinó per gràcia del Senyor― de
comunicar als qui el volten allò que a
vegades pressenten, bé que no
arribin a entendre-ho: que la
veritable felicitat, l’autèntic servei al
proïsme, depèn només del Cor del
Nostre Redemptor, perfectus Deus,
perfectus homo.

Acudim a Maria, Mare nostra, la
criatura més excel·lent que ha sortit
de les mans de Déu. Demanem-li que
ens faci homes de bé i que aquestes
virtuts humanes, encastades en la
vida de la gràcia, es converteixin en
la millor ajuda per a aquells qui, com
nosaltres, treballen en el món per la
pau i la felicitat de tots.



[1] Lc VII, 36.

[2] Lc VII, 39.

[3] Lc VII, 44-47.

[4] Símbol Quicumque.

[5] Cfr. Gen I, 26.

[6] Ioh I, 14.

[7] 2 Mac VI, 27-28.

[8] St. Gregori el Gran. Homiliae in
Evangelia, XXXV, 4 (PL 76, 1261).

[9] Cfr. Gen II, 15.

[10] Prv XVI, 21.

[11] St. Agustí, Enarrationes in
Psalmos, LXIII, 18 (PL 36, 771).

[12] Rom XII, 16.

[13] 1 Cor I, 19.



[14] Cfr. St. Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, II-II, p. 47, a. 8.

[15] Cfr. Rom VIII, 6.

[16] Mt XI, 25.

[17] Prv XVIII, 15.

[18] Cfr. Mc VI, 31.

[19] Cfr. Lc XVIII, 16.

[20] Cfr. Lc VII, 32.

[21] Cfr. Mt XXIII, 23-24.

[22] Is I, 17.

[23] 1 Ioh III, 18.

[24] Seqüència Veni, Sancte Spiritus.

[25] Cfr. Is XI, 2.

[26] Ps XLII, 2.

[27] Cfr. Gal V, 22.



[28] 2 Cor IX, 7.

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca/article/virtuts-

humanes-2/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/virtuts-humanes-2/
https://opusdei.org/ca/article/virtuts-humanes-2/
https://opusdei.org/ca/article/virtuts-humanes-2/

	Virtuts humanes

