
opusdei.org

Vida d'oració

Us oferim en àudio i text,
l'homilia de sant Josepmaria
"Vida d'oració" publicada a
"Amics de Déu" i pronunciada el
4 d'abril de 1955.

24/08/2020

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox i Youtube

Sempre que sentim en el nostre cor
desigs de millorar, de respondre més

https://soundcloud.com/opusdei-international/amics-de-deu-vida-doracio?in=opusdei-international/sets/amics-de-deu-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/29225024
https://youtu.be/G869wpi4ShQ


generosament al Senyor, i cerquem
una guia, un nord clar per a la nostra
existència cristiana, l’Esperit Sant
ens duu a la memòria les paraules de
l’Evangeli: cal pregar sempre sense
defallir.[1] L’oració és el fonament de
tota labor sobrenatural; amb l’oració
som omnipotents i, si prescindíssim
d’aquest recurs, no faríem res.

Voldria que avui, en la nostra
meditació, ens persuadíssim
definitivament de la necessitat de
disposar-nos a ésser ànimes
contemplatives, enmig del carrer, de
la feina, amb una conversa contínua
amb el nostre Déu, que no ha de
decaure al llarg del dia. Si pretenem
de seguir lleialment els passos del
Mestre, aquest és l’únic camí.

Girem la vista cap a Jesucrist, que és
el nostre model, el mirall en què ens
hem de mirar. Com es comporta,
exteriorment també, en les grans
ocasions? Què ens en diu el Sant



Evangeli? Em commou aquesta
disposició habitual de Crist, que
acudeix al Pare abans dels grans
miracles; i el seu exemple, en retirar-
se quaranta dies i quaranta nits al
desert,[2] abans de començar la seva
vida pública, per pregar.

És molt important ―perdoneu-me la
insistència― d’observar els passos
del Messies, perquè Ell ha vingut a
mostrar-nos el sender que condueix
al Pare. Descobrirem, amb Ell, com es
pot donar relleu sobrenatural a les
activitats aparentment més petites;
aprendrem a viure cada instant amb
una vibració d’eternitat, i entendrem
amb una major profunditat que la
criatura necessita aquests temps de
conversa íntima amb Déu: per
tractar-lo, per invocar-lo i lloar-lo,
per esclatar en accions de gràcies,
per escoltar-lo o, simplement, per
estar amb Ell.



Ja fa molts anys, tot considerant
aquesta manera de fer del meu
Senyor, vaig arribar a la conclusió
que l’apostolat, sigui quin sigui, és
una sobreabundància de la vida
interior. Per això em sembla tan
natural, i tan sobrenatural, aquest
passatge on es relata de quina
manera Crist ha decidit d’escollir
definitivament els primers dotze. Ens
conta sant Lluc que, abans, va vetllar
tota la nit pregant.[3] Vegeu-lo també
a Betània, quan es disposa a
ressuscitar Llàtzer, un cop que havia
plorat per l’amic: alça els ulls al cel i
exclama: Pare, us dono gràcies perquè
m’heu escoltat.[4] Aquesta ha estat la
seva ensenyança precisa: si volem
ajudar els altres, si pretenem
sincerament d’empènyer-los perquè
descobreixin el sentit autèntic del
seu destí a la terra, ens cal
fonamentar-nos en l’oració.

Són tantes les escenes en què
Jesucrist parla amb el Pare, que



resulta impossible d’aturar-nos en
totes. Penso, tanmateix, que no
podem deixar de considerar les
hores, tan intenses, que precedeixen
la seva Passió i Mort, quan es
prepara per consumar el Sacrifici
que ens retornarà a l’Amor diví. En
la intimitat del Cenacle, el seu Cor es
desborda: s’adreça suplicant al Pare,
anuncia la vinguda de l’Esperit Sant,
anima els seus a un continuat fervor
de caritat i de fe.

Aquest recolliment encès del
Redemptor continua a Getsemaní, en
percebre que la Passió ja és
imminent, amb les humiliacions i els
dolors que s’acosten, aquella Creu
dura, on són penjats els malfactors,
que Ell ha desitjat ardentment. Pare,
si ho voleu, allunyeu de mi aquest
calze.[5] I de seguida: però que no es
faci la meva voluntat, sinó la vostra.
[6] Més endavant, clavat a la fusta,
tot sol, amb els braços estesos amb
un gest de sacerdot etern, manté el



mateix diàleg amb el Pare: en les
vostres mans encomano el meu
esperit.[7]

Contemplem, ara, la seva Mare
beneïda, Mare nostra també. Al
Calvari, al costat del patíbul, prega.
No és una actitud nova de Maria.
Sempre s’ha conduït així, complint
els seus deures, ocupant-se de la llar.
Mentre estava en les coses de la
terra, restava pendent de Déu. Crist, 
perfectus Deus, perfectus homo,[8]
també volgué que la seva Mare, la
criatura més excelsa, la plena de
gràcia, ens confirmés en aquest
afany d’alçar sempre els ulls a l’amor
diví. Recordeu l’escena de
l’Anunciació: baixa l’Arcàngel, per
comunicar la divina ambaixada
―l’anunci que seria Mare de Déu―, i
la troba retirada en oració. Maria
està enterament recollida en el
Senyor, quan sant Gabriel la saluda: 
Déu te guard, plena de gràcia, el
Senyor és amb tu.[9] Uns dies després



s’obre en l’alegria del Magnificat
―aquest cant marià que l’Esperit
Sant ens ha transmès per la delicada
fidelitat de sant Lluc―, fruit del
tracte habitual de la Verge
Santíssima amb Déu.

La Nostra Mare ha meditat
llargament les paraules de les dones i
dels homes sants de l’Antic
Testament, que esperaven el
Salvador, i els esdeveniments de què
han estat protagonistes. Ha admirat
aquell cúmul de prodigis, el devessall
de la misericòrdia de Déu envers el
seu poble, tantes vegades ingrat. En
considerar aquesta tendresa del Cel,
incessantment renovada, brolla
l’afecte del seu Cor immaculat: la
meva ànima glorifica el Senyor, i el
meu esperit celebra el Déu salvador
meu; perquè ha mirat la petitesa de la
seva serventa.[10] Els fills d’aquesta
Mare bona, els primers cristians, han
après d’Ella; nosaltres també podem
aprendre’n i hem de fer-ho.



En els Fets dels Apòstols es narra una
escena que a mi m’encanta, perquè
recull un exemple clar, actual
sempre: i perseveraven tots en
l’ensenyament dels apòstols i en la
comunicació de la fracció del pa i en
la pregària.[11] És una anotació
insistent, en el relat de la vida dels
primers seguidors de Crist: tots,
animats d’un mateix esperit,
perseveraven plegats en l’oració.[12] I
quan Pere és agafat per predicar
audaçment la veritat, decideixen
pregar. L’Església feia intensament
pregàries a Déu per ell.[13]

L’oració era aleshores, com avui,
l’única arma, el mitjà més poderós
per a vèncer en els combats de la
lluita interior: algú de vosaltres està
trist? Que pregui.[14] I sant Pau
resumeix: pregueu sense parar,[15]
no us canseu mai d’implorar.

Com hem de fer oració



Com hem de fer oració? Goso
assegurar, sense por d’equivocar-me,
que hi ha moltes, infinites maneres
de pregar, podria dir. Però jo voldria
per a tots nosaltres l’autèntica oració
dels fills de Déu, no la xerrameca
dels hipòcrites, que han de sentir de
Jesús: no tothom qui em diu: Senyor!
Senyor! entrarà al Regne del Cel.[16]
Els qui es mouen per la hipocresia
potser assoliran la remor de l’oració
―escrivia sant Agustí―, però no la
seva veu, perquè allí hi falta la vida,
[17] i és absent l’afany de complir la
Voluntat del Pare. Que les nostres
exclamacions de Senyor!, vagin
unides al desig eficaç de convertir en
realitat aquestes mocions interiors,
que l’Esperit Sant desperta en la
nostra ànima.

Hem d’esforçar-nos, perquè per part
nostra no resti ni una ombra de
duplicitat. La primera condició que
cal per a desterrar aquest mal que el
Senyor condemna durament, és



procurar comportar-se amb la
disposició clara, habitual i actual,
d’aversió al pecat. De manera ferma,
amb sinceritat, hem de sentir ―en el
cor i en el cap― un horror al pecat
greu. I també ha de ser una actitud
nostra, arrelada profundament, la
d’abominar el pecat venial deliberat,
aquestes claudicacions que no ens
priven la gràcia divina, bé que
afebleixen els canals pels quals ens
arriba.

Mai no m’he cansat i, amb la gràcia
de Déu, no em cansaré mai de parlar
d’oració. Fins al 1930, quan
s’atansaven a mi, jove sacerdot,
persones de totes les condicions
―universitaris, obrers, sans i
malalts, rics i pobres, sacerdots i
seglars―, que miraven
d’acompanyar el Senyor de més a
prop, sempre els aconsellava:
pregueu. I si n’hi havia algun que em
responia: no sé ni tan solament com
començar, li recomanava que es



posés a la presència del Senyor i que
li manifestés la seva inquietud, el seu
ofec, amb aquesta mateixa queixa:
Senyor, que no en sé! I així tants
cops, en aquelles humils
confidències, es concretava la
intimitat amb Crist, un tracte assidu
amb Ell.

Han passat molts anys, i no conec cap
altra recepta. Si no et consideres
preparat, ves a Jesús com ho feien els
seus deixebles: ensenyeu-nos de
pregar![18] Veuràs com l’Esperit Sant
ajuda la nostra feblesa, perquè
nosaltres no sabem què hem de
demanar per pregar com cal, però el
mateix Esperit facilita els nostres
precs amb gemecs inefables,[19] que
no es poden contar, per tal com no hi
ha maneres adients per a descriure’n
tota la profunditat.

Quina fermesa que ens ha de donar
la Paraula divina! No m’he inventat
res, quan ―al llarg del meu ministeri



sacerdotal― he repetit i repeteixo
incansablement aquest consell. És
recollit a la Sagrada Escriptura, i
d’aquí l’he après jo: Senyor! No em sé
dirigir a Vós! Senyor, ensenyeu-nos
de pregar! I ve tota aquesta
insistència amorosa ―llum, foc,
ventada impetuosa― de l’Esperit
Sant, que encén la flama i la fa capaç
de provocar incendis d’amor.

Oració, diàleg

Ja ens hem endinsat en camins
d’oració. Com cal continuar? ¿No heu
vist com n’hi ha tants ―elles i ells―
que sembla que parlin amb ells
mateixos, tot escoltant-se
complaguts? És una xerrameca
gairebé contínua, un monòleg que
insisteix incansablement en els
problemes que els preocupen, sense
posar-hi els mitjans per a resoldre’ls,
tal vegada moguts únicament per la
il·lusió morbosa que els compadeixin



o que els admirin. Hom diria que no
pretenen res més.

Quan, de veres, volem desfogar el
cor, si som francs i senzills, cercarem
el consell de les persones que ens
estimen, que ens entenen:
conversem amb el pare, amb la
mare, amb la muller, amb el marit,
amb el germà, amb l’amic. Això ja és
un diàleg, encara que sovint no
desitgem tant sentir com esplaiar-
nos, contar el que ens passa.
Comencem per captenir-nos així amb
Déu, segurs que Ell ens escolta i ens
respon; i l’atendrem i obrirem la
nostra consciència a una conversa
humil, per tal d’explicar-li
confiadament tot el que ens balla pel
cap i dins el cor: alegries, tristeses,
esperances, penes, èxits, fracassos i
fins i tot els detalls més petits de la
nostra jornada. Perquè haurem
comprovat que totes les nostres coses
interessen el nostre Pare Celestial.



Venceu, si de cas us n’adoneu, la
ganduleria, el fals criteri que l’oració
pot esperar. No deixem mai per a
demà aquesta font de gràcies. Ara és
el temps oportú. Déu, que és un
espectador amorós del nostre dia
sencer, presideix la nostra íntima
pregària: i tant tu com jo ―ho torno
a assegurar― hem de confiar-nos a
Ell tal com un home es confia a un
germà, a un amic, a un pare. Li dius
―jo li dic― que Ell és tota la
Grandesa, tota la Bondat, tota la
Misericòrdia. I afegeix: per això em
vull enamorar de Vós, malgrat la
tosquedat de les meves maneres,
d’aquestes pobres mans meves,
atrotinades i maltractades per la pols
dels caminots d’aquesta terra.

Així, gairebé sense assabentar-nos-
en, avançarem amb petjades divines,
fermes i vigoroses, en les quals se
saboreja l’íntim convenciment que a
la vora del Senyor, també són
gustosos el dolor, l’abnegació, els



sofriments. Quina fortalesa, per a un
fill de Déu, saber-se tan a prop del
Pare! Per això, passi el que passi, em
sento ferm, segur amb Vós, Senyor i
Pare meu, que sou la roca i la
fortalesa.[20]

Per a alguns, tot això potser resulta
familiar; per a d’altres és nou; i per a
tothom, resulta ardu. Però jo, mentre
em resti una mica d’alè, no pararé de
predicar la necessitat primordial
d’ésser ànima d’oració, sempre!, en
qualsevol ocasió i en les
circumstàncies més dispars, perquè
Déu no ens abandona mai. No és
cristià pensar en l’amistat divina
exclusivament com en un recurs
extrem. Pot semblar-nos normal
ignorar o menysprear les persones
que estimem? Evidentment, no. Són
constantment per a aquells qui
estimem les paraules, els desigs, els
pensaments: hi ha com una
presència contínua. Així mateix,
doncs, amb Déu.



Amb aquesta recerca del Senyor, tota
la nostra jornada es converteix en
una conversa sola, íntima i confiada.
Ho he afirmat i escrit tantes vegades,
i no em fa res de repetir-ho, perquè
Nostre Senyor ens fa veure ―amb el
seu exemple― que aquest és el
comportament encertat: oració
constant, del matí a la nit i de la nit al
matí. Quan tot surt amb facilitat:
gràcies, Déu meu! Quan arriba un
moment difícil: Senyor, no
m’abandoneu! I aquest Déu, benigne i
humil de cor,[21] no oblidarà els
nostres precs, ni hi romandrà
indiferent, ja que Ell ha afirmat: 
demaneu i us ho donaran, cerqueu i
trobareu, truqueu i us obriran.[22]

Procurem, doncs, no perdre mai el
punt de mira sobrenatural, veient
Déu darrera de cada esdeveniment:
davant les coses agradables i les
desagradables, davant el consol... i
davant el desconsol per la mort d’un
ésser estimat. Primer de tot, la



conversa amb el teu Pare Déu,
cercant el Senyor en el centre de la
nostra ànima. No és cosa que hom
pugui considerar com una
insignificança, quelcom de poca
importància: és una manifestació
clara de vida interior constant,
d’autèntic diàleg d’amor. Una
pràctica que no ens causarà cap
deformació psicològica, perquè ―per
un cristià― ha de resultar tan
natural com que el cor bategui.

Oracions vocals i oració mental

En aquest entramat, en aquesta
actuació de la fe cristiana s’encasten,
com joies, les oracions vocals. Són
fórmules divines: Pare Nostre..., Déu
vos salve, Maria..., Glòria al Pare, i al
Fill, i a l’Esperit Sant. Aquesta corona
de lloances a Déu i a la Nostra Mare
que és el Sant Rosari, i tantes, tantes
d’altres aclamacions plenes de pietat
que els nostres germans cristians
han recitat des del principi.



Sant Agustí, tot comentant un
versicle del Salm 85 ―Senyor,
compadiu-vos de mi, que tot el dia
clamo a Vós―, escriu: tot el dia,
s’entén tot el temps, sense parar... Un
sol home arriba fins a la fi del món;
clamen, doncs, els membres idèntics
de Crist, n’hi ha alguns que ja
descansen en Ell, d’altres l’invoquen
actualment i uns altres imploraran
quan nosaltres ja ens haurem mort, i
després en seguiran d’altres suplicant.
[23] No us emociona la possibilitat de
participar en aquest homenatge al
Creador, que es perpetua en els
segles? Que n’és de gran l’home,
quan es reconeix criatura predilecta
de Déu i hi va, tota die, a cada instant
de la seva peregrinació terrenal!

Que no manquin en la nostra jornada
uns moments dedicats especialment
a freqüentar Déu, elevant envers Ell
el nostre pensament, i sense que les
paraules tinguin necessitat de pujar
als llavis, perquè canten prou en el



cor. Dediquem el temps que calgui a
aquesta norma de pietat; a una hora
fixa, si pot ésser. Al costat del
Sagrari, acompanyant qui es va
quedar per Amor. I si no hi hagués
altre remei, a qualsevol lloc, ja que el
nostre Déu està en la nostra ànima
en gràcia d’una manera inefable.
T’aconsello, tanmateix, que vagis a
l’oratori sempre que puguis: i tinc un
interès especial a no anomenar-lo
capella perquè ressalti d’una manera
més clara que no és un lloc per a
estar-s’hi, amb entonament de
cerimònia oficial, sinó per a elevar
l’enteniment en recolliment i
intimitat cap al cel, amb el
convenciment que Jesucrist ens veu,
ens sent, ens espera i ens presideix
del Tabernacle estant, on es troba
realment present, ocult en les
espècies sacramentals.

Cadascun de vosaltres, si vol, pot
descobrir el propi canal, per a aquest
col·loqui amb Déu. No m’agrada



parlar de mètodes ni de fórmules,
perquè no he estat mai amic
d’encotillar ningú: he mirat d’animar
tothom a acostar-se al Senyor,
respectant cada ànima tal com és,
amb les seves pròpies
característiques. Demaneu-li que
penetri els seus designis en la nostra
vida: no solament al cap, sinó dins
l’entranya del cor i en tota la nostra
activitat externa. Us asseguro que
així us estalviareu una gran part dels
disgustos i de les penes de l’egoisme,
i us sentireu amb forces per estendre
el bé al vostre voltant. Quantes
contrarietats desapareixen quan
interiorment ens posem ben a prop
d’aquest Déu nostre, que mai no
abandona! Es renova, amb matisos
distints, aquest amor de Jesús envers
els seus, els malalts, els paralítics,
que pregunta: què et passa? Em
passa... I, de seguida, llum o si més
no, acceptació i pau.



En invitar-te a aquestes confidències
amb el Mestre, em refereixo
especialment a les teves dificultats
personals, perquè la majoria dels
obstacles per a la nostra felicitat
neixen d’una supèrbia més o menys
oculta. Ens judiquem d’un valor
excepcional, amb qualitats
extraordinàries; i, quan els altres no
ho veuen així, ens sentim humiliats.
És una bona ocasió per a acudir a
l’oració i per a rectificar, amb la
certesa que mai no és tard per a
canviar de ruta. Però és molt
convenient iniciar aquest canvi de
rumb com més aviat millor.

En l’oració la supèrbia, amb l’ajuda
de la gràcia, pot transformar-se en
humilitat. I brolla en l’ànima la
veritable alegria, fins i tot quan
encara sentim el fang a les ales, el
llot de la pobra misèria, que s’està
eixugant. Després, amb la
mortificació, aquest fang caurà i
podrem volar molt enlaire, per tal



com el vent de la misericòrdia de
Déu ens serà favorable.

Mireu que el Senyor sospira per
conduir-nos a uns passos
meravellosos, divins i humans, que
es tradueixen en una abnegació feliç,
d’alegria amb dolor, d’oblit d’un
mateix. Si algú vol venir darrera meu,
que es negui a si mateix.[24] Un
consell que tots hem sentit. Ens hem
de decidir a seguir-lo de cor: que el
Senyor es pugui servir de nosaltres
per tal que posats a totes les cruïlles
del món ―tot estant nosaltres ficats
en Déu―, siguem sal, llevat, llum. Tu,
en Déu, per il·luminar, per donar
sabor, per acréixer, per fermentar.

Però no oblidis que nosaltres no
creem aquesta llum: únicament la
reflectim. No som nosaltres els qui
salvem les ànimes, empenyent-los
d’obrar el bé: som tan sols un
instrument, més o menys digne, per
als designis salvadors de Déu. Si



alguna vegada pensàvem que el bé
que fem és obra nostra, tornaria la
supèrbia. més recargolada encara; la
sal perdria el sabor, el llevat es
podriria, la claror es convertiria en
tenebres.

Un personatge més

Quan, durant aquests trenta anys de
sacerdoci, he insistit tenaçment en la
necessitat de l’oració, en la
possibilitat de convertir l’existència
en un clamor incessant, algunes
persones m’han demanat: però, és
possible de comportar-se sempre
així? Ho és. Aquesta unió amb Nostre
Senyor no ens aparta del món, no ens
transforma en éssers estranys, aliens
al transcurs dels temps.

Si Déu ens ha creat, si ens ha redimit,
si ens estima fins al punt de lliurar
per nosaltres el seu Fill unigènit,[25]
si ens espera ―cada dia!― com
aquell pare de la paràbola esperava
el seu fill pròdig,[26] ¿com no



desitjarà que el tractem
amorosament? Fóra estrany de no
parlar amb Déu, d’apartar-se’n,
d’oblidar-lo, de moure’s en activitats
alienes a aquests tocs ininterromputs
de la gràcia.

A més a més, voldria que us fixéssiu
que ningú no s’escapa del
mimetisme. Els homes, fins i tot
inconscientment, es mouen en un
afany continuat d’imitar-se els uns
als altres. I nosaltres, abandonarem
la invitació d’imitar Jesús? Cada
individu s’esforça, a poc a poc, per
identificar-se amb allò que l’atreu,
amb el model que ha triat segons el
seu tarannà. D’acord amb l’ideal que
cadascú es forja, així resulta la seva
manera de fer. El nostre Mestre és
Crist: el Fill de Déu, la Segona
Persona de la Trinitat Beatíssima.
Imitant Crist, assolim la meravellosa
possibilitat de participar en aquest
corrent d’amor, que és el misteri del
Déu U i Tri.



Si en certes ocasions no us veieu amb
força per a seguir les petjades de
Jesucrist, bescanvieu mots d’amistat
amb aquells qui el conegueren de
prop mentre estigué en aquesta terra
nostra. Amb Maria primer de tot, que
el dugué per a nosaltres. Amb els
Apòstols. Hi havia uns grecs, que van
anar a trobar Felip, que era de
Betsaida de Galilea, i li feien aquesta
súplica: Senyor, voldríem veure Jesús.
Felip anà a dir-ho a Andreu, llavors
Andreu i Felip anaren a dir-ho a Jesús.
[27] Oi, que això ens anima? Aquells
estrangers no gosen presentar-se al
Mestre, i busquen un intercessor.

¿Et penses que són tants els teus
pecats, que el Senyor no podrà
escoltar-te? Doncs, no es així, perquè
té entranyes de misericòrdia. Si,
malgrat aquesta meravellosa veritat,
t’adones de la teva misèria, digues
com el publicà:[28] Senyor, sóc aquí,
Vós mateix! I vegeu què ens diu sant
Mateu, quan a Jesús li posen un



paralític davant. Aquell malalt no fa
cap comentari: només és allí, a la
presència de Déu. I Crist, remogut
per aquesta contrició, per aquest
dolor del qui sap que no es mereix
res, no triga a reaccionar amb la seva
misericòrdia habitual: confiança, fill,
et són perdonats els pecats![29]

Jo t’aconsello que, en la teva oració,
intervinguis en els passatges de
l’Evangeli, com un personatge més.
Primer t’imagines l’escena o el
misteri, que et servirà per a recollir-
te i meditar. En acabat apliques
l’enteniment, per considerar aquell
tret de la vida del Mestre: el seu Cor
entendrit, la seva humilitat, la seva
puresa, el seu compliment de la
Voluntat del Pare. Després li
expliques tot allò que sol esdevenir-
te en aquestes coses, el que et passa,
què tens. Estigues a l’aguait, perquè
potser Ell voldrà dir-te quelcom: i
sorgiran aquestes mocions interiors,



això d’atinar-hi, aquelles
reconvencions.

Per tal de canalitzar l’oració,
acostumo a materialitzar fins i tot
allò que és més espiritual, cosa que
potser també podria ajudar a algun
de vosaltres. Nostre Senyor feia
servir aquest procediment. Li
agradava d’ensenyar amb paràboles,
tretes de l’ambient que el voltava: del
pastor i de les ovelles, del cep i de les
sarments, de barques i de xarxes, de
la llavor que el sembrador llança
indiscriminadament...

Ha caigut en la nostra ànima la
Paraula de Déu. Quina mena de terra
li hem preparat? Hi abunden els
rocs? És plena d’esbarzers? Potser és
un indret massa trepitjat per
caminar merament humans, petits,
sense empenta? Senyor, que la meva
parcel·la sigui terra bona, fèrtil,
exposada generosament a la pluja i al
sol; que la vostra sembra hi arreli;



que produeixi espigues granades,
bon blat.

Jo sóc el cep i vosaltres les sarments.
[30] Som a setembre i els ceps són
carregats de plançons llargs, prims,
flexibles i nuosos, atapeïts de fruit, a
punt per a la verema. Mireu aquestes
sarments plenes, perquè participen
de la saba del tronc: només així s’han
pogut convertir en polpa dolça i
madura, que sadollarà d’alegria la
vista i el cor de la gent,[31] aquells
minúsculs brots d’uns mesos abans.
Qui sap si a terra encara hi ha uns
pals solts, mig enterrats. També eren
sarments, però assecades,
eixarreïdes. Són el símbol més gràfic
de l’esterilitat. Perquè sense mi, no
podeu fer res.[32]

El tresor. Afigureu-vos el goig
immens de l’afortunat que el troba.
S’han acabat les estretors, les
angoixes. Ven tot el que té i compra
aquell camp. Tot el seu cor batega



allà: on amaga la seva riquesa.[33] El
nostre tresor és Crist. No ens ha de
fer res de llençar per la borda tot el
que siguin noses, per poder seguir-lo.
I la barca, sense aquest llast inútil,
navegarà de dret cap al port segur de
l’Amor de Déu.

Hi ha mil maneres de pregar, us ho
torno a dir. Als fills de Déu no els cal
cap mètode, quadriculat i artificial,
per a adreçar-se al Pare. L’amor és
inventiu, enginyós; si estimem,
sabrem descobrir camins personals,
íntims, que ens menin a aquest
diàleg continuat amb el Senyor.

Déu vulgui que tot el que hem
contemplat avui, no travessi damunt
la nostra ànima com una
tamborinada d’estiu: quatre gotes,
després el sol, i l’eixut una altra
vegada. Aquesta aigua de Déu s’ha de
tornar a encalmar, ha d’arribar a les
arrels i donar fruit de virtuts. Així
passaran els nostres anys ―dies de



treball i d’oració―, en la presència
del Pare. Si defallim, acudirem a
l’amor de santa Maria, Mestra
d’oració; i a sant Josep, Pare i Senyor
Nostre, que venerem tant, el qual és
la persona que ha tractat més
íntimament la Mare de Déu en
aquest món i ―després de santa
Maria― el seu Fill Diví. I ells
presentaran la nostra debilitat a
Jesús, perquè la converteixi en
fortalesa.

[1] Lc XVIII, 1.

[2] Cfr. Mt IV, 2.

[3] Lc VI, 12.

[4] Ioh XI, 41.

[5] Lc XXII, 42.

[6] Lc XXII, 42.



[7] Lc XXIII, 46.

[8] Símbol Quicumque.

[9] Lc I, 28.

[10] Lc I, 46-48.

[11] Act II, 42.

[12] Act I, 14.

[13] Act XII, 5.

[14] Iac V, 13.

[15] 1 Thes V, 17.

[16] Mt VII, 21.

[17] St. Agustí, Enarrationes in
Psalmos, 139, 10 (PL 37, 1809).

[18] Lc XI, 1.

[19] Rom VIII, 26.

[20] Cfr. 2 Reg XXII, 2.



[21] Mt XI, 29.

[22] Lc XI, 9.

[23] St. Agustí, Enarrationes in
Psalmos, 85, 5 (PL 37, 1085).

[24] Mt XVI, 24.

[25] Cfr. Ioh III, 16.

[26] Cfr. Lv XV, 11-32.

[27] Ioh XII, 20-22.

[28] Cfr. Lc XVIII, 13.

[29] Mt IX, 2.

[30] Ioh XV, 5.

[31] Cfr. Ps CIII, 15.

[32] Ioh XV, 5.

[33] Cfr. Mt. 21.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/vida-d-oracio/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/vida-d-oracio/
https://opusdei.org/ca/article/vida-d-oracio/

	Vida d'oració

