opusdei.org

Ves, 1 tu fes igual (V):
Fills agraits

La relacio amb Déu, amb el
proisme i amb la terra son les
tres relacions fonamentals de
I’home que proposen els relats
de la creacio del Génesi. A
partir d’aquests, ’Església
convida els cristians a modelar
les realitats socials ila cura de
la creacio i a promoure el bé
comu.

16/07/2025

El designi creador



El comencament del llibre del Génesi
posa en relleu el poder universal i
il-limitat de Déu, ja que nomeés Ell té
domini absolut sobre totes les coses i
I’exerceix per donar origen a la vida.
En el context de la creacio, Déu
confia a la primera parella humana,
creada a imatge 1 semblanca seva, la
tasca de sotmetre la terra i de
dominar tot ésser vivent (cf. Gn 1,
26-29). La paraula hebrea imatge
utilitzada en el text significava
estatua, escultura o representacio, i
també es referia a les imatges dels
déus que presidien els temples (cf. Ez
7,20;16,17; 2 Re 11,18; Nm 33, 52).
D’aquesta manera, igual que els reis
de I’época erigien imatges de si
mateixos per marcar el seu domini
en terres llunyanes, Adam va ser
col-locat a la terra com a imatge de
Déu irepresentant de la seva
sobirania.

En el segon relat, Adam rep
I’encarrec de posar nom als animals.



Anomenar alguna cosa implica
sotmetre I’'objecte anomenat a un
ordre que determina, en cert sentit,
el lloc que ha d’ocupar al mon. Adam
participa de ’autoritat divina i ha
estat designat representant de Déu a
la terra, governant en nom del sobira
divi. Déuy, al seu torn, accepta els
noms donats per Adam a les
criatures. L’home, per tant, exerceix
un domini sobre la creacio, i
I’exercici d’aquest domini significa
que la destinacio del cosmos esta
vinculada a la llibertat humana, pel
mateix designi creador.

El relat de la creacid i el fet que el
domini de ’home depengui i
participi del domini de Déu poden
semblar una realitat una mica
llunyana que no té influencia
practica en la vida quotidiana del
cristia. Tanmateix, “al Credo d’Israel,
afirmar que Déu és Creador no
significa expressar tan sols una
conviccio teoretica, sino també



copsar I’horitz6 originari de ’obrar
gratuit i misericordids del Senyor a
favor de ’home. Ell, en efecte,
lliurement dona Iésser i la vida a tot
el que existeix”." El principi de la
creacio divina de totes les coses,
manifestat moltes vegades en la
Sagrada Escriptura —especialment al
llibre del Génesi—, ens dona una
clau per comprendre la realitat i
actuar en consequencia: la gratitud
que proveé de la gratuitat de I’amor
de Déu.

“Et dono gracies, Pare”

La gratitud consisteix en la disposicio
adequada de la voluntat per
reconeixer i correspondre a un bé
rebut. No només implica sentiments
d’estima o reconeixement, sind
també una resposta practica, que
condueix a paraules o accions que
I’expressen. Per tant, la gratitud
implica una mirada capag de
reconeixer el benefici rebut i, alhora,



condueix a una actuacio coherent
amb aquesta conviccio.

A TEvangeli sovint trobem
referencies a tantes persones que
van tenir detalls amb Jesus, des
d’aquells que van cuidar la seva
familia a Betlem (els pastors, els
mags), fins a aquells que van fer una
mica més suportables el Calvariila
Creu (Simo de Cirene, el bon lladre,
Josep i Nicodem, les dones que
acompanyaven Maria...). Persones
que s’emportarien una mirada, un
somriure o unes paraules agraides de
Jesus.

A TEvangeli, el gracies de Jesus que
ressona amb més forca és aquell que
dirigeix al seu Pare: “T’enalteixo,
Pare, Senyor del cel i de la terra,
perque has revelat als senzills tot
aixo que has amagat als savis i
entesos” (Mt 11,25). “Aquestes coses”,
la saviesa de Déu que Jesus ens
ensenya, és, de la mateixa manera



que la creacid, un coneixement de
Déu i del mon assequible a tothom.
Es un llenguatge que és més facil
d’entendre per “als petits”, aquells
que miren el mon amb senzillesa i
sense prejudicis, i sOn conscients
d’haver-ho rebut tot.

Una mirada i un cor agraits

Com recorda el Compendi de la
doctrina social de UEsglésia, “el
comportament que ha de
caracteritzar I’home davant la
creacio és essencialment el de
gratitud i reconeixement: el mon, en
efecte, remet al misteri de Déu que
I’ha creat i el sosté [...]. El mén
s’ofereix a ’esguard de ’'home com a
traca de Déu, lloc en el qual es
desvela la Seva poténcia creadora,
provident i redemptora”.””

Des de la seva fe en la creacio i la
seva mirada agraida, el cristia esta
cridat a modelar les seves accions
segons l’acceptacio agraida dels dons



divins. En I’exercici de la seva
llibertat, I’home pot optar per una
actitud de poder autonom, que
n’exclogui el domini divi, o, al
contrari, triar apreciar la realitat
com un do, que reforci aixi la seva
dependencia d’adoracié a Déu. En el
primer cas, les coses creades es
consideren objectes que es
manipulen i es posseeixen
arbitrariament, mentre que en el
segon es tracten com a dons i, per
tant, es reben, s’admiren, es
comprenen, es gaudeixen, es
comparteixen i, sobretot, es remeten
a Déu, de qui procedeixen. Tota
decisio humana, per concreta que
sigui o irrellevant que semblj,
implica en ultima instancia
I’acceptacio agraida dels dons de Déu
0 el seu rebuig.

Pot ser que ens passin pel cap tants
exemples del dia a dia: la celebracio
d’una ocasio especial amb familiars i
amics, un assoliment en la nostra



vida professional, ’oportunitat d’'una
nova experiéencia, gaudir compartint
algun talent... De fet, els dons divins,
en sentit ampli, comprenen tota la
realitat que hem rebut, incloent-hi
I'univers material i la relacié amb els
altres.

L’acceptacio agraida d’aquests dons
es manifesta de manera singular en
I’acceptacio i acollida de I’altre com
un do: “Feta a imatge i semblanca de
Déu (cf. Gn 1,26), i constituida en
I'univers visible per viure en societat
(cf. Gn 2,20.23) i dominar la terra (cf.
Gn 1,26.28-30), la persona és, doncs,
des del principi, cridada a la vida
social: Déu no ha creat I’home com
un ‘ésser solitari’, siné que I’ha
volgut com un ‘ésser social’. La vida
social no és, doncs, exterior a ’home:
aquest no pot créixer ni realitzar la
seva vocacio si no és en relacio amb
els altres”.” La conseqiiéncia de
I’acceptacio agraida de l’altre és la



cura dels altres, que passa per la
preocupacio i edificacio del bé comu.

Acollir ’altre com un do: una
invitacio al bé comu

El papa Francesc recorda que
I’ecologia integral —concepte
estretament relacionat amb la cura
de la creacid, entesa no només com a
naturalesa, sind també en la seva
dimensio humana i social— és
inseparable de la noci6 de bé comu,
en la mesura que aquest principi
exerceix un paper central i
unificador en I’ética social. La nostra
dedicacio a preservar i tenir cura de
la creacio sera molt més genuina com
més s’orienti a la promocio del bé
comu, entes com “el conjunt
d’aquelles condicions de la vida
social que permeten, tant a les
col-lectivitats com als membres
individuals, d’atenyer la propia
perfeccio més plenament i meés
rapidament”,'” és a dir, el



desenvolupament huma integral i
sostenible.

Quan ens trobem amb els problemes
dels altres o de la comunitat en la
qual vivim, com a cristians hauriem
de sentir la inquietud d’anar a la
seva trobada: és aleshores que estem
cridats a respondre amb la
responsabilitat i la generositat de qui
busca efectivament el bé de tots els
homes. I’ideal del bé comu —que no
és una cosa abstracta, sino que té un
contingut molt concret— es presenta
llavors com una crida a tots els
membres de la societat a col-laborar
segons les seves propies capacitatsia
anar més enlla dels interessos
particulars. Aixo implica no guiar-se
exclusivament pels mateixos
interessos, sind apuntar a un horitzo
il-luminat per la caritat, que
s’expressa en I'obertura als altres i
en la capacitat d’harmonitzar els
diferents aspectes —familiars,
socials, politics, culturals, tecnics,



etcétera— que caracteritzen una
societat complexa com la nostra.

En aquesta perspectiva hi ha
subjacent la consciéencia de la infinita
dignitat de tota persona humana,
més enlla de qualsevol circumstancia
i en qualsevol estat o situacio; i que,
per aixo, I'ordre de les coses ha
d’estar subordinat a ’ordre de les
persones i no al revés, com el mateix
Senyor va donar a entendre quan va
dir que dissabte ha estat fet per a
I’home, i no ’home per al dissabte
(cf. Mc 2, 27). Aquest ordre, fundat en
la veritat i animat per la caritat,
perfila I’objectiu prioritari del bé
comu: una societat que vol ser al
servei dels éssers humans en tots els
nivells.

Una manifestacio d’aquest
desafiament la trobem, per exemple,
en 'impacte de la tecnologia. No
podem ignorar els signes dels temps
actuals, en els quals les relacions



socials s’han tornat més complexes a
causa de la facilitat i rapidesa de la
comunicacio, el transport i tants
altres mitjans tecnologics que
introdueixen nous estils de vida i
formes d’associacio interpersonal.
Aquests mitjans impliquen una certa
ambiguitat, en la qual el progrés en
general va acompanyat de la
possibilitat de riscos per a la dignitat
i el desenvolupament humans.
L’impacte de les innovacions pot
donar lloc tant a iniciatives solidaries
com al drama de conflictes i
divisions, segons l’actitud que
s’adopti; a reconnectar amb les
persones o a tenir-hi una relacio mes
superficial; a ’aprenentatge o a
I’addiccid; a ’explotacio de la
persona o a noves possibilitats de
desenvolupament... Acollir la creaci6
en aquest cas significa salvaguardar
el respecte de la persona com a tal,
en la finalitat i els mitjans, i guiar-se
per uns principis étics i no
eficientistes.



Edificar el bé comu en comunio

Cal que cadascu de nosaltres
assumeixi la seva parcel-la en el bé
comu, és a dir, que aportem el que
hem estat cridats a fer en aquest
mon, el que només nosaltres podem
oferir, perqué ningu no ens pot
substituir en aquesta tasca. Aquesta
actitud va en contra d’una actitud
passiva, d’'una indiferéncia
acomodada o d’un individualisme
tancat en la cerca del benestar propi,
ja que implica un compromis continu
1una manera de complicar-se la vida
per col-laborar en la formacié d’'un
ambient de comunio. “Perqueé una
cosa és sentir-se obligats a viure
plegats, i una altra de molt diferent
és apreciar la riquesa i la bellesa de
les llavors de la vida en comu que cal
buscar i conrear plegats.”™

En l’aspecte dinamic, el bé comu es
fa en les activitats ordinaries de cada
ciutada. Al cap i ala fi, les condicions



socials s’estableixen a través de les
relacions personals i el treball, que
poden contribuir o perjudicar un
ordre social, juridic i de serveis solid
(que sovint coincideix amb els drets
humans basics, com I’alimentacio,
I’habitatge, el transport...). Per aixo
és essencial complir les nostres
tasques diaries amb excel-léncia, i les
duem a terme amb competéncia i
passio. Com ho podem fer?
Informant-nos i desenvolupant una
consciencia més profunda de la
realitat que ens envolta, sense caure
en la trampa de la resignacio amb el
pretext que les nostres accions no
tenen cap repercussio. Crist mateix
posa com a mesura del seu judici
accions petites (donar menjar, donar
de beure, vestir...) efectuades a
persones petites (els germans meus
més petits) (cf. Mt 25, 31-46).

D’altra banda, el magisteri eclesial ha
reiterat sempre la crida dels cristians
a participar i assumir



responsabilitats en la vida publica.
La constatacié que necessitem una
comunitat més amplia ens hauria de
dur a combinar forces per promoure
millor el bé comu en comunio amb
els altres. En aquest sentit, Jesus ens
dona I’exemple del bon samarita (cf.
Lc 10, 25-37) que, amb les seves
accions, ens va fer adonar-nos que
“lexisténcia de cadascu de nosaltres
esta lligada a la dels altres: la vida no
és temps que passa, sino temps de
trobada”."

De tots aquests aspectes en conjunt,
sorgeix el que podem anomenar la
dimensio intrinseca del bé comu, que
significa fonamentalment viure bé
en comunitat. En altres paraules, no
n’hi ha prou amb fer el bé als altres,
sind que cal voler fer el bé amb els
altres. La solidaritat va més enlla de
la responsabilitat personal en un
afany concret: condueix al desig de
ser amb els altres i treballar amb ells
per ajudar-los a assolir els seus



objectius. La forca d’aquesta
perspectiva rau en el fet d’adonar-se
que el bé comu no es refereix només
a les condicions, que son només
externes, sind que, sobre aquesta
base i per mitja de les relacions, es
construeix el bé individual i social.

La suma de molt pocs

El simple fet de ser conscients que
estem junts és en si mateix un bé, en
la mesura que aporta la seguretat
d’un entorn en el qual les
insuficiéncies i els errors personals
troben en I’altre un suport i una
ajuda per superar-los. Quan una
comunitat s’'uneix davant d’una
catastrofe natural, per exemple, per
ajudar a salvar les persones i el seu
entorn, malgrat el dolor, el sofriment
0 el cansament, hi ha una plenitud
interior per haver fet el bé junts i
una profunda gratitud compartida.
El repte és aconseguir aquesta
mateixa intensitat en el dia a dia.



Es quelcom en qué segurament
hagim tingut experiéncia, pero no
sempre és facil tenir present el bé
que aporten els altres: pot passar que
la nostra tendencia sigui la de
resoldre les coses pel nostre compte,
o la de demanar un favor, o fer-lo,
portant sempre el compte d’entrades
i sortides.

Avangar cap al bé comu intrinsec, en
canvi, requereix una formacio que
ens permeti entrar en la logica de la
gratuitat de les relacions, de la
misericordia i de la comunio.
“Gaudim d’un espai de
corresponsabilitat capa¢ d’iniciar i
generar nous processos i
transformacions. Siguem part activa
en la rehabilitacio i I’auxili de les
societats ferides. Avui estem davant
la gran oportunitat de manifestar la
nostra essencia fraterna, de ser altres
bons samaritans que carreguin sobre
si el dolor dels fracassos, en comptes
d’accentuar odis i ressentiments.



Com el viatger ocasional de la nostra
historia, només falta el desig gratuit,
pur i simple de voler ser poble, de ser
constants i incansables en la tasca
d’incloure, d’integrar, d’aixecar el
caigut [...]. Alimentem allo que és bo
i posem-nos al servei del bé.”"”

Aixi, gratuitat i gratitud van junts:
guien la nostra relacié amb els altres,
ila fonamenten en la nostra relacio
amb Déu. Una relacio de fills agraits i
responsables.

kK 3k

El llibre del Génesi revela que 'home
esta cridat a ser el guardia i
protagonista de la creacio, exercint
una sobirania compartida perque
I’ha rebut de Déu, I'tinic sobira. De
fet, ho hem rebut tot d’Ell i mai no li
ho podrem agrair prou. Tanmateix,
el que hi ha a les nostres mans no és
poc: mitjancant una actitud
d’acceptaci6 agraida dels dons divins,
estem cridats a reconéixer-los com a



talsia cuidar, desenvolupar i
enriquir la creacio. Aquesta actitud
de gratitud s’estén a ’acollida de
I’altre com a do i es tradueix en la
participacio i responsabilitat de
cadascu en ’edificacié del bé comu,
ja sigui en les relacions quotidianes o
en l’accio publica, i sobretot en fer el
bé amb els altres. Es aixi que ’home
actualitza i realitza la seva condicio
d’ésser social, fent brillar els llagos
de fraternitat mentre contribueix al
floriment dels altres.

Leticia Braga y Vitoria Volpato

" Compendi de la doctrina social de
PEsglésia, 26.

® compendi de la doctrina social de
PEsglésia, 487.

Bl Compendi de la doctrina social de
PEsglésia, 149.



"I Compendi de la doctrina social de
PEsglésia, 164.

51 Francesc, Humana communitas, 6.

 Prancesc, videomissatge al TED
2017 de Vancouver (26 d’abril de

2017): L’Osservatore Romano (27

d’abril de 2017), p. 7.

I Francesc, Fratelli tutti, 77.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-
v-fills-agraits/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-v-fills-agraits/
https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-v-fills-agraits/
https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-v-fills-agraits/

	Ves, i tu fes igual (V): Fills agraïts

