opusdei.org

La Llei de Déuila
misericordia

Qui és el meu proisme? El
Senyor respon a aquesta
pregunta d’un doctor de la llei
amb la parabola del bon
samarita. Obre aixi davant d’ell,
1 davant nostre, ’horitzo de les
benaurances, que mostren la
profunditat de la Llei de Déu.
Nou article sobre la
misericordia.

09/01/2018

Un doctor de la llei es va acostar una
vegada a preguntar al Senyor que



havia de fer per aconseguir la vida
eterna. En realitat, volia posar a
prova l'ortodoxia d’aquell rabi de
Natzaret, de qui pel que sembla no
sabia que pensar.[1] Pero el Senyor
no es molesta; accepta el dialeg i li
retorna la pregunta: «Queé hi ha escrit
en la Llei? Queé hi llegeixes?».[2] El
doctor respon amb unes paraules del
Shema Israel, Escolta Israel, que tots
els israelites aprenien de petits:
«Estima el Senyor, el teu Déu, amb
tot el cor, amb tota I’anima i amb
totes les forces»;[3] i postil-la, amb el
llibre del Levitic: «Estima els altres
com a tu mateix».[4] Tots els
manaments de la Llei i dels Profetes
es fonamenten en aquests dos,[5] de
manera que el Senyor diu: «Has
respost bé: fes aixo i viuras».[6] El
doctor no esperava que la seva
pregunta es resolgués amb aquesta
senzillesa desarmant. «Pero ell, amb
ganes de justificar-se»,[7] insisteix
llavors amb una nova pregunta: «I
qui son els altres que haig



d’estimar?».[8] No es rendeix el
Senyor, que es vol guanyar la
confianga del seu interlocutor. Parla
llavors al cor, i amb ell als homes i
les dones de tots els temps, amb el
seu llenguatge en un temps pla i
solemne: és la parabola del bon
samarita.

“Fer-se proisme”

En el pobre home assaltat al cami de
Jerusalem a Jericd, els Pares de
I’Església veien Adam, i amb ell —
perqué Adam significa precisament
“home”— la humanitat maltractada
pel seu propi pecat, pel nostre propi
pecat. En el bon samarita
reconeixien Jesus, que ve amb
paciencia a guarir-nos, després que
passessin de llarg els qui en realitat
no eren capacos de portar la salvacio
al mon. EllL, en canvi, si que pot, i vol.
Aixi imagina una antiga i venerable
homilia la seva trobada amb Adam
—(que és també la trobada amb



cadascun de nosaltres— en el seu
descens als inferns: «Jo soc el teu
Déu, que per tu i per tots els que han
de néixer de tu m’he fet el teu fill; i
ara et dic que tinc el poder
d’anunciar als que estan encadenats:
“Sortiu”, i als que es troben en les
tenebres: “II'lumineu-vos”, i als que
dormen: “Aixequeu-vos».[9] Amb
Jesus, son cridats a portar la seva
salvacio —a ser bons samaritans—
els seus ungits: els cristians. Com el
seu Senyor, també ells han
d’embenar les ferides dels homes i
tirar-hi oli i vi :[10] han de ser bons
hostalers fins que torni el samarita.
«Aquest hostal, si ho advertiu, és
I’Església. Ara és hostal, perque la
nostra vida és un lloc de pas; sera
una casa que mai abandonarem, una
vegada que hagim arribat sans al
regne dels cels. Mentrestant,
acceptem gustosos la cura a I’hostal».
[11]



Aquest és I’horitzo que el Senyor vol
obrir al doctor de la llei, i amb ell a
tots els cristians, i a tots els homes.
No li retreu la seva estretor: el fa
pensar primer, 1 després, somiar:
«Ves (...), , 1 tu fesigual».[12] Com
passa sovint en els Evangelis, és bo
no passar massa de pressa sobre la
concisio del relat. La resposta a la
pregunta de Jesus —«qui va ser el
seu proisme?»— resulta certament
obvia: «El qui el va tractar amb
amor».[13] 1 que no és evident, en
canvi, és per que el Senyor fa aquesta
pregunta, que capgira el
plantejament del doctor de la llei:
«Jesus inverteix la perspectiva: no es
tracta de reconeixer I’altre com el
meu semblant, sind de ser capacg de
fer-me semblant a I’altre».[14]
Davant d’una actitud estreta, que
delimita el camp d’accio per fer el bé
—sospesant per exemple si els altres
pertanyen al meu grup, o em
tornaran després el favor—, el



Senyor respon convidant a aixecar la
vista, a ser ell mateix proisme.

La paraula proisme passa aixi de
qualificar un tipus de persones que
mereixerien la meva atencio, a
convertir-se en una qualitat del cor.
Pedagogia de Déu, que capgira la
pregunta: “a qui s’ha de fer el bé?”, i
aixi la transfigura: el que era materia
de discussio i casuistica a les escoles
rabiniques —on era el limit, fins on
havia de compadir-me dels altres—
es converteix en un repte audag. El
cristia, deia sant Joan Pau II, «no es
pregunta a qui ha d’estimar, perqué
preguntar-se “qui és el meu
proisme?” ja implica posar limits i
condicions (...) La pregunta legitima
no és “qui és el meu proisme?”, sino
“¢de qui m’he de fer proisme?”.11a
resposta és: “qualsevol que pateixi
necessitat, encara que em sigui
desconegut, es converteix per a mi en
proisme, a qui haig d’ajudar”».[15] Es
la proximitat,[16] neologisme del



Papa Francesc que ens recorda la
nostra vocacio a ser proxims al
nostre proisme, a ser «illes de
misericordia al mig del mar de la
indiferencia».[17]

El cami cap a la plenitud de la llei

Es podria dir que aquest dialeg amb
el doctor de la llei tractava des del
cami que va dels ensenyaments
morals de ’Antic Testament fins a la
plenitud de la vida moral en Crist. I
és que, com recorda sant Pau, la llei
del poble elegit és bona i santa,[18]
pero no definitiva. S’ordenava,
sobretot, preparar els cors per a
I’arribada de Nostre Senyor.

La pregunta del fariseu —«Mestre,
quin és el manament més gran de la
llei?»[19]— sembla que reflecteix
cert aclaparament davant la multitud
de preceptes que, amb una visio
legalista, s’havien anat introduint en
la vida religiosa israelita. En un altre
moment, Jesucrist es queixa dels



doctors de la llei «que feu portar a la
gent carregues insuportables, pero
vosaltres no les toqueu ni amb un sol
dit».[20] Encara més, en ocasions les
tradicions humanes havien acabat
sent una excusa per no subjectar-se a
un mandat divi: aixi, el Senyor
denuncia l’actitud dels qui
s’escudaven amb les ofrenes del
Temple per no ajudar els seus pares.
[21]

Per aixo, Jesucrist apunta al que és
fonamental: ’'amor a Déu ial
proisme. D’aquesta manera, es
compleix el que diu d’Ell mateix: que
no ha vingut «a anul-lar-los sin6 a
dur-los a la plenitud».[22] I’alianca
que Déu havia celebrat amb el seu
poble incloia unes prescripcions que
no tenien el sentit original
d’imposar-los carregues sino, molt al
contrari, el de portar-los per camins
de llibertat: «Avui et proposo
d’escollir entre la vida i la mort,
entre la felicitat i la desgracia. Avui



et mano que estimis el Senyor, el teu
Déu (...). Si ho fas aixi, viuras, seras
nombros, i el Senyor, el teu Déu, et
beneira en el pais on ara entraras per
prendre’n possessio».[23]

La terra promesa als hebreus és una
figura de la terra interior en que els
homes i les dones de tots els temps
podem entrar, si vivim en el seu
autentic sentit els manaments del
Senyor. S6n una porta per arribar a
la comuni6é amb Déu, perque fora,
qualsevol altra terra resulta
inhospita: «El que cal per aconseguir
la felicitat, no és una vida comoda,
sind un cor enamorat».[24]

Si els preceptes rituals i legals del
poble d’Israel van cessar amb la
vinguda de Jesucrist, els Deu
Manaments, coneguts també com el
Decaleg, son perennes: recullen els
principis fonamentals per poder
estimar Déu —posant-lo per damunt
de tot, respectant el seu nom sant,



dedicant-li els dies de festa, com fem
els cristians diumenge—1i els altres
—fomentant I’afecte i la reveréncia
als pares, protegint la vida, la puresa
de cor, etc.—. Quantes generacions
d’israelites van meditar la veritatila
sol-licitud de Pare que comporten
aquestes deu paraules! «Tindré
sempre per herencia el teu pacte: és
I'alegria del meu cor»,[25] una
mostra de la misericordia divina, que
no vol que ens extraviem, que vol
que tinguem una vida plena. El mon
es pot rebel-lar de vegades contra els
manaments, com si fossin
imposicions passades, propies d’'un
estadi infantil de la humanitat; pero
no falten exemples de com
s’enfonsen les societats i les persones
quan creuen que els poden ignorar.
Les deu paraules del Senyor son les
constants de 'univers interior de
I’home; si s’alteren, el seu cor es
desfigura.

Perque sigueu fills del vostre Pare



El Decaleg queda com englobat en la
Nova Llei que Jesucrist ha instaurat
en salvar-nos donant la seva vida a la
creu. Aquesta llei nova és la gracia de
I’Esperit Sant donada mitjancant la fe
en Crist.[26] Ara, per tant, ja no
tenim nomeés un horitzo moral al
qual aspirar: es tracta de viure en
Jesus, d’assemblar-nos-hi cada
vegada més, deixant que I’Esperit
Sant ens transformi, per complir aixi
els seus manaments.

Com ens podem assemblar més a
Jesucrist? On podem veure la seva
manera de ser? Diu el Catecisme que
«les benaventurances dibuixen el
rostre de Jesucrist i en descriuen la
caritat».[27] En aquests
ensenyaments que recullen els
evangelis, veiem el retrat de Nostre
Senyor, el seu rostre que revela
I’amor compassiu del Pare cap a tots
els homes. Aquestes recullen les
promeses fetes al Poble Elegit, pero
les perfeccionen ordenant-les no ja a



la possessio de la terra, sino al Regne
del Cel.[28]

En I’evangeli de Mateu, les primeres
quatre benaventurances fan
referéncia a una actitud o forma de
ser que se centra en les paraules de
Jesus:[29] «Benaventurats els pobres
d’esperit», «els que ploren», «els
mansos», els que tenen gana i set de
justicia». Conviden a confiar
totalment en Déu i no en els nostres
recursos humans, a enfrontar amb
sentit cristia els sofriments, a ser
pacients dia a dia. A aquestes
benaventurances se n’afegeixen
d’altres que posen l’accent a I’accio:
«Felicos els compassius», «els nets de
cor», «els qui treballen per la pau», i
d’altres més que adverteixen que per
seguir Jesus hem de patir algunes
contradiccions, [30] sempre amb
I’alegria, ja que «la felicitat del Cel és
per als qui saben ser felicos a la
terra».[31]



Les benaventurances certament
manifesten la misericordia de Déu,
que s’entossudeix a donar un goig
sense limits als qui el segueixen:
«Alegreu-vos-en i celebreu-ho,
perque la vostra recompensa és gran
en el cel».[32] No sOn, tanmateix, una
col-leccié d’aforismes per imaginar
un mon utopic millor que algu
s’ocupara de fer possible, o per
consolar-se falsament davant de les
dificultats del moment. Per aixo, les
benaventurances son també crides
exigents de Déu al cor de cada home,
que empenyen a comprometre’s a
treballar pel bé ila justicia ja en
aquesta terra.

Considerar amb frequiencia les
benaventurances, potser en I’oracio
personal, ajuda a saber com aplicar-
les en la vida diaria. Per exemple, la
mansuetud es concreta tantes
vegades en «el somriure amable a
qui et molesta; aquell silenci davant
I’acusacio injusta; la teva conversa



bondadosa amb els pesats i els
inoportuns; no fer cas cada dia d’'un
detall i un altre enutjosos i
impertinents dels qui conviuen amb
tu...».[33]

Alhora, qui intenta viure segons
I’esperit de les benaventurances, va
incorporant a la seva personalitat
unes actituds i maneres de jutjar les
coses que li donen més facilitat per
complir els manaments. La puresa de
cor li permet veure la imatge de Déu
en cada persona, considerant-la com
a digna de respecte i no com a
objecte per satisfer uns desitjos
retorcats. Ser pacifics ens porta a
viure com a fills de Déu, i a
reconeixer els altres com a fills seus,
seguint aquest «cami
incomparablement més alt»[34] de la
caritat, que «tot ho excusa, tot ho
creu, tot ho espera, tot ho suporta,
[35] transformant els greuges en una
ocasio d’estimar i resar pels qui fan
mal. [36] En definitiva, emmotllar el



nostre cor segons els contorns que
tracen les benaventurances fa
realitat 'ideal que Jesucrist ens
proposa de ser «misericordiosos com
ho és el vostre Pare».[37] Ens
transformem en portadors de I’'amor
de Déu, aprenem a veure en els
altres aquest proisme que necessita
la nostra ajuda; som en Crist aquest
bon samarita que sap conduir-se per
la misericordia per complir en
plenitud la llei de la caritat. El nostre
cor s’eixampla llavors, com va passar
amb el de la Verge Santissima.

Carles Ayxela - Rodolfo Valdés

[1] Cf. Lc 10, 25.
[2] Lc 10, 26.
[3] Dt 6, 5.

[4] Lv 19, 18.



[5] Mt 22, 40.
[6] Lc 10, 28.
[7] Lc 10, 29.
[8] Lc 10, 29.

[9] Homilia sobre el gran dissabte
sant (PG 43, 462).

[10] Lc 10, 34.

[11] Sant Agusti, Sermo 131, 6.
[12] Lc 10, 37.

[13] Lc 10, 37.

[14] Francesc, Missatge, 24-1-2014.

[15] Sant Joan Pau II, Missatge, 2-
I1-1999.

[16] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-X1-2013), n. 169.

[17] Francesc, Missatge, 4-X-2014.



[18] Cf. Rm 7, 12.

[19] Mt 22, 36.

[20] Lc 11, 46.

[21] Mt 15, 3-6.

[22] Mt 5, 17.

[23] Dt 30, 15-18.

[24] Sant Josepmaria, Solc, 795.
[25] Sal 119 (118), 111.

[26] Cf. Sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologica, I-11, q. 106, a. 1, c. 1 ad 2,
cit. en sant Joan Pau II, Enc. Veritatis
Splendor, 6-VIII-1993, n. 24.

[27] Catecisme de ’Església Catolica,
n. 1717.

[28] Cf. Catecisme de I’Església
Catolica, n. 1716.

[29] Cf. Mt 5, 3-12.



[30] Cf. Mt 5, 10-12.

[31] Sant Josepmaria, Forja, num.
1005.

[32] Mt 5, 12.

[33] Sant Josepmaria, Cami, n. 173.
[34] 1 Co 12, 31.

[35] 1 Co 13, 7.

[36] Cf. Mt 5, 44-45.

[37] Lc 6, 36.

Copyright © www.opusdei.org

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-
la-llei-de-deu-i-la-misericordia/
(20/01/2026)


https://www.opusdei.org
https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-la-llei-de-deu-i-la-misericordia/
https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-la-llei-de-deu-i-la-misericordia/
https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-la-llei-de-deu-i-la-misericordia/

	La Llei de Déu i la misericòrdia

