
opusdei.org

Ves, i tu fes igual
(IV): cridats a
escoltar

En un món on la comunicació
és un valor en alça, a l’abast
d’un clic, el veritable diàleg pot
ser cada vegada més difícil
d’aconseguir. També en això els
cristians tenim l’exemple de
Jesús, que surt a trobar els qui
pensen diferent i acull les
persones per sobre de
desacords o errors.

13/06/2025



Els Evangelis relaten alguns dels
diàlegs de Jesús amb diferents
persones, tot i que en podem
imaginar molts d’altres. Un dels més
commovedors que se’ns presenten és
la seva conversa a soles amb la dona
samaritana, al costat d’un pou. Els
apòstols se sorprenen quan tornen
del poble al qual havien anat a
buscar menjar i es troben el Mestre
parlant amb una dona, una que ha
anat sola a buscar aigua, al migdia,
en lloc d’anar-hi amb les altres dones
del poble en moments més frescos.
Ella mateixa està sorpresa que Ell li
dirigeixi la paraula, ja que, com
explica l’evangelista, “els jueus no es
fan amb els samaritans” (Jn 4, 9). En
aquesta escena, Jesús ens ensenya a
interessar-nos per tothom. Amb
tendresa refinada, la guia suaument
cap a la veritat. No ignora les seves
creences errònies o les seves accions
pecaminoses, però tampoc la
condemna, acusa o pressiona.
Reconeixent la fe que tenen en comú



i escoltant la seva explicació del que
ella creu, simplement respon donant
testimoni de la veritat de la revelació
i, sobretot, de la dignitat i el valor
que cada persona té als ulls.

Una conversa cara a cara

Potser has tingut una experiència
similar: ser escoltat i pres
seriosament per algú, fins i tot quan
hi estàs en desacord. Potser aquesta
persona va permetre que
t’expressessis i expliquessis el teu
pensament, va escoltar atentament el
teu punt de vista, sense interrompre’t
ni impacientar-se. Potser va fer
preguntes que, tot i que eren
desafiadores i provenien clarament
d’una posició diferent, estaven
formulades amb veritable respecte i
interès genuí, demostrant així una
escolta atenta.

És possible que t’impactés la seva
disposició a canviar d’opinió, a
aprendre del que havies de dir; veure



que una persona pot tenir les seves
pròpies idees i alhora sostenir-les
amb humilitat i una certa gràcia que
conviden a un clima de respecte
mutu. No és que el teu interlocutor
no tingués una opinió sobre el tema,
o que canviés la seva actitud per
coincidir amb la teva, sinó que
mostrava estima cap a la teva
persona: va demostrar que li
importaves, fins i tot encara que no
et convencés de res més. Aquesta
actitud fins i tot et pot haver donat
un ànim nou, no només per formar i
expressar els teus propis judicis, sinó
també per permetre que les teves
creences siguin confrontades per les
dels altres. En ser escoltat, et vas
sentir animat a escoltar els altres. El
diàleg veritable és contagiós.

Potser la discussió era sobre quelcom
intranscendent, com, per exemple, si
una sèrie en particular val la pena o
no. N’ets un gran fan, però amb un
tacte exquisit l’altra persona va



aconseguir expressar delicadament
el seu desacord sense que et sentissis
insultat. O pot ser que fos sobre un
tema més seriós, de política o
economia. Hi ha moltes maneres
vàlides d’organitzar la societat:
desenvolupar i promoure una
posició en el que podríem anomenar
l’esfera “temporal” és signe d’una
maduresa humana saludable, però
poder escoltar i aprendre des de la
posició dels altres és encara millor.
Hi ha alguns problemes que
transcendeixen l’aspecte temporal,
com ara qüestions religioses o
ètiques. Si aquest va ser el tema de
conversa, llavors hi havia una veritat
objectiva en joc. Però d’alguna
manera el teu interlocutor no només
va mantenir un desacord tranquil,
sinó també una consideració
reflexiva cap al que havies de dir.

Fos quin fos el tema en qüestió,
aquesta persona et va comunicar la
veritat més important de totes: que



ets important, que tens valor, que ets
estimat. «No som el producte casual i
sense sentit de l’evolució. Cadascú de
nosaltres és el fruit d’un pensament
de Déu. Cadascú de nosaltres és
volgut, cadascú és estimat, cadascú
és necessari».[1] El fet que cada
persona és creada per amor és la
primera veritat que tots estem
cridats a abraçar i la primera veritat
que estem cridats a compartir amb
els altres. En parlar sobre aquesta
bonica realitat de la dignitat
humana, la constitució Gaudium et
Spes explica: «[L’home] no existeix si
no és perquè, creat per Déu per
amor, sempre, per amor, és
conservat; i no viu plenament segons
la veritat, a no ser que reconegui
lliurement aquell amor i es confiï al
seu Creador».[2]

Diàleg: junts cap a la veritat

El diàleg veritable s’estableix quan
dues persones que parlen entre elles



busquen la veritat. Cadascuna té la
seva pròpia perspectiva i
experiència, i encara que això hagi
arrelat en una convicció forta, el
diàleg no construeix murs; al
contrari, es caracteritza per
l’obertura a l’altre i el desig
d’aprendre d’ell. Això es deu al fet
que el diàleg genuí està motivat pel
desig d’apropar-se cada vegada més
a la veritat, i si és possible, amb els
altres.

No ens involucrem en el diàleg per
defensar les nostres opinions o
convèncer els altres, sinó per
caminar junts cap a la veritat. Com
va dir el papa Francesc el Dia
Mundial de les Comunicacions: «Hem
de resoldre les diferències
mitjançant formes de diàleg que ens
permetin créixer en la comprensió i
el respecte. La cultura de la trobada
requereix que estiguem disposats no
només a donar, sinó també a rebre
dels altres».[3] Això significa estar



oberts a rebre qualsevol llum que
pugui venir de l’altra persona, bé
perquè contribueix positivament al
nostre coneixement, bé perquè
revela una esquerda en la nostra
actitud de la qual no érem
conscients. «I intentant comprendre
els altres, entendre els seus punts de
vista, es descobreixen aspectes
veritables que no s’havien
considerat, s’afinen millor les
propostes i, en definitiva, un es fa
més comprensible. Si, en canvi, el
treball de comunicació ignora les
preguntes o perplexitats de l’altre, el
monòleg suplanta el diàleg».[4]

Curiosament, el primer manament,
tant en la llei jueva com en
l’ensenyament de Jesús als cristians,
comença amb un verb imperatiu que
precedeix el mateix manament:
“Escolta, Israel” (Dt 6, 4 i Mc 12, 29).
L’amor a Déu i l’amor als altres
impliquen necessàriament obrir les
orelles, estar atents a la paraula de



Déu i a les necessitats dels qui ens
envolten.

Si la veritat mateixa és el nostre
motiu més alt per al diàleg, no
podem descuidar mai una de les
veritats més grans de totes: l’amor de
Déu per la persona amb la qual
estem tractant. Per molt de bé que
esperem fer en convèncer algú de la
veritat sobre qualsevol tema en
particular, no ho podem fer a costa
de la veritat sobre la seva dignitat
com a persona. Independentment del
que estigui en discussió, el nostre
respecte envers els altres no pot
dependre del fet que estiguin d’acord
amb nosaltres. La nostra manera de
tractar les persones diu molt més que
qualsevol argument i hauria de
parlar sobre la seva dignitat personal
com a fills de Déu. «L’ésser humà ha
de ser respectat amb devoció
religiosa. Ens hem de tractar els uns
als altres amb aquell sentit de temor
reverencial que sentim quan estem



en presència del que és sagrat,
perquè això som els éssers humans:
éssers creats a imatge de Déu (cf. Gn
1, 27)».[5]

La responsabilitat de ser lliures

Aquesta realitat de la dignitat
humana és la base mateixa de la
llibertat, inclosa la llibertat d’opinió i
d’expressió, així com la llibertat
religiosa i de consciència.
Precisament perquè cada persona és
creada per Déu com un individu
únic, i també amb la seva pròpia
llibertat humana, podem discrepar
els uns dels altres en el que
considerem veritable. Que d’aquesta
llibertat en resulti una gran
diversitat d’opinions i enfocaments
sobre les coses, evidencia que l’ésser
humà és d’alguna manera
transcendent i no està determinat
per algun impuls bàsic o instint que
tots tinguem en comú. «Quan s’entén
a fons el valor de la llibertat, quan



s’ama apassionadament aquest do
diví de l’ànima, s’ama el pluralisme
que la llibertat duu en si mateixa».[6]

La diversitat és una cosa digna de
celebrar en la mesura que és una
expressió de llibertat, perquè la
llibertat mateixa és una cosa que ha
de ser estimada i protegida.

Paradoxalment, aquesta llibertat,
que sorgeix de la nostra dignitat
humana, és una llibertat que estem
obligats a utilitzar per la nostra
mateixa naturalesa, per estar «dotats
de raó i de voluntat lliure, i enriquits
per tant amb una responsabilitat
personal».[7] Podem adoptar una
actitud, i ho hem de fer, en les moltes
«coses deixades per Déu a la lliure
discussió dels homes [...] per
exemple, en relació amb les diverses
opinions filosòfiques, de ciència
econòmica o de política, amb els
corrents artístics o culturals, amb els
problemes de llur vida professional o
social, etc.».[8] En aquestes qüestions,



sant Josepmaria sempre animava els
catòlics a defensar «la llibertat
personal que tenen els laics de
prendre, a la llum dels principis
enunciats pel Magisteri, totes
aquelles decisions concretes, d’ordre
teòric o pràctic [...] que cadascú
estimi en consciència més
convenients i més d’acord amb les
seves conviccions personals i
aptituds humanes».[9]

Si bé aquesta és una llibertat de la
qual tothom gaudeix, pertany de
manera especial als laics, les diverses
vocacions personals dels quals tenen
en comú la missió de santificar el
món des de dins. Als cristians
corrents Déu ens parla a través de les
circumstàncies i relacions de la
nostra vida diària, i compartim
aquesta veritat amb els altres a
través de les nostres converses,
amistats i treball, i així portem Crist
al capdamunt de totes les activitats
humanes. Tanmateix, aquestes



activitats de l’àmbit secular, per la
seva naturalesa, generalment es
poden dur a terme de moltes
maneres, i en la mesura que siguin
compatibles amb la veritat, totes són
igualment vàlides. El cristià ha de
reconèixer «les opinions legítimes, si
bé discrepants entre elles, pel que fa
a l’ordenació de la cosa temporal».[10]

O, com li agradava repetir a sant
Josepmaria, «no hi ha dogmes en les
coses temporals».[11]

Sigui on sigui que Déu ens hagi
col·locat, podem estar segurs de
trobar-hi moltes persones bones,
catòliques o no, que proposen
solucions i enfocaments diferents,
però també legítims, per promoure el
bé comú. Per descomptat, això no vol
dir que simplement hàgim d’adoptar
les idees del proïsme sense pensar, o
pitjor encara, no adoptar cap posició.
Això seria menysprear la nostra
pròpia llibertat i privar el món de la
contribució que hi podríem fer. A



més, si no contribuïm a la gran
diversitat d’opinions que estan en
línia amb la veritat, les que no
l’encerten es poden convertir en les
més sorolloses i populars. «Els fills de
Déu, ciutadans de la mateixa
categoria que els altres, hem de
participar sense por en totes les
activitats i organitzacions honestes
dels homes, perquè Crist hi sigui
present. Déu Nostre Senyor ens
demanarà compte estret si, per
deixadesa o comoditat, cadascun de
nosaltres, lliurement, no intentés
intervenir en les obres i en les
decisions humanes de què depenen
el present i el futur de la societat».[12]

Alhora, tot i que som lliures, i tenim
la responsabilitat personal de
participar en els debats del món que
ens envolta i establir i promoure la
nostra pròpia posició, el mateix és
cert per al nostre proïsme.

Llibertat i error



Aquesta llibertat té lloc en qualsevol
diàleg entre persones, fins i tot quan
la veritat està en joc. Tenim la sort de
ser éssers lliures i intel·ligents, i la
“mala sort” que la nostra
intel·ligència és limitada, així que
quan afrontem qüestions
contingents, difícils o que depenen
del temps, de l’espai o de la
sensibilitat humana, el resultat és
una àmplia varietat d’opinions.

La llibertat és el que ens permet
pensar que el gelat de vainilla és
millor que el de xocolata, o que una
república és millor que una
monarquia. Tanmateix, també ens
permet creure en quelcom
objectivament fals, com que la
revenja està justificada o fins i tot
que Déu no existeix. La ignorància i
l’error poden tenir l’ús de la llibertat
en la seva arrel, ja que podem fer
mal ús d’aquest gran regal. En aquest
cas, tanmateix, les diferències sobre
el que sabem i creiem no són només



una expressió de llibertat, sinó que
també poden ser una manifestació de
la limitació humana i, de vegades, del
pecat. Per això no és la diferència en
si mateixa el que estimem, sinó la
llibertat. Realment, hauríem de
defensar la llibertat fins i tot quan
sabem que podria portar a l’error i,
fins i tot, al pecat? De fet, Déu mateix
ha estimat la nostra llibertat fins al
punt que ens dona la llibertat fins i
tot encara que ens aferrem
voluntàriament a l’error.

És important distingir que l’essència
de la llibertat no consisteix en la
possibilitat d’equivocar-se. Podríem
fins i tot caure en la temptació de fer
el contrari del que sabem que és bo,
en un intent d’afirmar la nostra
independència. Tanmateix, la
veritable llibertat és aquella que
troba la veritat i actua en
conseqüència. El contrari seria caure
en lligams que ens incapaciten per



veure, triar i gaudir amb el que és
veritable i bo.

Per tant, estimar i defensar la
llibertat de cada persona —no només
per tenir una opinió que no
compartim, sinó també per aferrar-
se a una creença errònia— no és el
mateix que estimar o defensar l’error
en si mateix. El relativisme moral és
fingir que no hi ha veritat i que, per
tant, el que un pensa realment no
importa, o que tot el que un
considera veritable és igual i el que
importa és que un ho pensa. Podríem
estar temptats de pensar que el que
és caritatiu davant de les diferències
és ser indiferent, adoptar l’actitud de
“tu tens la teva veritat i jo tinc la
meva”. Però la veritable caritat no és
mai indiferent. La caritat busca el bé
de l’altre. Sap que el respecte és
l’únic camí perquè cadascú pugui
arribar a la veritat, i que la meta és
gaudir junts de la llibertat que ens
dona conèixer i estimar Déu.



Perquè els altres ens importen, no
només ens volem apropar cada
vegada més a la veritat, sinó que
també volem això per a ells. Sabem
que la veritat els farà encara més
lliures (cf. Jn 8, 32). I així, sense negar
la llibertat dels altres, estem
disposats a fer el que puguem per
ajudar-los, sempre oberts a rebre
ajuda també per part seva. «La
veritat s’ha de buscar de manera
apropiada per a la dignitat de la
persona humana i per a la seva
naturalesa social, és a dir, mitjançant
una investigació lliure, servint-se del
magisteri o de l’educació, de la
comunicació i del diàleg, per mitjà
dels quals uns exposen als altres la
veritat que han trobat o creuen
haver trobat, per ajudar-se
mútuament en la cerca de la veritat; i
una vegada coneguda aquesta, cal
acceptar-la fermament amb
assentiment personal».[13] Per la
nostra dignitat humana, cadascun de
nosaltres és lliure en la cerca de la



veritat, i el que triem creure és la
nostra elecció lliure, però depenem
els uns dels altres, del diàleg i de
comprometre’ns i acompanyar-nos
lliurement en la cerca.

Fills de Déu

Comentant les paraules de Jesús: “La
veritat us farà lliures” (Jn 8, 32), sant
Josepmaria va ampliar: “Quina
veritat és aquesta que inicia i
consuma en tota la nostra vida el
camí de la llibertat? Us la resumiré
[...]: saber que hem sortit de les mans
de Déu, que som objecte de la
predilecció de la Trinitat Beatíssima,
que som fills d’un Pare tan gran. [...]
No ho oblideu: qui no se sap fill de
Déu, desconeix la seva veritat més
íntima”. Aquesta és la nostra
identitat fonamental, més profunda
que la posició que establim sobre
qualsevol tema. Independentment de
com siguin de diferents les nostres
opinions, això també és cert per al



nostre interlocutor. Podem viure i
transmetre aquesta veritat quan
participem en el diàleg en l’esperit
que Crist ens ha ensenyat.

Així, ens anem identificant amb Crist,
que, per ser Déu, era infinitament
lliure. No perquè pogués triar el mal,
sinó perquè gaudia del bé. També els
àngels i els sants ens han precedit en
aquest camí de llibertat. Cadascú des
del seu caràcter, els seus gustos i
interessos, el seu treball, la seva
època... units en l’amor a Déu i als
altres.

-------

És possible que hagis tingut
l’experiència d’algú que es va negar a
escoltar-te. O que va fer l’efecte
d’escoltar, tot i que impacientment,
mentre que en realitat estava ansiós
perquè deixessis de parlar, i es
preparava com un lleó a punt
d’atacar per destrossar cadascun dels
teus punts, un per un. Potser vas



notar que els teus instints van entrar
en joc, es van accelerar els teus
batecs i et va augmentar la tensió al
pit. Vas sentir la urgència de cridar i
de defensar la teva posició. Potser el
teu interlocutor va ser realment
agressiu o va fer de l’assumpte
quelcom personal. Probablement,
l’última cosa que et venia de gust fer
era ser comprensiu. Però la caritat
requereix comprensió en totes les
circumstàncies, una comprensió que
comunica l’amor de Déu. Si sents que
això va més enllà de tu, tens raó.
Perquè “si estimeu els que us
estimen, qui us ho ha d’agrair?
També els pecadors estimen aquells
qui els estimen. I si feu bé als qui us
en fan, qui us ho ha d’agrair? També
ho fan els pecadors!” (Lc 6, 32-33).
Dialogar amb aquells que pensen
com un mateix, escoltar aquells que
ens escolten, és natural. Però de
vegades ser comprensiu és realment
sobrenatural, un testimoni de Déu
actuant en nosaltres com els seus



instruments, portant la seva tendresa
i afecte, perquè Ell mateix “és bo
amb els desagraïts i amb els
dolents” (Lc 6, 35). És tractant els
altres segons la seva dignitat com a
fills de Déu que nosaltres mateixos
serem “fills de l’Altíssim” (Lc 6, 35).

Stacey Hope-Bailie

[1] Benet XVI, homilia en la missa
d’inici del ministeri petrí, 24 d’abril
del 2005.

[2] Gaudium et Spes, núm. 19.

[3] Missatge del sant Pare Francesc
per a la XLVIII Jornada Mundial de
les Comunicacions, 1 de juny del
2014.

[4] Fernando Ocáriz, discurs en la
clausura del XI Seminari Professional



d’Oficines de Comunicació de
l’Església, 19 d’abril del 2018.

[5] Conferència episcopal nord-
americana, Justicia económica para
todos, 1986, núm. 28.

[6] Sant Josepmaria, Converses, núm.
98.

[7] Dignitatis Humanae, núm. 2.

[8] Sant Josepmaria, Converses, núm.
12.

[9] Ídem.

[10] Gaudium et Spes, núm. 75.

[11] “Las riquezas de la fe”, ABC,
Madrid, 2 de novembre del 1969.

[12] “Las riquezas de la fe”, ABC,
Madrid, 2 de novembre del 1969.

[13] Dignitatis Humanae, núm. 3.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-
iv-cridats-a-escoltar/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-iv-cridats-a-escoltar/
https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-iv-cridats-a-escoltar/
https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-iv-cridats-a-escoltar/

	Ves, i tu fes igual (IV): cridats a escoltar

