
opusdei.org

Ves, i tu fes igual
(III): en primera
línia de la
transformació del
món

Els cristians compartim amb
moltes altres persones el desig
de fer realitat els ideals que
volem per al nostre món:
justícia, solidaritat, caritat.
Tanmateix, és difícil treballar
junts sense frecs o conflictes.
Com poden l’amor, la justícia i
la solidaritat fer-se realitat en
les nostres vides?



11/04/2024

Una mirada ràpida a qualsevol xarxa
social o pàgina de notícies a Internet
ens fa veure dues coses: que hi ha
molt de sofriment al món i que, per
això, que hi ha moltes crides a
construir una societat millor. De
vegades, les veus que fan aquestes
crides semblen harmonioses, altres
vegades poden ser discordants i
demanar coses diferents, i fins i tot
oposades. Tanmateix, el desig de fer
el que és just, la consciència d’una
vulnerabilitat col·lectiva i la
convicció que hem de tenir cura els
uns dels altres, marquen sense cap
dubte la sensibilitat contemporània.

Seguir Crist vol dir preocupar-se pel
món i els seus problemes. Si
realment “el bé, com també l’amor, la
justícia i la solidaritat, no
s’assoleixen d’una vegada per



sempre”, sinó que “han de ser
conquerits cada dia”,[1] cadascun de
nosaltres s’ha de preguntar: com hi
puc contribuir? Quin és el meu
paper?

Una crida a sentir el món com a
nostre

Si ens parem a pensar-ho, el món és
doblement nostre. Hem estat cridats
a cocrear-lo, d’una banda, i a 
coredimir-lo, de l’altra. L’univers,
creat en “estat de fer
camí” (Catecisme de l’Església
Catòlica, 302), ha estat encomanat a
l’home perquè, mitjançant el seu
treball, col·labori en el
perfeccionament de la creació (Gn 1,
28). Alhora, el món està ferit pel
pecat, per la qual cosa també el
sofriment hi és present. Això mou el
cor de Crist. A l’Evangeli veiem com,
en veure les multituds de persones
malaltes, “se’n compadí, perquè
estaven malmenades i abatudes, com



ovelles sense pastor” (Mt 9, 36), i en
curava les malalties. De nou, es
commou davant dels qui l’han seguit
diversos dies i no tenen res per
menjar (cf. Mt 15, 32), i impulsa els
seus deixebles a buscar el remei i fer-
los responsables dels altres: “Doneu-
los menjar vosaltres mateixos” (Lc 9,
13). Amb les poques coses que els
deixebles troben, Jesús fa el miracle
de la multiplicació dels pans i els
peixos. Davant del sofriment o la
indigència, Jesús es compadeix i
respon activament. Surt a buscar
necessitats materials, sempre amb
l’objectiu d’arribar a les ànimes i
portar-les a la vida eterna (cf. Jn 6). I,
de la mateixa manera que el Pare
l’ha enviat, Ell ens envia a col·laborar
en la seva redempció (Jn 20, 21; Mt
28, 18-20).

En altres paraules, l’esforç cristià per
promoure la solidaritat té un motiu
més gran que el simple desig
d’acabar amb el sofriment o mitigar-



lo. Això és bo i noble, però el cor de
Crist demana més: “Tothom
coneixerà que sou deixebles meus
per l’amor que us tindreu entre
vosaltres” (Jn 13, 35). Un fill de Déu
sap que la motivació més profunda
per a l’acció social es basa en l’amor
de Déu al món i a tota la humanitat, i
en el fet que hem estat cridats a
tornar el món a Déu Pare, en Crist, el
seu Fill: “Prou som avisats que de res
aprofita l’home si guanya tot el món,
però es perd ell mateix. No obstant
això, l’expectativa de la nova terra no
ha d’afeblir, ans més aviat excitar, la
sol·licitud de perfeccionar aquesta
terra, on creix el Cos d’aquella nova
família humana que ja és capaç
d’oferir una certa besllum del món
nou”.[2]

Virtuts claus per servir la societat

La crida a transformar el món no es
pot quedar en una idea abstracta.
Cuidar i estimar sempre comporten



acció: la justícia, la solidaritat i la
caritat són virtuts per ser viscudes.
Cadascú perfecciona un aspecte
diferent de les decisions i les
activitats que duem a terme en la
nostra relació amb els altres. I
cadascuna d’aquestes es pot viure en
dues àrees molt àmplies: el nostre
afany per renovar els sistemes i les
estructures en els nostres cercles
socials i les nostres trobades amb
persones.

La definició clàssica de justícia és
“l’hàbit que ens permet donar a
cadascú el que li correspon”.[3] És una
virtut que podem viure en un pla
horitzontal, amb els nostres
companys, o vertical, tant si tenim
autoritat sobre un grup de persones
com si no la tenim. Una idea clau per
viure aquesta virtut és entrenar-nos
per reconèixer què devem als altres
per la nostra relació amb ells. En
primer lloc, podem reflexionar sobre
com vivim la justícia a la nostra



feina, fent-la bé i amb integritat. Si
tenim autoritat, voldrem buscar
veritablement el bé de les persones
de les quals som responsables, no
simplement el nostre benefici.
Tanmateix, si ens prenem
seriosament el fet que Déu ens ha
confiat el món, veurem que la nostra
activitat no acaba en el nostre cercle
immediat de treball i família.
Podríem considerar participar en
altres projectes o unir-nos a
iniciatives, a part del que ja fem, per 
afavorir que altres membres de la
societat puguin assolir unes
condicions de vida dignes.

Com a virtut, la solidaritat ressalta la
nostra interdependència. Si la
justícia reconeix que tota persona
mereix certs béns, la solidaritat
reconeix la nostra unitat amb els
altres: compartim la mateixa
naturalesa humana. Es tracta, per
això, de “la determinació ferma i
perseverant d’obstinar-se en favor



del bé comú”,[4] és a dir, “pensar i
actuar en termes de comunitat”.[5]

D’una banda, l’exercici pràctic
d’aquesta virtut és similar al de la
justícia: amb el nostre treball i els
nostres projectes abordem alguns
trets de la societat, de manera que la
ciutat en què vivim o la comunitat en
què ens movem siguin llocs on cada
persona pugui assolir la seva
plenitud. D’altra banda, la solidaritat
també consisteix a dedicar temps a
compartir el sofriment, no només a
afrontar-lo. Pot ser que alguns de
nosaltres prefereixin lluitar
públicament per alguna causa en
concret i, per exemple, s’esforcin per
sensibilitzar sobre la salut mental i la
seguretat psicològica en les famílies.
D’altres preferiran mostrar
solidaritat de manera més privada,
de tu a tu, com ara visitant ancians o
malalts, sense publicar-ho a les
xarxes socials. La solidaritat és
especialment sensible a la
vulnerabilitat i al sofriment: “Deriva



de saber-nos responsables de la
fragilitat dels altres buscant un destí
comú” i “s’expressa concretament en
el servei”.[6]

Tanmateix, la justícia i la solidaritat
cristianes es fonamenten en quelcom
més que reconèixer la nostra
humanitat comuna. Gràcies a la fe,
veiem que tenim en comú un origen
diví i humà, i un destí compartit.[7]

Ens ha creat un Déu que ens estima i
descendim d’Adam i Eva. Encara
més: estem destinats a la felicitat de
Déu en Crist, un fi que assolim quan
som incorporats a un Cos, l’Església.
En resum, hi ha una unitat real entre
totes les persones, una unitat que
s’actualitza mitjançant l’amor. La
justícia i la solidaritat troben el seu
veritable sentit només quan sabem
que en la vida humana, en darrer
terme, és l’amor —la caritat— el que
ens fa responsables del
desenvolupament aliè, en aquesta
vida i amb vista a la següent.



De fet, la caritat ens uneix primer i,
sobretot, a Déu.[8] Una manera
concreta en què aquesta realitat
informa la nostra acció social és
assegurant que els nostres objectius,
plans i projectes siguin sempre
coherents amb l’Evangeli, també
quan no hi estiguin explícitament
relacionats. Més encara, quan ens
involucrem en activitats en favor
d’altres, no hem de perdre de vista
que és la unió amb Déu, la seva
gràcia, el que fa possible el nostre
amor cap al proïsme. Mitjançant la
caritat considerem l’altre “com amb
si mateix”, i aquesta atenció afectiva
“provoca una orientació a buscar el
seu bé gratuïtament”.[9] Si ens
relacionem així amb els altres, ens
podem apropar al que el Papa
Francesc anomena “amistat social”:
un amor i una fraternitat que no
exclouen ningú, que traspassa
fronteres i que pot ser una base
ferma per a ciutats i països.[10]

https://opusdei.org/es-es/tool/opusdeicms/article/115876/change/#_ftn9
https://opusdei.org/es-es/tool/opusdeicms/article/115876/change/#_ftn9


Cadascun de nosaltres es troba en
diferents ambients i circumstàncies.
A més, cada societat i els grups que la
formen varien de país a país, així que
les vies per concretar la justícia, la
solidaritat i la caritat tindran
infinitat de variacions. Tot i així, hi
ha passos concrets que tots podem
considerar per convertir-nos en la
classe de persones que seran agents
de canvi mitjançant aquestes virtuts.

Transformar-nos constantment per
canviar el món

El primer pas és conrear la nostra
capacitat per percebre situacions de
necessitat. Per exercir qualsevol
virtut, primer m’he d’adonar de
quina és la situació en què em trobo:
en aquest cas, un problema social.
Pot ser que el meu objectiu sigui
petit, perquè absorbeix la meva vida
quotidiana i el meu cercle d’acció
immediat. Potser sé, en teoria, que hi
ha molts problemes al món, però no



m’he parat a examinar-los de prop.
Potser m’he acostumat a reaccionar
amb pesar en veure o sentir males
notícies, però mai m’he plantejat que
aquestes situacions em poden
interpel·lar i que jo hi puc respondre.
Potser tot això em fa menys sensible
a les necessitats de qui tinc a prop.

Decidir conrear aquesta sensibilitat
pot passar per llegir més notícies, o
fer atenció en el camí a la feina, o
mirar el tauler (físic o en alguna
xarxa social) de la meva parròquia.
En tota societat hi ha almenys algun
sector necessitat de justícia,
solidaritat i caritat: els ancians als
quals no acompanya ningú; els
malalts terminals; les persones que
no tenen accés a menjar, aigua o un
allotjament digne; les persones amb
discapacitat i les famílies que els
cuiden (o que els abandonen); les
persones que pateixen alguna
malaltia mental; els nens o adults
amb falta d’accés a l’educació; les



comunitats —autòctones, potser, o
immigrants— marginades; els
sensesostre o els refugiats: les
persones que pateixen violència
domèstica o abusos; les víctimes de
desastres naturals; els treballadors
amb condicions laborals inhumanes;
els presos o les persones que viuen
en llocs de conflicte o amb un nivell
d’inseguretat alt; les mares solteres
—o els pares—; els infants que
pateixen assetjament escolar, o d’una
altra mena; les víctimes d’addiccions
a les drogues o al joc; les persones
que no tenen accés a la cultura,
l’esport o l’art; les persones
socialment abandonades; els nens del
carrer... Enumerar aquestes
situacions ens ajuda a veure que no
hi ha falta d’oportunitats per
col·laborar.

Per això, el pas següent és
comprometre’s a actuar, no només
sentir. Al nostre món correm el risc
de quedar-nos passius davant



d’inputs constants. La solidaritat real
no porta només a sentir compassió
per les desgràcies que presentem,
sinó també a alleujar el sofriment
sempre que puguem. És impossible
solucionar tots els problemes, però
potser podem estudiar com
contribuir a una societat més justa, o
com dedicar part del nostre temps a
un projecte social, potser fins i tot
amb amics o en família. Si els
problemes a gran escala semblen
fora del nostre abast (tot i que, qui
sap, pot ser no per a tots nosaltres),
potser podem ajudar amb un donatiu
a una organització que coneguem.

Si decidim involucrar-nos en una
activitat cívica, un altre hàbit
important és el de pensar i planejar
un impacte significatiu, fins i tot si és
alguna cosa com un dia dedicat a
ajudar en un centre per a persones
amb discapacitat. Per als qui es
veuen limitats a activitats a curt
termini, seria una pena que oferissin



solucions a tall de “pedaços”, o
buscant un sentiment de satisfacció o
alleujament. I els que poden dur a
terme iniciatives a llarg termini, és
important que evitin crear una
dependència permanent d’aquestes
ajudes. Podem fer obres molt bones
si identifiquem clarament els
objectius que ens proposem en el
temps que tenim: en aquesta visita
d’un dia a una casa d’acollida per a
persones amb discapacitat,
ensenyem els nostres voluntaris a
afirmar la seva dignitat personal i
subratllem el valor que suposa fer
companyia. També podem dur a
terme projectes bons si estudiem
amb serietat el problema al qual ens
enfrontem per arribar a la seva arrel,
de manera que les intervencions que
dissenyem capacitin les persones que
ajudem i els proporcionin eines i
habilitats amb què, en darrer terme,
es puguin ajudar a si mateixes. En
lloc de construir cases per a
comunitats pobres, per exemple, hi



podem involucrar les persones, de
manera que se sentin realment
propietàries de les seves llars i es
comprometin a un pla de formació
per capacitar-se per al treball, de
manera que aconsegueixin mantenir
un entorn sa i humà.

El Papa Francesc ens diu que la
solidaritat és “molt més que alguns
actes de generositat esporàdics [...].
També és lluitar contra les causes
estructurals de la pobresa, la
desigualtat, la falta de treball, de
terra i d’habitatge, la negació dels
drets socials i laborals. És enfrontar
els efectes destructors de l’imperi
dels diners. [...] La solidaritat, entesa
en el seu sentit més profund, és una
manera de fer història […]”.[11]

Expandir la nostra zona de confort

Ser agent de justícia, solidaritat i
caritat no es redueix a la nostra
actitud personal. Hi ha almenys uns



altres dos àmbits en què podem
créixer com a cristians.

Quan ens involucrem en els
problemes que hi ha al nostre
voltant, segurament trobem més
persones que senten la mateixa
passió per canviar el món, però les
seves idees o estils de vida potser no
estan informats per la fe en Crist.
Tanmateix, això no significa que no
puguem compartir objectius comuns,
veritablement humans. Potser una
manera molt concreta de viure la
solidaritat i la caritat sigui atrevir-
nos a dialogar amb els qui pensen
diferent que nosaltres, per trobar
una manera de treballar junts, en
comptes dels uns contra els altres.
Potser l’esforç per la justícia tindrà
resultats més bons si intentem
superar la polarització, un tema
especialment rellevant en la nostra
època, tant en línia com cara a cara.
Primer hem d’escoltar i dialogar per
trobar el que ens uneix, i així



aconseguir un bé millor per a les
persones que pateixen més en la
nostra societat.

Finalment, ens podem atrevir a fer
cada vegada un pas més. Per
exemple, arran d’intentar viure la
justícia a la feina podem considerar
com impacta la nostra empresa o
institució en la comunitat en la qual
es mou. Després, ens podem
plantejar la possibilitat de col·laborar
en una iniciativa social, fora de
l’àmbit laboral. I més tard, hi podem
involucrar més persones. Si triem
una necessitat que volem afrontar, si
ens comprometem a actuar i
planegem solucions a llarg termini,
llavors la justícia, la solidaritat i la
caritat podran configurar també la
realitat al nostre voltant.

Veure Crist en cada persona

Mirem el nostre món imperfecte i
veiem que les possibilitats de
transformació són inesgotables.



Òbviament, hi ha molta feina per fer,
i aquí hem detallat alguns hàbits que
ens capaciten per dur a terme l’acció
social de manera efectiva i oferir
solucions reals als problemes que
veiem. Però hi ha una cosa que ha de
tenir un lloc prioritari al cap i al cor
d’un fill de Déu: la veritable missió
del cristià al món no consisteix
merament a resoldre problemes, sinó
que es tracta de donar valor a cada
persona.

En altres paraules, l’eficàcia és
important, però hem d’anar més
enllà. Podríem muntar i mantenir un
programa d’alimentació i d’educació
i, així, cobriríem les necessitats
bàsiques de nens d’una comunitat en
risc i aconseguiríem crear un
compromís solidari per part dels qui
col·laboren en el programa. Però si
aquells a qui ajudem són només un
col·lectiu anònim per a nosaltres,
simples “beneficiaris”, si els veiem
com a resultats que ens donen la



mesura de l’èxit del programa, o si
ens quedem en el nostre sentiment
de satisfacció davant d’una bona
obra..., llavors no hem arribat al cor
de l’Evangeli. La justícia i la
solidaritat no es poden separar de la
caritat veritable, que ens permet
veure Crist en els altres.

Això suposa, per exemple, que en
qualsevol activitat en què
participem, o en la nostra manera de
comportar-nos, intentem centrar-nos
en les persones: “La generalització
dels remeis socials [...] —que avui
fan possible assolir resultats
humanitaris, que en altres temps ni
se somiaven—, no podrà suplantar
mai la tendresa eficaç —humana i
sobrenatural— d’aquest contacte
immediat, personal, amb el
proïsme”.[12] Intentem ser conscients
de com mirem les persones que
ajudem, saber qui són i no només
què necessiten, perquè una persona
és molt més que allò del que manca.



Durant el temps que estem en
contacte amb aquells als quals
ajudem, entrem en les seves
necessitats i el seu dolor, i els oferim
cura i no pas un realisme fred o
indiferent.[13] Això porta un consol
veritable, un contacte humà que és
tan apreciat com l’alleujament
material. Hi compartim temps,
atenció i presència, i aconseguim —
per a ells i per a nosaltres— la
presència de Crist. Així els donem
aquest “do sincer d’un mateix” que
és la nostra veritable realització.[14]

No només estimem el proïsme, “ens
convertim” en el proïsme de cadascú,
així com Crist ens ha demanat que ho
fem.[15]

Pia K. Garcia

[1] Fratelli Tutti, núm. 11

[2] Gaudium et Spes, núm. 39.



[3] “...la justícia és l’hàbit segons el
qual un, amb voluntat constant i
perpètua, dona a cadascú el seu dret.
I aquesta definició és gairebé igual a
la que posa el Filòsof a V Ethic., en
què diu que la justícia és l’hàbit
segons el qual es diu que un és
operatiu en l’elecció del que és just”: 
Summa Theologica II-II, Q. 58, art. 1
co.

[4] Compendi de la Doctrina Social de
l’Església, núm. 193.

[5] Fratelli Tutti, núm. 116.

[6] Fratelli Tutti, núm. 115.

[7] Cf. Laudato si’, núm. 202.

[8] ST II-II Q. 26, art 1 co. i art. 2 co.

[9] Fratelli Tutti, núm. 93.

[10] Cf. Fratelli Tutti, núm. 94, 99.

[11] Fratelli Tutti, núm. 116.



[12] Sant Josepmaria, Carta 24.X.1942,
núm. 44.

[13] Cf. Fernando Ocáriz, Carta 14.II.
2017, 31.2.

[14] Cf. Gaudium et Spes, núm. 24:
“[Jesús] suggereix alguna semblança
entre la unió de les persones divines
i la unió dels fills de Déu en la veritat
i en la caritat. Aquesta semblança
manifesta que l’home, el qual, a la
terra, és la sola criatura que Déu ha
volgut per si mateixa, no es pot
trobar, ell, plenament si no és a
través del do sincer de si mateix”.

[15] Cf. Fratelli Tutti, núm. 81: “La
proposta és la de fer-se presents
davant de qui necessita ajuda,
independentment de si forma part
del mateix cercle de pertinença. En
aquest cas, el samarità va ser qui es
va fer proïsme del jueu ferit. Per
tornar-se proper i present, va
travessar totes les barreres culturals
i històriques. La conclusió de Jesús és



una comanda: «Ves, i tu fes igual» (Lc
10, 37), és a dir, ens interpel·la a
deixar de banda tota diferència i,
davant el sofriment, tornar-nos
propers a qualsevol. Llavors, ja no
dic que tinc “proïsmes” als quals he
d’ajudar, sinó que em sento cridat a
tornar-me jo un proïsme dels altres”.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-
iii-en-primera-linia-de-la-transformacio-

del-mon-/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-iii-en-primera-linia-de-la-transformacio-del-mon-/
https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-iii-en-primera-linia-de-la-transformacio-del-mon-/
https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-iii-en-primera-linia-de-la-transformacio-del-mon-/
https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-iii-en-primera-linia-de-la-transformacio-del-mon-/

	Ves, i tu fes igual (III): en primera línia de la transformació del món

