opusdei.org

Ves, 1 tu fes igual
(III): en primera
linia de la
transformacio del
mon

Els cristians compartim amb
moltes altres persones el desig
de fer realitat els ideals que
volem per al nostre mon:
justicia, solidaritat, caritat.
Tanmateix, és dificil treballar
junts sense frecs o conflictes.
Com poden I’amor, la justicia i
la solidaritat fer-se realitat en
les nostres vides?



11/04/2024

Una mirada rapida a qualsevol xarxa
social o pagina de noticies a Internet
ens fa veure dues coses: que hi ha
molt de sofriment al mén i que, per
aixo, que hi ha moltes crides a
construir una societat millor. De
vegades, les veus que fan aquestes
crides semblen harmonioses, altres
vegades poden ser discordants i
demanar coses diferents, i fins i tot
oposades. Tanmateix, el desig de fer
el que és just, la consciéencia d’una
vulnerabilitat col-lectiva ila
conviccié que hem de tenir cura els
uns dels altres, marquen sense cap
dubte la sensibilitat contemporania.

Seguir Crist vol dir preocupar-se pel
mon i els seus problemes. Si
realment “el bé, com també ’amor, la
justicia i la solidaritat, no
s’assoleixen d’una vegada per



sempre”, sind que “han de ser
conquerits cada dia”,”"' cadascun de
nosaltres s’ha de preguntar: com hi
puc contribuir? Quin és el meu

paper?

Una crida a sentir el mon com a
nostre

Si ens parem a pensar-ho, el mon és
doblement nostre. Hem estat cridats
a cocrear-lo, d’una banda, i a
coredimir-lo, de I’altra. L’univers,
creat en “estat de fer

cami” (Catecisme de Església
Catolica, 302), ha estat encomanat a
I’home perqueé, mitjancant el seu
treball, col-labori en el
perfeccionament de la creacio (Gn 1,
28). Alhora, el mon esta ferit pel
pecat, per la qual cosa també el
sofriment hi és present. Aix0 mou el
cor de Crist. A I’Evangeli veiem com,
en veure les multituds de persones
malaltes, “se’n compadi, perquée
estaven malmenades i abatudes, com



ovelles sense pastor” (Mt 9, 36),1en
curava les malalties. De nou, es
commou davant dels qui I’han seguit
diversos dies i no tenen res per
menjar (cf. Mt 15, 32), i impulsa els
seus deixebles a buscar el remei i fer-
los responsables dels altres: “Doneu-
los menjar vosaltres mateixos” (Lc 9,
13). Amb les poques coses que els
deixebles troben, Jesus fa el miracle
de la multiplicacio dels pans i els
peixos. Davant del sofriment o la
indigencia, Jesus es compadeix i
respon activament. Surt a buscar
necessitats materials, sempre amb
I’objectiu d’arribar a les animes i
portar-les a la vida eterna (cf. Jn 6). I,
de la mateixa manera que el Pare
I’ha enviat, Ell ens envia a col-laborar
en la seva redempcio (Jn 20, 21; Mt
28, 18-20).

En altres paraules, ’esfor¢ cristia per
promoure la solidaritat té un motiu
més gran que el simple desig
d’acabar amb el sofriment o mitigar-



lo. Aix0 és bo i noble, pero el cor de
Crist demana més: “Tothom
coneixera que sou deixebles meus
per ’'amor que us tindreu entre
vosaltres” (Jn 13, 35). Un fill de Déu
sap que la motivacio més profunda
per a ’accid social es basa en ’'amor
de Déu al mén i a tota la humanitat, i
en el fet que hem estat cridats a
tornar el mén a Déu Pare, en Crist, el
seu Fill: “Prou som avisats que de res
aprofita 'home si guanya tot el mon,
pero es perd ell mateix. No obstant
aixo, ’expectativa de la nova terra no
ha d’afeblir, ans més aviat excitar, la
sol-licitud de perfeccionar aquesta
terra, on creix el Cos d’aquella nova
familia humana que ja és capag
d’oferir una certa besllum del mon
nou”."”

Virtuts claus per servir la societat

La crida a transformar el mon no es
pot quedar en una idea abstracta.
Cuidar i estimar sempre comporten



accio: la justicia, la solidaritat i la
caritat son virtuts per ser viscudes.
Cadascu perfecciona un aspecte
diferent de les decisions i les
activitats que duem a terme en la
nostra relacio amb els altres. I
cadascuna d’aquestes es pot viure en
dues arees molt amplies: el nostre
afany per renovar els sistemes i les
estructures en els nostres cercles
socials i les nostres trobades amb
persones.

La definicio classica de justicia és
“habit que ens permet donar a
cadascu el que li correspon”.””’ Es una
virtut que podem viure en un pla
horitzontal, amb els nostres
companys, o vertical, tant si tenim
autoritat sobre un grup de persones
com sino la tenim. Una idea clau per
viure aquesta virtut és entrenar-nos
per reconeixer queé devem als altres
per la nostra relacié amb ells. En
primer lloc, podem reflexionar sobre
com vivim la justicia a la nostra



feina, fent-la bé i amb integritat. Si
tenim autoritat, voldrem buscar
veritablement el bé de les persones
de les quals som responsables, no
simplement el nostre benefici.
Tanmateix, si ens prenem
seriosament el fet que Déu ens ha
confiat el mon, veurem que la nostra
activitat no acaba en el nostre cercle
immediat de treball i familia.
Podriem considerar participar en
altres projectes o unir-nos a
iniciatives, a part del que ja fem, per
afavorir que altres membres de la
societat puguin assolir unes
condicions de vida dignes.

Com a virtut, la solidaritat ressalta la
nostra interdependencia. Si la
justicia reconeix que tota persona
mereix certs béns, la solidaritat
reconeix la nostra unitat amb els
altres: compartim la mateixa
naturalesa humana. Es tracta, per
aixo, de “la determinacio ferma i
perseverant d’obstinar-se en favor



del bé comu”," és a dir, “pensar i

actuar en termes de comunitat”.”’
D’una banda, I’exercici practic
d’aquesta virtut és similar al de la
justicia: amb el nostre treball i els
nostres projectes abordem alguns
trets de la societat, de manera que la
ciutat en que vivim o la comunitat en
qué ens movem siguin llocs on cada
persona pugui assolir la seva
plenitud. D’altra banda, la solidaritat
també consisteix a dedicar temps a
compartir el sofriment, no només a
afrontar-lo. Pot ser que alguns de
nosaltres prefereixin lluitar
publicament per alguna causa en
concret i, per exemple, s’esforcin per
sensibilitzar sobre la salut mental i la
seguretat psicologica en les families.
D’altres preferiran mostrar
solidaritat de manera més privada,
de tu a tu, com ara visitant ancians o
malalts, sense publicar-ho a les
xarxes socials. La solidaritat és
especialment sensible a la
vulnerabilitat i al sofriment: “Deriva



de saber-nos responsables de la
fragilitat dels altres buscant un desti
comu” i “s’expressa concretament en
el servei”."”

Tanmateix, la justicia i la solidaritat
cristianes es fonamenten en quelcom
més que reconéixer la nostra
humanitat comuna. Gracies a la fe,
veiem que tenim en comu un origen
divi i huma, i un desti compartit."”
Ens ha creat un Déu que ens estima i
descendim d’Adam i Eva. Encara
més: estem destinats a la felicitat de
Déu en Crist, un fi que assolim quan
som incorporats a un Cos, ’Església.
En resum, hi ha una unitat real entre
totes les persones, una unitat que
s’actualitza mitjancant 'amor. La
justicia i la solidaritat troben el seu
veritable sentit només quan sabem
que en la vida humana, en darrer
terme, és ’lamor —la caritat— el que
ens fa responsables del
desenvolupament alie, en aquesta
vida i amb vista a la seglient.



De fet, la caritat ens uneix primer i,
sobretot, a Déu.”® Una manera
concreta en qué aquesta realitat
informa la nostra acci6 social és
assegurant que els nostres objectius,
plans i projectes siguin sempre
coherents amb I’Evangeli, també
quan no hi estiguin explicitament
relacionats. Més encara, quan ens
involucrem en activitats en favor
d’altres, no hem de perdre de vista
que és la uni6 amb Déu, la seva
gracia, el que fa possible el nostre
amor cap al proisme. Mitjancant la
caritat considerem l’altre “com amb
si mateix”, i aquesta atencio afectiva
“provoca una orientacio a buscar el
seu bé gratuitament”.” Si ens
relacionem aixi amb els altres, ens
podem apropar al que el Papa
Francesc anomena “amistat social”:
un amor i una fraternitat que no
exclouen ningu, que traspassa
fronteres i que pot ser una base
ferma per a ciutats i paisos."”


https://opusdei.org/es-es/tool/opusdeicms/article/115876/change/#_ftn9
https://opusdei.org/es-es/tool/opusdeicms/article/115876/change/#_ftn9

Cadascun de nosaltres es troba en
diferents ambients i circumstancies.
A més, cada societat i els grups que la
formen varien de pais a pais, aixi que
les vies per concretar la justicia, la
solidaritat i la caritat tindran
infinitat de variacions. Tot 1 aixi, hi
ha passos concrets que tots podem
considerar per convertir-nos en la
classe de persones que seran agents
de canvi mitjangant aquestes virtuts.

Transformar-nos constantment per
canviar el mon

El primer pas és conrear la nostra
capacitat per percebre situacions de
necessitat. Per exercir qualsevol
virtut, primer m’he d’adonar de
quina és la situacio en que em trobo:
en aquest cas, un problema social.
Pot ser que el meu objectiu sigui
petit, perqué absorbeix la meva vida
quotidiana i el meu cercle d’accio
immediat. Potser sé, en teoria, que hi
ha molts problemes al mon, pero no



m’he parat a examinar-los de prop.
Potser m’he acostumat a reaccionar
amb pesar en veure o sentir males
noticies, perd mai m’he plantejat que
aquestes situacions em poden
interpel-lar i que jo hi puc respondre.
Potser tot aix0 em fa menys sensible
a les necessitats de qui tinc a prop.

Decidir conrear aquesta sensibilitat
pot passar per llegir més noticies, o
fer atencid en el cami a la feina, o
mirar el tauler (fisic o en alguna
xarxa social) de la meva parroquia.
En tota societat hi ha almenys algun
sector necessitat de justicia,
solidaritat i caritat: els ancians als
quals no acompanya ningu; els
malalts terminals; les persones que
no tenen accés a menjar, aigua o un
allotjament digne; les persones amb
discapacitat i les families que els
cuiden (o que els abandonen); les
persones que pateixen alguna
malaltia mental; els nens o adults
amb falta d’accés a I’educacio; les



comunitats —autoctones, potser, o
immigrants— marginades; els
sensesostre o els refugiats: les
persones que pateixen violéncia
domestica o abusos; les victimes de
desastres naturals; els treballadors
amb condicions laborals inhumanes;
els presos o les persones que viuen
en llocs de conflicte o amb un nivell
d’inseguretat alt; les mares solteres
—o0 els pares—; els infants que
pateixen assetjament escolar, o d’'una
altra mena; les victimes d’addiccions
a les drogues o al joc; les persones
que no tenen accés a la cultura,
I’esport o l’art; les persones
socialment abandonades; els nens del
carrer... Enumerar aquestes
situacions ens ajuda a veure que no
hi ha falta d’oportunitats per
col-laborar.

Per aixo, el pas segiient és
comprometre’s a actuar, no nomeés
sentir. Al nostre mon correm el risc
de quedar-nos passius davant



d’inputs constants. La solidaritat real
no porta nomeés a sentir compassio
per les desgracies que presentem,
sind també a alleujar el sofriment
sempre que puguem. Es impossible
solucionar tots els problemes, pero
potser podem estudiar com
contribuir a una societat més justa, o
com dedicar part del nostre temps a
un projecte social, potser fins i tot
amb amics o en familia. Si els
problemes a gran escala semblen
fora del nostre abast (tot i que, qui
sap, pot ser no per a tots nosaltres),
potser podem ajudar amb un donatiu
a una organitzacio que coneguem.

Si decidim involucrar-nos en una
activitat civica, un altre habit
important és el de pensar i planejar
un impacte significatiu, fins i tot si és
alguna cosa com un dia dedicat a
ajudar en un centre per a persones
amb discapacitat. Per als qui es
veuen limitats a activitats a curt
termini, seria una pena que oferissin



solucions a tall de “pedacgos”, o
buscant un sentiment de satisfaccio o
alleujament. I els que poden dur a
terme iniciatives a llarg termini, és
important que evitin crear una
dependéncia permanent d’aquestes
ajudes. Podem fer obres molt bones
si identifiquem clarament els
objectius que ens proposem en el
temps que tenim: en aquesta visita
d’un dia a una casa d’acollida per a
persones amb discapacitat,
ensenyem els nostres voluntaris a
afirmar la seva dignitat personal i
subratllem el valor que suposa fer
companyia. També podem dur a
terme projectes bons si estudiem
amb serietat el problema al qual ens
enfrontem per arribar a la seva arrel,
de manera que les intervencions que
dissenyem capacitin les persones que
ajudem i els proporcionin eines i
habilitats amb qué, en darrer terme,
es puguin ajudar a si mateixes. En
lloc de construir cases per a
comunitats pobres, per exemple, hi



podem involucrar les persones, de
manera que se sentin realment
propietaries de les seves llars i es
comprometin a un pla de formacid
per capacitar-se per al treball, de
manera que aconsegueixin mantenir
un entorn sa i huma.

El Papa Francesc ens diu que la
solidaritat és “molt més que alguns
actes de generositat esporadics [...].
També és lluitar contra les causes
estructurals de la pobresa, la
desigualtat, la falta de treball, de
terra i d’habitatge, la negacio dels
drets socials i laborals. Es enfrontar
els efectes destructors de I'imperi
dels diners. [...] La solidaritat, entesa
en el seu sentit més profund, és una

manera de fer historia [...]”.™

Expandir la nostra zona de confort

Ser agent de justicia, solidaritat i
caritat no es redueix a la nostra
actitud personal. Hi ha almenys uns



altres dos ambits en qué podem
créixer com a cristians.

Quan ens involucrem en els
problemes que hi ha al nostre
voltant, segurament trobem meés
persones que senten la mateixa
passio per canviar el mon, pero les
seves idees o estils de vida potser no
estan informats per la fe en Crist.
Tanmateix, aixo no significa que no
puguem compartir objectius comuns,
veritablement humans. Potser una
manera molt concreta de viure la
solidaritat i la caritat sigui atrevir-
nos a dialogar amb els qui pensen
diferent que nosaltres, per trobar
una manera de treballar junts, en
comptes dels uns contra els altres.
Potser I’esforg per la justicia tindra
resultats més bons si intentem
superar la polaritzacio, un tema
especialment rellevant en la nostra
época, tant en linia com cara a cara.
Primer hem d’escoltar i dialogar per
trobar el que ens uneix, i aixi



aconseguir un bé millor per a les
persones que pateixen més en la
nostra societat.

Finalment, ens podem atrevir a fer
cada vegada un pas més. Per
exemple, arran d’intentar viure la
justicia a la feina podem considerar
com impacta la nostra empresa o
instituci6 en la comunitat en la qual
es mou. Després, ens podem
plantejar la possibilitat de col-laborar
en una iniciativa social, fora de
I’ambit laboral. I més tard, hi podem
involucrar més persones. Si triem
una necessitat que volem afrontar, si
ens comprometem a actuar i
planegem solucions a llarg termini,
llavors la justicia, la solidaritat i la
caritat podran configurar també la
realitat al nostre voltant.

Veure Crist en cada persona

Mirem el nostre mon imperfecte i
veiem que les possibilitats de
transformacio son inesgotables.



Obviament, hi ha molta feina per fer,
i aqui hem detallat alguns habits que
ens capaciten per dur a terme ’accio
social de manera efectiva i oferir
solucions reals als problemes que
veiem. Pero hi ha una cosa que ha de
tenir un lloc prioritari al cap i al cor
d’un fill de Déu: la veritable missio
del cristia al mén no consisteix
merament a resoldre problemes, sino
que es tracta de donar valor a cada
persona.

En altres paraules, ’eficacia és
important, pero hem d’anar més
enlla. Podriem muntar i mantenir un
programa d’alimentacio i d’educacio
1, aixi, cobririem les necessitats
basiques de nens d’una comunitat en
risc i aconseguiriem crear un
compromis solidari per part dels qui
col-laboren en el programa. Pero si
aquells a qui ajudem s6n només un
col-lectiu anonim per a nosaltres,
simples “beneficiaris”, si els veiem
com a resultats que ens donen la



mesura de I’exit del programa, o si
ens quedem en el nostre sentiment
de satisfaccio davant d’'una bona
obra..., llavors no hem arribat al cor
de I’Evangeli. La justiciaila
solidaritat no es poden separar de la
caritat veritable, que ens permet
veure Crist en els altres.

Aix0 suposa, per exemple, que en
qualsevol activitat en que
participem, o en la nostra manera de
comportar-nos, intentem centrar-nos
en les persones: “La generalitzacio
dels remeis socials [...] —que avuil
fan possible assolir resultats
humanitaris, que en altres temps ni
se somiaven—, no podra suplantar
mai la tendresa eficag —humana i
sobrenatural— d’aquest contacte
immediat, personal, amb el
proisme”.™ Intentem ser conscients
de com mirem les persones que
ajudem, saber qui son i no només
que necessiten, perque una persona
és molt més que allo del que manca.



Durant el temps que estem en
contacte amb aquells als quals
ajudem, entrem en les seves
necessitats i el seu dolor, i els oferim
cura i no pas un realisme fred o
indiferent."” Aixo porta un consol
veritable, un contacte huma que és
tan apreciat com I’alleujament
material. Hi compartim temps,
atencio 1 preséncia, i aconseguim —
per a ells i per a nosaltres— la
presencia de Crist. Aixi els donem
aquest “do sincer d’un mateix” que
és la nostra veritable realitzacio.™”
No només estimem el proisme, “ens
convertim” en el proisme de cadascu,
aixi com Crist ens ha demanat que ho
fem.“S]

Pia K. Garcia

W Fratelli Tutti, nim. 11

® Gaudium et Spes, nim. 39.



Bl«  lajusticia és I’habit segons el
qual un, amb voluntat constant i
perpetua, dona a cadascu el seu dret.
I aquesta definici6 és gairebé igual a
la que posa el Filosof a V Ethic., en
que diu que la justicia és I’habit
segons el qual es diu que un és
operatiu en I’eleccio del que és just”:
Summa Theologica II-11, Q. 58, art. 1
Co.

" Compendi de la Doctrina Social de
PEsglésia, num. 193.

B! Fratelli Tutti, nim. 116.

® Fratelli Tutti, nim. 115.

"V Cf. Laudato si’, num. 202.

"I STII-11 Q. 26, art 1 co. i art. 2 co.
®! Fratelli Tutti, ntm. 93.

M1 Cf, Fratelli Tutti, ntm. 94, 99.

" Fratelli Tutti, num. 116.



"2 sant Josepmaria, Carta 24.X.1942,
num. 44.

31 Cf. Fernando Océriz, Carta 14.11.
2017, 31.2.

U4 Cf. Gaudium et Spes, nim. 24:
“[Jesus] suggereix alguna semblanca
entre la unio de les persones divines
ila unio dels fills de Déu en la veritat
i en la caritat. Aquesta semblanca
manifesta que ’home, el qual, a la
terra, és la sola criatura que Déu ha
volgut per si mateixa, no es pot
trobar, ell, plenament si no és a
través del do sincer de si mateix”.

US1 Cf. Fratelli Tutti, nim. 81: “La
proposta és la de fer-se presents
davant de qui necessita ajuda,
independentment de si forma part
del mateix cercle de pertinenca. En
aquest cas, el samarita va ser qui es
va fer proisme del jueu ferit. Per
tornar-se proper i present, va
travessar totes les barreres culturals
i historiques. La conclusio de Jesus és



una comanda: «Ves, i tu fes igual» (Lc
10, 37), és a dir, ens interpel-la a
deixar de banda tota diferéencia i,
davant el sofriment, tornar-nos
propers a qualsevol. Llavors, ja no
dic que tinc “proismes” als quals he
d’ajudar, sin6 que em sento cridat a
tornar-me jo un proisme dels altres”.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-
iii-en-primera-linia-de-la-transformacio-
del-mon-/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-iii-en-primera-linia-de-la-transformacio-del-mon-/
https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-iii-en-primera-linia-de-la-transformacio-del-mon-/
https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-iii-en-primera-linia-de-la-transformacio-del-mon-/
https://opusdei.org/ca/article/ves-i-tu-fes-igual-iii-en-primera-linia-de-la-transformacio-del-mon-/

	Ves, i tu fes igual (III): en primera línia de la transformació del món

