
opusdei.org

Verbum Domini.
Exhortació
apostòlica
postsinodal

Document dirigit a l'episcopat,
el clergat, a les persones
consagrades, i als fidels laics
sobre la paraula de Déu en la
vida i en la missió de l'Església.

27/03/2012

ÍNDEX

Introducció [1]



Perquè la nostra alegria sigui
perfecta [2]

De la Dei Verbum al Sínode sobre la
Paraula de Déu [3]

El Sínode dels Bisbes sobre la Paraula
de Déu [4]

El Pròleg de l’Evangeli de Joan com a
guia [5]

PRIMERA PART

- ‘VERBUM DEI’

El Déu que parla

Déu en diàleg [6]

Analogia de la Paraula de Déu [7]

Dimensió còsmica de la Paraula [8]

La creació de l’home [9]

Realisme de la Paraula [10]

Cristologia de la Paraula [11-13]



Dimensió escatològica de la Paraula
de Déu [14]

La Paraula de Déu i l’Esperit Sant
[15-16]

Tradició i Escriptura [17-18]

Sagrada Escriptura, inspiració i
veritat [19]

Déu Pare, font i origen de la Paraula
[20-21]

La resposta de l’home al Déu que
parla

Cridats a entrar en l’Aliança amb Déu
[22]

Déu escolta l’home i respon als seus
interrogants [23]

Dialogar amb Déu mitjançant les
seves paraules [24]

Paraula de Déu i fe [25]



El pecat com a manca d’escolta a la
Paraula de Déu [26]

Maria Mater Verbi Dei i Mater fidei
[27-28]

L’hermenèutica de la Sagrada
Escriptura en l’Església

L’Església lloc originari de
l’hermenèutica de la Bíblia [29-30]

«Ànima de la teologia» [31]

Desenvolupament de la investigació
bíblica i Magisteri eclesial [32-33]

L’hermenèutica bíblica conciliar: una
indicació que cal seguir [34]

El perill del dualisme i
l’hermenèutica secularitzada [35]

Fe i raó en relació amb l’Escriptura
[36]

Sentit literal i sentit espiritual [37]



Necessitat de transcendir la
«lletra» [38]

Unitat intrínseca de la Bíblia [39]

Relació entre Antic Testament i Nou
Testament [40-41]

Les pàgines «fosques» de la Bíblia
[42]

Cristians i jueus en relació amb la
Sagrada Escriptura [43]

La interpretació fonamentalista de
les Escriptures [44]

Diàleg entre pastors, teòlegs i
exegetes [45]

Bíblia i ecumenisme [46]

Conseqüències en el plantejament
dels estudis teològics [47]

Els sants i la interpretació de
l’Escriptura [48-49]



SEGONA PART - ‘

VERBUM IN ecclesia’

La Paraula de Déu i l’Església

L’Església acull la Paraula [50]

Contemporaneïtat de Crist en la vida
de l’Església [51]

La litúrgia, lloc privilegiat de la
Paraula de Déu

La Paraula de Déu en la sagrada
litúrgia [52]

Sagrada Escriptura i sagraments [53]

Paraula de Déu i Eucaristia [54-55]

Sacramentalitat de la Paraula [56]

La Sagrada Escriptura i el Leccionari
[57]

Proclamació de la Paraula i ministeri
del lectorat [58]



Importància de l’homilia [59]

Oportunitat d’un directori homilètic
[60]

Paraula de Déu, reconciliació i unció
dels malalts [61]

Paraula de Déu i Litúrgia de les
Hores [62]

Paraula de Déu i Ritual de
benediccions [63]

Suggeriments i propostes concretes
per a l’animació litúrgica [64]

a ) Celebracions de la Paraula de Déu
[65]

b ) La Paraula i el silenci [66]

c ) Proclamació solemne de la
Paraula de Déu [67]

d ) La Paraula de Déu en el temple
cristià [68]



e ) Exclusivitat dels textos bíblics en
la litúrgia [69]

f ) El cant litúrgic bíblicament
inspirat [70]

g ) Atenció especial als discapacitats
de la vista i de l’oïda [71]

La Paraula de Déu en la vida eclesial

Trobar la Paraula de Déu en la
Sagrada Escriptura [72]

L’animació bíblica de la pastoral [73]

Dimensió bíblica de la catequesi [74]

Formació bíblica dels cristians [75]

La Sagrada Escriptura en les grans
trobades eclesials [76]

Paraula de Déu i vocacions [77]

a ) Paraula de Déu i ministres
ordenats [78-81]



b ) Paraula de Déu i candidats a
l’orde sagrat [82]

c ) Paraula de Déu i vida consagrada
[83]

d ) Paraula de Déu i fidels laics [84]

e ) Paraula de Déu, matrimoni i
família [85]

Lectura orant de la Sagrada
Escriptura i lectio divina [86-87]

Paraula de Déu i pregària mariana
[88]

Paraula de Déu i Terra Santa [89]

TERCERA PART - ‘

VERBUM MUNDO’

La missió de l’Església: anunciar la
Paraula de Déu al món

La Paraula del Pare envers el Pare
[90]



Anunciar al món el Logos de
l’esperança [91]

De la Paraula de Déu sorgeix la
missió de l’Església [92]

Paraula i regne de Déu [93]

Tots els batejats responsables de
l’anunci [94]

Necessitat de la missio ad gentes [95]

Anunci i nova evangelització [96]

Paraula de Déu i testimoniatge cristià
[97-98]

Paraula de Déu i compromís en el
món

Servir Jesús en els seus «germans […]
més petits» (Mt 25,40) [99]

Paraula de Déu i compromís per la
justícia en la societat [100-101]



Anunci de la Paraula de Déu,
reconciliació i pau entre els pobles
[102]

La Paraula de Déu i la caritat efectiva
[103]

Anunci de la Paraula de Déu i els
joves [104]

Anunci de la Paraula de Déu i els
emigrants [105]

Anunci de la Paraula de Déu i els qui
sofreixen [106]

Anunci de la Paraula de Déu i els
pobres [107]

Paraula de Déu i salvaguarda de la
creació [108]

Paraula de Déu i cultures

El valor de la cultura per a la vida de
l’home [109]



La Bíblia com un gran codi per a les
cultures [110]

El coneixement de la Bíblia a l’escola
i a la universitat [111]

La Sagrada Escriptura en les
diferents manifestacions artístiques
[112]

Paraula de Déu i mitjans de
comunicació social [113]

Bíblia i inculturació [114]

Traduccions i difusió de la Bíblia
[115]

La Paraula de Déu supera els límits
de les cultures [116]

Paraula de Déu i diàleg interreligiós

El valor del diàleg interreligiós [117]

Diàleg entre cristians i musulmans
[118]



Diàleg amb les altres religions [119]

Diàleg i llibertat religiosa [120]

Conclusió

La Paraula definitiva de Déu [121]

Nova evangelització i nova escolta
[122]

La Paraula i l’alegria [123]

Mater Verbi et Mater lætitiæ [124]

Introducció

1. «La paraula del Senyor dura per
sempre. I aquesta paraula és
l’evangeli que us ha estat
anunciat»(1Pe 1,25: cf. Is 40,8).
Aquesta frase de la Primera carta de
sant Pere, que reprèn les paraules
del profeta Isaïes, ens situa davant el
misteri de Déu que es comunica a si
mateix mitjançant el do de la seva
paraula. Aquesta paraula, que dura
per sempre, ha entrat en el temps.



Déu ha pronunciat la seva paraula
eterna d’una manera humana, la
seva «Paraula s’ha fet carn» (Jn 1,14).
Aquesta és la bona notícia. Aquest és
l’anunci que, a través dels segles,
arriba fins nosaltres. La XII
Assemblea General Ordinària del
Sínode dels Bisbes, que es va celebrar
al Vaticà del 5 al 26 d’octubre de
2008, va tenir com a tema «La
Paraula de Déu en la vida i en la
missió de l’Església». Va ser una
experiència profunda de trobament
amb Crist, Verb del Pare, que és
present on n’hi ha dos o tres de
reunits en el seu nom (cf. Mt 18,20).
Amb aquesta Exhortació, compleixo
de bon grat la petició dels Pares de
fer conèixer a tot el poble de Déu la
riquesa sorgida en la reunió vaticana
i les indicacions proposades, com a
fruit del treball en comú. [1] En
aquesta perspectiva, pretenc
reprendre tot el que el Sínode ha
elaborat, tenint en compte els
documents presentats: els 



Lineamenta , l’ Instrumentum laboris ,
les Relaciones ante i post
disceptationem i els textos de les
intervencions, tant les llegides a
l’aula com les presentades in scriptis ,
les Relaciones dels cercles menors i
els seus debats, el Missatge final al
poble de Déu i, sobretot, algunes
propostes específiques ( 
Propositiones ), que els Pares han
considerat que són particularment
rellevants. En aquest sentit, vull
indicar algunes línies fonamentals
per a revaloritzar la Paraula divina
en la vida de l’Església, font de
renovació constant, desitjant al
mateix temps que ella sigui cada
vegada més el cor de tota l’activitat
eclesial.

Perquè la nostra alegria sigui
perfecta

2. En primer lloc, voldria recordar la
bellesa i l’encís del trobament
renovat amb el Senyor Jesús



experimentat durant l’Assemblea
sinodal. Per això, fent-me ressò de la
veu dels Pares, em dirigeixo a tots els
fidels amb les paraules de sant Joan
en la seva primera carta: «Ja que la
vida s’ha manifestat: nosaltres l’hem
vista i en donem testimoni, i us
anunciem el qui és la vida eterna, el
qui estava amb el Pare i se’ns ha
manifestat. A vosaltres, doncs, us
anunciem allò que hem vist i sentit,
perquè també vosaltres estigueu en
comunió amb nosaltres, que tenim
comunió amb el Pare i amb el seu Fill
Jesucrist» (1Jn 1,2-3). L’Apòstol parla
de sentir, veure, tocar i contemplar
(cf. 1,1) la Paraula de la vida, perquè
la vida mateixa es va manifestar en
Crist. I nosaltres, cridats a la
comunió amb Déu i entre nosaltres,
hem de ser anunciadors d’aquest do.
En aquesta perspectiva kerigmàtica,
l’Assemblea sinodal ha estat per a
l’Església i per al món un testimoni
de la bellesa del trobament amb la
Paraula de Déu en la comunió



eclesial. Per tant, exhorto tots els
fidels a revifar el trobament personal
i comunitàri amb Crist, Paraula de la
Vida que s’ha fet visible, i a ser-ne
anunciadors perquè el do de la vida
divina, la comunió, s’estengui cada
vegada més per tot el món. En efecte,
participar en la vida de Déu, Trinitat
d’Amor, és alegria completa (cf. 1Jn
1,4). I comunicar l’alegria que es
produeix en el trobament amb la
Persona de Crist, Paraula de Déu
present enmig de nosaltres, és un do
i una tasca imprescindibles per a
l’Església. En un món que considera
sovint Déu com quelcom superflu o
estrany, confessem amb Pere que
només ell té «paraules de vida
eterna» (Jn 6,68). No hi ha prioritat
més gran que aquesta: obrir de nou a
l’home d’avui l’accés a Déu, al Déu
que parla i ens comunica el seu amor
perquè tinguem vida abundant (cf. Jn
10,10).



De la ‘Dei Verbum’ al Sínode sobre
la Paraula de Déu

3. Amb la XII Assemblea General
Ordinària del Sínode dels Bisbes
sobre la Paraula de Déu, som
conscients d’haver tocat en cert
sentit el cor mateix de la vida
cristiana, en continuïtat amb
l’anterior Assemblea sinodal sobre
l’Eucaristia com a font i cimal de la
vida i de la missió de l’Església. En
efecte, l’Església es fonamenta sobre
la Paraula de Déu, en neix i en viu. 
[2] Al llarg de tota la seva història, el
poble de Déu hi ha trobat sempre la
força, i la comunitat eclesial creix
també avui en l’escolta, en la
celebració i en l’estudi de la Paraula
de Déu. Cal reconèixer que en els
darrers decennis ha augmentat en la
vida eclesial la sensibilitat sobre
aquest tema, de manera especial en
relació amb la Revelació cristiana,
amb la Tradició viva i amb la
Sagrada Escriptura. A partir del



pontificat del papa Lleó XIII, podem
dir que ha anat creixent el nombre
d’intervencions destinades a
augmentar en la vida de l’Església la
consciència sobre la importància de
la Paraula de Déu i dels estudis
bíblics. [3] Culminant en el concili
Vaticà II, especialment amb la
promulgació de la Constitució
dogmàtica Dei Verbum , sobre la
Revelació divina, que representa una
fita en el camí eclesial: «Els Pares
sinodals […] reconeixen amb ànim
agraït els grans beneficis aportats per
aquest document a la vida de
l’Església, en l’àmbit exegètic,
teològic, espiritual, pastoral i
ecumènic.» [4] En particular, ha
crescut en aquests anys la
consciència de l’«horitzó trinitari i
històric salvador de la Revelació», [5]
en el qual es reconeix Jesucrist com a
«mitjancer i plenitud de tota la
revelació». [6] L’Església confessa
incessantment davant totes les
generacions que ell, «amb la seva



presència i manifestació, amb les
seves paraules i obres, signes i
miracles, sobretot amb la seva mort i
resurrecció gloriosa, amb
l’enviament de l’Esperit de la veritat,
porta a plenitud tota la revelació». 
[7]

De tots és conegut el gran impuls que
la Constitució dogmàtica Dei Verbum
ha donat a la revaloració de la
Paraula de Déu en la vida de
l’Església, a la reflexió teològica
sobre la Revelació divina i l’estudi de
la Sagrada Escriptura. En els darrers
quaranta anys, el Magisteri eclesial
s’ha pronunciat en moltes ocasions
sobre aquestes matèries. [8] Amb la
celebració d’aquest Sínode, l’Església,
conscient de la continuïtat del seu
camí sota la guia de l’Esperit Sant,
s’ha sentit cridada a aprofundir
novament sobre el tema de la
Paraula divina, ja sigui per a
verificar la posada en pràctica de les
indicacions conciliars, com per a fer



front als nous desafiaments que
l’actualitat planteja als creients en
Crist.

El Sínode dels Bisbes sobre la
Paraula de Déu

4. En la XII Assemblea sinodal,
pastors provinents d’arreu del món
es van reunir al voltant de la Paraula
de Déu i van posar simbòlicament al
centre de l’Assemblea el text de la
Bíblia, per a redescobrir una cosa
que correm el perill de donar per
descomptat en la vida quotidiana: el
fet que Déu parli i respongui a les
nostres qüestions. [9] Junts hem
escoltat i celebrat la Paraula del
Senyor. Hem parlat de tot el que el
Senyor està realitzant en el poble de
Déu i hem compartit esperances i
preocupacions. Tot això ens ha
ajudat a entendre que únicament en
el «nosaltres» de l’Església, en
l’escolta i l’acolliment recíproc,
podem aprofundir la nostra relació



amb la Paraula de Déu. D’aquí brolla
la gratitud pels testimonis de vida
eclesial a diferents parts del món,
narrats en les diverses intervencions
a l’aula. Al mateix temps, ha estat
emocionant escoltar també els
delegats fraterns, que han acceptat la
invitació a participar en la trobada
sinodal. Recordo, en particular, la
meditació, profundament estimada
pels Pares sinodals, que ens va oferir
Sa Santedat Bartomeu I, patriarca
ecumènic de Constantinoble. [10] Per
primera vegada, a més, el Sínode dels
Bisbes va voler convidar també un
rabí perquè ens donés un testimoni
valuós sobre les Sagrades Escriptures
jueves, que també són justament part
de les nostres Sagrades Escriptures. 
[11]

Així, vam poder comprovar amb
alegria i gratitud que «també avui en
l’Església hi ha una Pentecosta, és a
dir, que l’Església parla en moltes
llengües, i això no només en el sentit



exterior que en ella hi ha
representades totes les grans
llengües del món, sinó sobretot en un
sentit més profund: en ella hi ha
presents les múltiples maneres de
l’experiència de Déu i del món, la
riquesa de les cultures; només així es
manifesta l’amplitud de l’existència
humana, i, a partir d’ella, l’amplitud
de la Paraula de Déu». [12] Vam
poder constatar, a més, una
Pentecosta encara en camí; diversos
pobles estan esperant encara que
se’ls anunciï la Paraula de Déu en la
seva llengua i cultura.

No podem oblidar tampoc que
durant tot el Sínode ens ha
acompanyat el testimoni de l’apòstol
Pau. De fet, va ser providencial que
la XII Assemblea General Ordinària
es produís precisament en l’any
dedicat a la figura del gran Apòstol
dels gentils, en ocasió del bimil·lenari
del seu naixement. Es va distingir en
la seva vida pel zel amb què difonia



la Paraula de Déu. Ens arriben al cor
les paraules vibrants amb les quals
es referia a la seva missió
d’anunciador de la Paraula divina:
«Tot ho faig a causa de
l’evangeli» (1Co 9,23), i escriu en la
Carta als Romans: «No
m’avergonyeixo de l’evangeli, que és
poder de Déu per a salvar tots els qui
creuen» (1,16). Quan reflexionem
sobre la Paraula de Déu en la vida i
en la missió de l’Església, hem de
pensar en sant Pau i en la seva vida
consagrada a anunciar la salvació de
Crist a tots els pobles.

El Pròleg de l’Evangeli de Joan com a
guia

5. Amb aquesta Exhortació apostòlica
postsinodal, desitjo que els resultats
del Sínode influeixin eficaçment en
la vida de l’Església, en la relació
personal amb les Sagrades
Escriptures, en la seva interpretació
en la litúrgia i en la catequesi, així



com en la investigació científica a fi
que la Bíblia no quedi com una
paraula del passat, sinó com una cosa
viva i actual. Amb aquesta intenció,
em proposo presentar i aprofundir
els resultats del Sínode fent
referència constant al Pròleg de
l’Evangeli de Joan (Jn 1,1-18), en el
qual se’ns anuncia el fonament de la
nostra vida: la Paraula, que des del
principi està amb Déu, s’ha fet carn i
ha habitat entre nosaltres (cf. Jn
1,14). Es tracta d’un text admirable,
que ens ofereix una síntesi de tota la
fe cristiana. Joan, a qui la tradició
assenyala com el deixeble a qui
«Jesús estimava» (Jn 13,23; 20,2;
21,7.20), va treure de la seva
experiència personal de trobament i
seguiment de Crist una certesa
interior: Jesús és la saviesa de Déu
encarnada, la seva Paraula eterna
que s’ha fet home mortal. [13] Que
aquell que «ho veié i cregué» (Jn
20,8) ens ajudi també a nosaltres a
reclinar el nostre cap sobre el pit de



Crist (cf. Jn 13,25), del qual van
brollar sang i aigua (cf. Jn 19,34),
símbol dels sagraments de l’Església.
Seguint l’exemple de l’apòstol Joan i
d’altres autors inspirats, deixem-nos
guiar per l’Esperit Sant per a estimar
cada vegada més la Paraula de Déu.

PRIMERA PART VERBUM DEI

«Al principi existia la Paraula.

La Paraula estava amb Déu i la
Paraula era Déu. […]

La Paraula s’ha fet carn.» (Jn 1,1.14)

El Déu que parla

Déu en diàleg

6. La novetat de la revelació bíblica
consisteix en el fet que Déu es dóna a
conèixer en el diàleg que vol tenir
amb nosaltres. [14] La Constitució
dogmàtica Dei Verbum havia
expressat aquesta realitat
reconeixent que «el Déu invisible,



per l’abundància de la seva caritat
s’adreça als homes com a amics i
conviu amb ells a fi de convidar-los i
d’acollir-los en la seva convivència». 
[15] Això no obstant, per a
comprendre en la seva profunditat el
missatge del Pròleg de sant Joan, no
podem quedar-nos en la constatació
que Déu se’ns comunica
amorosament. En realitat, el Verb de
Déu, per qui «tot ha vingut a
l’existència» (Jn 1,3) i que «s’ha fet
carn» (Jn 1,14), és el mateix que «al
principi existia» (Jn 1,1). Encara que
es pot advertir aquí una al·lusió al
començament del llibre del Gènesi
(cf. Gn 1,1), en realitat ens trobem
davant d’un principi de caràcter
absolut en què se’ns narra la vida
íntima de Déu. El Pròleg de Joan ens
situa davant el fet que el Logos
existeix realment des de sempre i
que, des de sempre, ell mateix és
Déu. Així doncs, no hi ha hagut mai
en Déu un temps en què no existís el 
Logos . El qui és la Paraula ja existia



abans de la creació. Per tant, en el
cor de la vida divina hi ha la
comunió, el do absolut. «Déu és
amor» (1Jn 4,16), diu el mateix
Apòstol en un altre lloc, indicant «la
imatge cristiana de Déu i també la
imatge consegüent de l’home i del
seu camí». [16] Déu se’ns dóna a
conèixer com a misteri d’amor infinit
en el qual el Pare expressa des de
l’eternitat la seva Paraula en l’Esperit
Sant. Per això, la Paraula, que des del
principi és al costat de Déu i és Déu,
ens revela Déu mateix en el diàleg
d’amor de les Persones divines i ens
convida a participar-hi. Així doncs,
creats a imatge i semblança de Déu
amor, només podem comprendre’ns
a nosaltres mateixos en l’acolliment
del Verb i en la docilitat a l’obra de
l’Esperit Sant. L’enigma de la
condició humana s’aclareix
definitivament a la llum de la
Revelació realitzada pel Verb diví.

Analogia de la Paraula de Déu



7. De totes aquestes consideracions,
que brollen de la meditació sobre el
misteri cristià expressat en el Pròleg
de Joan, cal destacar ara el que els
Pares sinodals han afirmat sobre les
diferents maneres en què s’utilitza
l’expressió Paraula de Déu . S’ha
parlat justament d’una simfonia de la
Paraula, d’una única Paraula que
s’expressa de diverses maneres: «un
cant a veus». [17] En relació amb
això, els Pares sinodals han parlat
d’un ús analògic del llenguatge humà
en relació amb la Paraula de Déu. En
efecte, aquesta expressió, encara que
per una part es refereix a la
comunicació que Déu fa d’ell mateix,
per una altra assumeix significats
diferents que han de ser tractats amb
atenció i posats en relació entre ells,
ja sigui des del punt de vista de la
reflexió teològica com de l’ús
pastoral. Com ho mostra de manera
clara el Pròleg de Joan, el Logos
indica originàriament el Verb etern,
és a dir, el Fill únic de Déu, nascut



del Pare abans de tots els segles i
consubstancial a ell: la Paraula era
amb Déu, la Paraula era Déu. Però
aquesta mateixa Paraula, afirma sant
Joan, «s’ha fet carn» (Jn 1,14), per
tant, Jesucrist, nascut de Maria Verge,
és realment el Verb de Déu que es va
fer consubstancial a nosaltres. Així
doncs, l’expressió «Paraula de Déu»
es refereix aquí a la persona de
Jesucrist, Fill etern del Pare, fet
home.

D’altra banda, si bé és cert que al
centre de la Revelació divina hi ha
l’esdeveniment de Crist, cal
reconèixer també que la mateixa
creació, el liber naturæ , forma part
essencialment d’aquesta simfonia a
diverses veus en què s’expressa
l’únic Verb. De manera semblant,
confessem que Déu ha comunicat la
seva Paraula en la història de la
Salvació, ha deixat sentir la seva veu,
amb la potència del seu Esperit, «va
parlar per boca dels profetes». [18]



La Paraula divina, per tant,
s’expressa al llarg de tota la història
de la Salvació, i arriba a la plenitud
en el misteri de l’encarnació, mort i
resurrecció del Fill de Déu. A més, la
Paraula predicada pels Apòstols,
obeint el manament de Jesús
ressuscitat: «Aneu per tot el món i
anuncieu la bona nova de l’evangeli
a tota la creació» (Mc 16,15), és
Paraula de Déu. Per tant, la Paraula
de Déu es transmet en la Tradició
viva de l’Església. La Sagrada
Escriptura, l’Antic i el Nou
Testament, és la Paraula de Déu
testificada i inspirada divinament.
Tot això ens ajuda a entendre per
què en l’Església es venera tant la
Sagrada Escriptura, encara que la fe
cristiana no és una «religió del
Llibre»: el cristianisme és la «religió
de la Paraula de Déu», no d’«una
paraula escrita i muda, sinó del Verb
encarnat i viu». [19] Per tant,
l’Escriptura ha de ser proclamada,
escoltada, llegida, acollida i viscuda



com a Paraula de Déu, en el si de la
Tradició apostòlica, de la qual no es
pot separar. [20]

Com ho van afirmar els Pares
sinodals, hem de ser conscients que
ens trobem realment davant d’un ús
analògic de l’expressió «Paraula de
Déu». Cal, per tant, educar els fidels
perquè captin millor els seus
diversos significats i comprenguin el
seu sentit unitari. Cal també que, des
del punt de vista teològic,
s’aprofundeixi en l’articulació dels
diferents significats d’aquesta
expressió, perquè resplendeixi millor
la unitat del pla diví i el lloc central
que ocupa en ell la persona de Crist. 
[21]

Dimensió còsmica de la Paraula

8. Conscients del significat
fonamental de la Paraula de Déu en
relació amb el Verb etern de Déu fet
home, únic salvador i mitjancer
entre Déu i l’home, [22] i en l’escolta



d’aquesta Paraula, la revelació
bíblica ens porta a reconèixer que
ella és el fonament de tota la realitat.
El Pròleg de sant Joan afirma, en
relació amb el Logos diví, que «per
ella tot ha vingut a l’existència, i res
del que existeix no hi ha vingut sense
ella» (Jn 1,3); en la Carta als
Colossencs, s’afirma també en relació
amb Crist, «engendrat abans de tota
la creació» (1,15), que «tot ha estat
creat per ell i destinat a ell» (1,16). I
l’autor de la Carta als Hebreus
recorda que «gràcies a la fe,
comprenem que tot l’univers va ser
creat per la Paraula de Déu i que, per
tant, allò que veiem prové d’allò que
no és visible» (11,3).

Aquest anunci és per a nosaltres una
paraula alliberadora. En efecte, les
afirmacions escripturístiques
indiquen que tot el que existeix no és
fruit de l’atzar irracional, sinó que ha
estat volgut per Déu, és en els seus
plans, al centre dels quals hi ha la



invitació a participar en la vida
divina en Crist. La creació neix del 
Logos i porta la marca inesborrable
de la Raó creadora que ordena i guia.
Els salms canten aquesta joiosa
certesa: «Amb la paraula el Senyor
ha fet el cel, amb l’alè de la boca ha
creat l’estelada» (Sl 33,6), i de nou: «A
una paraula seva, tot començà; a una
ordre d’ell, tot existí» (Sl 33,9). Tota
realitat expressa aquest misteri: «El
cel parla de la glòria de Déu,
l’estelada anuncia el que han fet les
seves mans» (Sl 19,2). Per això, la
mateixa Sagrada Escriptura ens
convida a conèixer el Creador
observant la creació (cf. Sv 13,5; Rm
1,19-20). La tradició del pensament
cristià ha sabut aprofundir en aquest
element clau de la simfonia de la
Paraula quan, per exemple, sant
Bonaventura, juntament amb la gran
tradició dels Pares grecs, veu en el 
Logos totes les possibilitats de la
creació, [23] i diu que «tota criatura
és Paraula de Déu, en tant que



proclama Déu». [24] La Constitució
dogmàtica Dei Verbum havia
sintetitzat això declarant que «Déu,
creant i conservant l’univers per
mitjà del Verb (cf. Jn 1,3), dóna a
l’home testimoniatge perenne de si
mateix en les coses creades». [25]

La creació de l’home

9. La realitat, per tant, neix de la
Paraula com a creatura Verbi , i tot és
cridat a servir la Paraula. La creació
és el lloc on es desenvolupa la
història d’amor entre Déu i la seva
criatura; per tant, la Salvació de
l’home és el motiu de tot. La
contemplació del cosmos des de la
perspectiva de la història de la
Salvació ens porta a descobrir la
posició única i singular que ocupa
l’home en la creació: «Déu va crear
l’home a imatge seva, el va crear a
imatge de Déu, creà l’home i la
dona» (Gn 1,27). Això ens permet
reconèixer plenament els dons



preciosos rebuts del Creador: el valor
del propi cos, el do de la raó, la
llibertat i la consciència. En tot això
trobem també el que la tradició
filosòfica anomena «llei natural». 
[26] En efecte, «tot ésser humà que
arriba a l’ús de raó i a la
responsabilitat experimenta una
crida interior a fer el bé» [27] i, per
tant, a evitar el mal. Com ho recorda
sant Tomàs d’Aquino, els altres
preceptes de la llei natural es
fonamenten sobre aquest principi. 
[28] L’escolta de la Paraula de Déu
ens porta sobretot a valorar
l’exigència de viure d’acord amb
aquesta llei «escrita en el cor» (cf. Rm
2,15; 7,23). [29] A continuació,
Jesucrist va donar als homes la Llei
nova, la Llei de l’evangeli, que
assumeix i realitza de manera
eminent la llei natural, alliberant-nos
de la llei del pecat, responsable d’allò
que diu sant Pau: «Sóc capaç de voler
el bé, però no de fer-lo» (Rm 7,18), i
dóna als homes, mitjançant la gràcia,



la participació en la vida divina i la
capacitat de superar l’egoisme. [30]

Realisme de la Paraula

10. Qui coneix la Paraula divina
coneix també plenament el sentit de
cada criatura. En efecte, si tot «es
manté» en aquell que «existeix abans
de tot» (Col 1,17), qui construeix la
seva vida sobre la seva Paraula
edifica veritablement de manera
sòlida i duradora. La Paraula de Déu
ens impulsa a canviar el nostre
concepte de realisme: realista és qui
reconeix en el Verb de Déu el
fonament de tot. [31] D’això en tenim
necessitat especial en els nostres
dies, en què moltes coses en què es
confia per a construir la vida, en les
quals se sent la temptació de posar
l’esperança, es demostren que són
efímeres. Abans o després, el tenir, el
plaer i el poder es manifesten
incapaços de satisfer les aspiracions
més profundes del cor humà. En



efecte, cal construir la pròpia vida
sobre fonaments sòlids, que restin
fins i tot quan les certeses humanes
es debiliten. En realitat, ja que «la
teva paraula és eterna, persistirà
com el cel» i la fidelitat del Senyor
«es manté pels segles» (Sl 119,89-90);
qui construeix sobre aquesta Paraula
edifica la casa de la pròpia vida sobre
roca (cf. Mt 7,24). Que el nostre cor
digui cada dia a Déu: «Ets el meu
recer i l’escut que em protegeix,
confio en la teva paraula» (Sl
119,114), i, com sant Pere, actuem
cada dia confiant en el Senyor Jesús:
«D’acord amb la teva paraula, calaré
les xarxes» (Lc 5,5).

Cristologia de la Paraula

11. La consideració de la realitat com
a obra de la Santíssima Trinitat a
través del Verb diví, ens permet
comprendre les paraules de l’autor
de la Carta als Hebreus: «En moltes
ocasions i de moltes maneres, Déu



antigament havia parlat als pares per
boca dels profetes; però ara, en
aquests dies, que són els definitius,
ens ha parlat a nosaltres en la
persona del Fill, per mitjà del qual ja
havia creat el món i a qui ha
constituït hereu de tot» (1,1-2). És
molt bonic veure com tot l’Antic
Testament se’ns presenta ja com a
història en què Déu comunica la seva
Paraula. En efecte, «aquell que havia
establert un pacte amb Abraham (cf.
Gn 15,18) i amb el poble d’Israel per
mitjà de Moisès (cf. Ex 24,8), amb
paraules i amb fets es revelà com a
únic Déu veritable i vivent al poble
que s’havia adquirit, de manera que
Israel experimentés quins són els
camins de Déu envers els homes i,
parlant Déu mateix per boca dels
profetes, els entengués amb
profunditat i claredat
progressivament majors i els
manifestés amb més amplitud en
direcció als pagans (cf. Sl 21,28-29;
95,1-3; Is 2,1-4; Jr 3,17).» [32]



Aquesta condescendència de Déu es
compleix de manera insuperable
amb l’encarnació del Verb. La
Paraula eterna, que s’expressa en la
creació i es comunica en la història
de la Salvació, en Crist s’ha convertit
en un home «nascut d’una dona» (Ga
4,4). La Paraula aquí no s’expressa
principalment mitjançant un discurs,
amb conceptes o normes. Aquí ens
trobem davant la persona mateixa de
Jesús. La seva història única i
singular és la Paraula definitiva que
Déu diu a la humanitat. Així s’entén
per què «no es comença a ser cristià
per una decisió ètica o una gran idea,
sinó pel trobament amb un
esdeveniment, amb una Persona, que
dóna un nou horitzó a la vida i, amb
això, una orientació decisiva». [33]
La renovació d’aquest trobament i de
la seva comprensió produeix en el
cor dels creients una reacció de
sorpresa davant una iniciativa divina
que l’home, amb la seva capacitat
racional i la seva imaginació, mai no



hauria pogut inventar. Es tracta
d’una novetat inaudita i
humanament inconcebible: «La
Paraula s’ha fet carn i ha habitat
entre nosaltres» (Jn 1,14). Aquesta
expressió no es refereix a una figura
retòrica sinó a una experiència viva.
La narra sant Joan, testimoni ocular:
«I hem contemplat la seva glòria,
glòria que té com a Fill únic del Pare,
ple de gràcia i de veritat» (Jn 1,14b).
La fe apostòlica testifica que la
Paraula eterna es va fer un de
nosaltres. La Paraula divina
s’expressa veritablement amb
paraules humanes.

12. La tradició patrística i medieval,
en contemplar aquesta «Cristologia
de la Paraula», ha utilitzat una
expressió suggestiva: el Verb s’ha
abreujat: [34] «Els Pares de l’Església,
en la seva traducció grega de l’Antic
Testament, van utilitzar unes
paraules del profeta Isaïes que també
cita Pau per a mostrar com els nous



camins de Déu van ser preanunciats
ja a l’Antic Testament. Allí es llegia:
“Déu ha complert la seva paraula i
l’ha abreujada” (cf. Is 10,23; Rm 9,28).
[…] El Fill mateix és la Paraula, el 
Logos , la Paraula eterna s’ha fet
petita, tan petita com per estar en un
pessebre. S’ha fet nen perquè la
Paraula estigui al nostre abast.» [35]
Ara, la Paraula no només es pot
sentir, no només té una veu, sinó que
té un rostre que podem veure: Jesús
de Natzaret. [36]

Seguint la narració dels Evangelis,
veiem com la mateixa humanitat de
Jesús es manifesta amb tota la seva
singularitat precisament en relació
amb la Paraula de Déu. Ell, en efecte,
en la seva perfecta humanitat,
realitza la voluntat del Pare en cada
moment; Jesús escolta la seva veu i
l’obeeix amb tot el seu ésser; ell
coneix el Pare i compleix la seva
Paraula (cf. Jn 8,55); ens explica les
coses del Pare (cf. Jn 12,50), «els he



confiat les paraules que tu m’has
confiat» (Jn 17,8). Per tant, Jesús es
manifesta com el Logos diví que es
dóna a nosaltres, però també com el
nou Adam, l’home veritable, que fa
en cada moment no la seva voluntat
sinó la del Pare. Ell «creixia en edat i
saviesa, i tenia el favor de Déu i dels
homes» (Lc 2,52). De manera perfecta
escolta, compleix en si mateix i ens
comunica la Paraula divina (cf. Lc
5,1).

La missió de Jesús es compleix
finalment en el misteri pasqual: aquí
ens trobem davant la «doctrina de la
creu» (1Co 1,18). El Verb emmudeix,
es fa silenci mortal, perquè s’ha «dit»
fins quedar sense paraules, en haver
parlat tot el que havia de comunicar,
sense guardar res per a ell. Els Pares
de l’Església, contemplant aquest
misteri, posen de manera suggestiva
en llavis de la Mare de Déu aquestes
paraules: «La Paraula del Pare, que
ha creat totes les criatures que



parlen, s’ha quedat sense paraula;
estan sense vida els ulls apagats
d’aquell que amb la seva paraula i
amb un sol gest seu mou tot el que és
viu.» [37] Aquí se’ns ha comunicat
l’amor «més gran», el que dóna la
vida pels seus amics (cf. Jn 15,13).

En aquest gran misteri, Jesús es
manifesta com la Paraula de
l’Aliança nova i eterna: la llibertat de
Déu i la llibertat de l’home es troben
definitivament en la seva carn
crucificada, en un pacte indissoluble,
vàlid per sempre. Jesús mateix, en
l’últim sopar, en la institució de
l’Eucaristia, havia parlat de
«l’Aliança nova i eterna», establerta
amb el vessament de la seva sang (cf.
Mt 26,28; Mc 14,24; Lc 22,20),
mostrant-se com el veritable Anyell
immolat, en el qual es compleix
l’alliberament definitiu de
l’esclavitud. [38]



Aquest silenci de la Paraula es
manifesta en el seu sentit autèntic i
definitiu en el misteri lluminós de la
resurrecció. Crist, Paraula de Déu
encarnada, crucificada i
ressuscitada, és Senyor de totes les
coses, ell és el Vencedor, el
Pantocràtor, i ha recapitulat en ell
per sempre totes les coses (cf. Ef
1,10). Crist, per tant, és «la llum del
món» (Jn 8,12), la llum que
«resplendeix en la foscor» (Jn 1,5) i
que «la foscor no ha pogut ofegar-
la» (Jn 1,5). Aquí es comprèn
plenament el sentit del Salm 119: «La
teva paraula fa llum als meus passos,
és la claror que m’il·lumina el
camí» (v. 105), la Paraula que
ressuscita és aquesta llum definitiva
en el nostre camí. Els cristians han
estat conscients des del
començament que, en Crist, la
Paraula de Déu és present com a
Persona. La Paraula de Déu és la
llum veritable que necessita l’home.
Sí, en la resurrecció, el Fill de Déu



sorgeix com a llum del món. Ara,
vivint amb ell i per ell, podem viure
en la llum.

13. Arribats, per dir-ho així, al cor de
la «Cristologia de la Paraula», és
important subratllar la unitat del
designi diví en el Verb encarnat. Per
això, el Nou Testament, d’acord amb
les Sagrades Escriptures, ens
presenta el misteri pasqual com el
seu compliment més íntim. Sant Pau,
en la Primera carta als Corintis,
afirma que Jesucrist va morir pels
nostres pecats «com deien ja les
Escriptures» (15,3), i que va
ressuscitar al tercer dia «com deien
ja les Escriptures» (1Co 15,4). Amb
això, l’Apòstol posa l’esdeveniment
de la mort i resurrecció del Senyor
en relació amb la història de l’Antiga
Aliança de Déu amb el seu poble.
Encara més, ens permet entendre
que aquesta història rep d’aquí la
lògica i el sentit veritable. En el
misteri pasqual es compleixen «les



paraules de l’Escriptura, és a dir,
aquesta mort realitzada “segons les
Escriptures” és un esdeveniment que
conté en ell un logos , una lògica: la
mort de Crist testifica que la Paraula
de Déu es va fer “carn”, “història”
humana». [39] També la resurrecció
de Jesús té lloc «al tercer dia com
deien ja les Escriptures»: perquè,
segons la interpretació jueva, la
corrupció començava després del
tercer dia, la paraula de l’Escriptura
es compleix en Jesús, que ressuscita
abans que comenci la corrupció. En
aquest sentit, sant Pau, transmetent
fidelment l’ensenyament dels
Apòstols (cf. 1Co 15,3), subratlla que
la victòria de Crist sobre la mort té
lloc pel poder creador de la Paraula
de Déu. Aquesta força divina dóna
esperança i goig: és aquest en
definitiva el contingut alliberador de
la Revelació pasqual. Per Pasqua,
Déu es revela ell mateix així com
també la potència de l’amor trinitari



que aniquila les forces destructores
del mal i de la mort.

Tenint present aquests elements
essencials de la nostra fe, podem
contemplar així la profunda unitat
en Crist entre creació i nova creació,
i de tota la història de la Salvació. Per
recórrer a una imatge, podem
comparar el cosmos amb un «llibre»
—així ho deia Galileu Galilei— i
considerar-lo «com l’obra d’un autor
que s’expressa mitjançant la
“simfonia” de la creació. Dins
d’aquesta simfonia es troba, en cert
moment, el que en llenguatge
musical es diria un solo , un tema
encomanat a un sol instrument o a
una sola veu, i que és tan important
que en depèn el significat de tota
l’òpera. Aquest “només” és Jesús. […]
El Fill de l’home resumeix en ell la
terra i el cel, la creació i el Creador,
la carn i l’Esperit. És el centre del
cosmos i de la història, perquè en ell



s’uneixen sense confondre’s l’autor i
la seva obra». [40]

Dimensió escatològica de la Paraula
de Déu

14. D’aquesta manera, l’Església
expressa la seva consciència que
Jesucrist és la Paraula definitiva de
Déu, ell és «el primer i el darrer» (Ap
1,17). Ell ha donat el seu sentit
definitiu a la creació i a la història,
per això estem cridats a viure el
temps, a habitar la creació de Déu
dins d’aquest ritme escatològic de la
Paraula, «l’economia cristiana no
passarà mai i ja no s’ha d’esperar cap
nova Revelació pública abans de la
gloriosa manifestació de nostre
Senyor Jesucrist (cf. 1Tm 6,14; Tt
2,13)». [41] En efecte, com ho han
recordat els Pares durant el Sínode,
l’«especificitat del cristianisme es
manifesta en l’esdeveniment
Jesucrist, cimal de la Revelació,
compliment de les promeses de Déu i



mitjancer del trobament entre
l’home i Déu. Ell, que ens ha revelat
Déu (cf. Jn 1,18), és la Paraula única i
definitiva lliurada a la humanitat». 
[42] Sant Joan de la Creu ha
expressat admirablement aquesta
veritat: «Perquè en donar-nos, com
ens ha donat, el seu Fill, que és una
Paraula seva, que no en té d’altra, tot
ens ho va parlar alhora i d’una
vegada en aquesta sola Paraula. […]
Perquè el que parlava abans en parts
als profetes ja ho ha parlat a ell tot,
donant-nos el tot, que és el seu Fill.
Per això, el qui ara volgués preguntar
a Déu, o voler alguna visió o
revelació, no només faria una
niciesa, sinó que faria un greuge a
Déu, perquè no posaria els ulls
totalment en Crist i cercaria altres
coses o novetats.» [43]

Per tant, el Sínode ha recomanat
«ajudar els fidels a distingir bé la
Paraula de Déu de les revelacions
privades»; [44] la funció de les quals



«no és […] “completar” la Revelació
definitiva de Crist, sinó ajudar a
viure més plenament en una certa
època de la història». [45] El valor de
les revelacions privades és
essencialment diferent al de l’única
Revelació pública: aquesta exigeix la
nostra fe; en ella, en efecte, a través
de paraules humanes i de la
mediació de la comunitat viva de
l’Església, Déu mateix ens parla. El
criteri de veritat d’una revelació
privada és la seva orientació pel que
fa a Crist. Quan ens n’allunya, llavors
no procedeix certament de l’Esperit
Sant, que ens guia cap a l’evangeli i
no cap a fora. La revelació privada és
una ajuda per a aquesta fe, i es
manifesta com a creïble precisament
quan remet a l’única Revelació
pública. Per això, l’aprovació
eclesiàstica d’una revelació privada
indica essencialment que el seu
missatge no conté res contrari a la fe
i als bons costums, és lícit fer-lo
públic, i els fidels hi poden donar



l’assentiment de manera prudent.
Una revelació privada pot introduir
nous accents, donar lloc a noves
formes de pietat o aprofundir les
antigues. Pot tenir un cert caràcter
profètic (cf. 1Ts 5,19-21) i prestar una
ajuda vàlida per a comprendre i
viure millor l’evangeli en el present;
d’aquí que no es pugui descartar. És
una ajuda que s’ofereix però que no
és obligatori d’emprar-la. En
qualsevol cas, ha de ser un aliment
de la fe, esperança i caritat, que són
per a tots la via permanent de la
Salvació. [46]

La Paraula de Déu i l’Esperit Sant

15. Després d’haver-nos estès sobre
la Paraula darrera i definitiva de Déu
al món, cal referir-se ara a la missió
de l’Esperit Sant en relació amb la
Paraula divina. En efecte, no es
comprèn autènticament la revelació
cristiana sense tenir en compte
l’acció del Paràclit. Això té a veure



amb el fet que la comunicació que
Déu fa de si mateix implica sempre la
relació entre el Fill i l’Esperit Sant, a
qui Ireneu de Lió anomena
precisament «les dues mans del
Pare». [47] A part d’això, la Sagrada
Escriptura és la que ens indica la
presència de l’Esperit Sant en la
història de la Salvació i, en
particular, en la vida de Jesús, a qui
la Mare de Déu va concebre per obra
de l’Esperit Sant (cf. Mt 1,18; Lc 1,35);
al començament de la seva missió
pública, a la riba del Jordà, el veu
que baixa damunt seu en forma de
colom (cf. Mt 3,16), Jesús actua, parla
i exulta en aquest mateix Esperit (cf.
Lc 10,21), i s’ofereix ell mateix en
l’Esperit (cf. He 9,14). Quan estava
acabant la seva missió, segons el
relat de l’evangelista Joan, Jesús
mateix posa en clara relació el do de
la seva vida amb l’enviament de
l’Esperit als seus (cf. Jn 16,7).
Després, Jesús ressuscitat, portant en
la seva carn els signes de la passió, va



infondre l’Esperit (cf. Jn 20,22), fent
partícips els seus deixebles de la seva
missió (cf. Jn 20,21). L’Esperit Sant els
ensenyarà i els recordarà tot el que
Crist ha dit (cf. Jn 14,26), ja que serà
ell, l’Esperit de la Veritat (cf. Jn
15,26), qui portarà els deixebles a la
Veritat sencera (cf. Jn 16,13).
Finalment, com es llegeix en els Fets
dels Apòstols, l’Esperit baixa sobre
els Dotze, reunits en pregària amb
Maria el dia de Pentecosta (cf. 2,1-4),
i els anima a la missió d’anunciar a
tots els pobles la bona nova. [48]

La Paraula de Déu, doncs, s’expressa
amb paraules humanes gràcies a
l’obra de l’Esperit Sant. La missió del
Fill i la de l’Esperit Sant són
inseparables i constitueixen una
única economia de la Salvació. El
mateix Esperit que actua en
l’encarnació del Verb, en el si de la
Verge Maria, és el mateix que guia
Jesús al llarg de tota la seva missió i
que serà promès als deixebles. El



mateix Esperit, que va parlar per
boca dels profetes, sosté i inspira
l’Església en la tasca d’anunciar la
Paraula de Déu i en la predicació dels
Apòstols; és el mateix Esperit,
finalment, que inspira els autors de
les Sagrades Escriptures.

16. Conscients d’aquest horitzó
pneumatològic, els Pares sinodals
han volgut assenyalar la importància
de l’acció de l’Esperit Sant en la vida
de l’Església i en el cor dels creients
en la seva relació amb la Sagrada
Escriptura. [49] Sense l’acció eficaç
de l’«Esperit de la Veritat» (Jn 14,17),
no es poden comprendre les paraules
del Senyor. Com ho recorda sant
Ireneu: «Els qui no participen de
l’Esperit no obtenen del pit de la seva
mare [l’Església] el nodriment de la
vida, no reben res de la font més
pura que brolla del cos de Crist.» [50]
Com que la Paraula de Déu arriba a
nosaltres en el cos de Crist, en el cos
eucarístic i en el cos de les



Escriptures, mitjançant l’acció de
l’Esperit Sant, només pot ser acollida
i compresa veritablement gràcies al
mateix Esperit.

Els grans escriptors de la tradició
cristiana consideren unànimement la
funció de l’Esperit Sant en la relació
dels creients amb les Escriptures.
Sant Joan Crisòstom afirma que
l’Escriptura «necessita de la revelació
de l’Esperit, perquè descobrint el
sentit veritable de les coses que s’hi
troben tancades, obtinguem un profit
abundant». [51] També sant Jeroni
està fermament convençut que «no
podem arribar a comprendre
l’Escriptura sense l’ajuda de l’Esperit
Sant que l’ha inspirada». [52] Sant
Gregori el Gran, d’altra banda,
subratlla de manera suggestiva l’obra
del mateix Esperit en la formació i
interpretació de la Bíblia: «Ell mateix
ha creat les paraules dels sants
Testaments, ell mateix les revela.» 
[53] Ricard de Sant Víctor recorda



que calen «ulls de colom», il·luminats
i il·lustrats per l’Esperit, per a
comprendre el text sagrat. [54]

Voldria subratllar també, pel que fa a
la relació entre l’Esperit Sant i
l’Escriptura, el testimoni significatiu
que trobem en els textos litúrgics, on
la Paraula de Déu és proclamada,
escoltada i explicada als fidels. Es
tracta d’antigues oracions que en
forma d’epiclesi invoquen l’Esperit
abans de la proclamació de les
lectures: «Envia el teu Esperit Sant
Defensor sobre les nostres ànimes i
fes-nos comprendre les Escriptures
inspirades per ell; i a mi concedeix-
me d’interpretar-les de manera
digna, perquè els fidels aquí reunits
en puguin treure profit.» De la
mateixa manera, trobem oracions al
final de l’homilia que invoquen Déu
demanant el do de l’Esperit sobre els
fidels: «Déu salvador, […] t’imploro a
favor d’aquest poble: envia sobre seu
l’Esperit Sant, que el Senyor Jesús el



visiti, parli als pensaments de tots i
disposi els cors per la fe i condueixi
les nostres ànimes cap a tu, Déu de
les Misericòrdies.» [55] D’aquí resulta
amb claredat que no es pot
comprendre el sentit de la Paraula si
no es té en compte l’acció del Paràclit
en l’Església i en els cors dels
creients.

Tradició i Escriptura

17. En reafirmar el vincle profund
entre l’Esperit Sant i la Paraula de
Déu, hem assentat també les bases
per a comprendre el sentit i el valor
decisiu de la Tradició viva i de les
Sagrades Escriptures en l’Església. En
efecte, ja que «Déu ha estimat tant el
món que ha donat el seu Fill
únic» (Jn 3,16), la Paraula divina,
pronunciada en el temps, va ser
donada i «lliurada» a l’Església de
manera definitiva, de tal manera que
l’anunci de la Salvació es comuniqui
eficaçment sempre i a tot arreu. Com



ens ho recorda la Constitució
dogmàtica Dei Verbum , Jesucrist
mateix «donà als Apòstols l’encàrrec
que prediquessin a tothom, com a
font de tota veritat i disciplina moral
salvadores, l’evangeli que, promès
abans per mitjà dels profetes, ell
mateix acomplí i promulgà amb la
pròpia boca, i que comuniquessin a
tothom els dons de Déu, cosa que fou
fidelment realitzada tant pels
Apòstols, que en la predicació oral,
en els exemples i en les institucions
van transmetre aquelles coses que, o
havien rebut de la boca, de la
convivència i de les actuacions de
Crist, o que havien après per
suggeriment del Sant Esperit, com
per aquells Apòstols i barons
apostòlics que, sota la inspiració del
mateix Esperit Sant posaren en escrit
el missatge de Salvació». [56]

El concili Vaticà II recorda també que
aquesta Tradició d’origen apostòlic és
una realitat viva i dinàmica, que



«progressa en l’Església sota
l’assistència de l’Esperit Sant», però
no en el sentit que canviï en la seva
veritat, que és perenne. Més aviat
«augmenta la captació tant de les
realitats com de les paraules
transmeses», amb la contemplació i
l’estudi, amb la intel·ligència fruit
d’una experiència espiritual més
profunda, així com amb la
«proclamació d’aquells que, amb la
successió episcopal, reberen el
carisma cert de la veritat» [57] .

La Tradició viva és essencial perquè
l’Església vagi creixent amb el temps
en la comprensió de la veritat
revelada en les Escripture. En efecte,
«per la mateixa Tradició, el cànon
íntegre dels Llibres Sagrats s’ha fet
patent […] i resulten més íntimament
enteses i esdevenen constantment
eficaces». [58] En definitiva, és la
Tradició viva de l’Església la que ens
fa comprendre de manera adequada
la Sagrada Escriptura com a Paraula



de Déu. Encara que el Verb de Déu
precedeix i transcendeix la Sagrada
Escriptura, pel fet de ser inspirada
per Déu conté la Paraula divina (cf.
2Tm 3,16) «de manera molt
singular». [59]

18. D’aquí es dedueix la importància
d’educar i formar amb claredat el
poble de Déu, per acostar-se a les
Sagrades Escriptures en relació amb
la Tradició viva de l’Església,
reconeixent-hi la mateixa Paraula de
Déu. És molt important, des del punt
de vista de la vida espiritual,
desenvolupar aquesta actitud en els
fidels. En aquest sentit, pot ser útil
recordar l’analogia desenvolupada
pels Pares de l’Església entre el Verb
de Déu que es fa «carn» i la Paraula
que es fa «llibre». [60] Aquesta antiga
tradició, segons la qual, com diu sant
Ambròs, «el cos del Fill és
l’Escriptura que se’ns ha transmès», 
[61] és recollida per la Constitució
dogmàtica Dei Verbum , que afirma:



«La Paraula de Déu, expressada en
llengües humanes, s’ha fet molt
semblant al parlar humà, tal com en
altre temps la Paraula de l’Etern
Pare, assumida la carn de la feblesa
humana, es féu semblant als homes.»
[62] Entesa d’aquesta manera, la
Sagrada Escriptura, encara en la
multiplicitat de les seves formes i
continguts, se’ns presenta com a
realitat unitària. En efecte, «a través
de totes les paraules de la Sagrada
Escriptura, Déu només diu una
paraula, el seu Verb únic, en el qual
ell es diu totalment (cf. He 1,1-3)», 
[63] com ja ho va advertir amb
claredat sant Agustí: «Recordeu que
és una sola la Paraula de Déu que es
desenvolupa en tota la Sagrada
Escriptura i un de sol el Verb que
ressona a la boca de tots els
escriptors sagrats.» [64]

En definitiva, mitjançant l’obra de
l’Esperit Sant i sota la guia del
Magisteri, l’Església transmet a totes



les generacions el que ha estat
revelat en Crist. L’Església viu amb la
certesa que el seu Senyor, que va
parlar en el passat, no para de
comunicar avui la seva Paraula en la
Tradició viva de l’Església i en la
Sagrada Escriptura. En efecte, la
Paraula de Déu se’ns dóna en la
Sagrada Escriptura com a testimoni
inspirat de la Revelació que,
juntament amb la Tradició viva de
l’Església, és la regla suprema de la
fe. [65]

Sagrada Escriptura, inspiració i
veritat

19. Un concepte clau per a
comprendre el text sagrat com a
Paraula de Déu en paraules humanes
és certament el d’inspiració. També
aquí podem suggerir una analogia:
així com el Verb de Déu s’ha fet home
per obra de l’Esperit Sant en el si de
la Mare de Déu, també la Sagrada
Escriptura neix del si de l’Església



per obra del mateix Esperit. La
Sagrada Escriptura «és locució de
Déu pel fet d’haver estat posada en
escrit per inspiració de l’Esperit de
Déu». [66] D’aquesta manera es
reconeix tota la importància de
l’autor humà, que ha escrit els textos
inspirats i, al mateix temps, Déu com
el veritable autor.

Com ho han afirmat els Pares
sinodals, apareix amb tota evidència
que el tema de la inspiració és
decisiu per a una adequada
aproximació a les Escriptures i per a
la seva correcta hermenèutica, [67]
que s’ha de fer, al seu torn, en el
mateix Esperit en què ha estat escrit. 
[68] Quan es debilita la nostra
atenció a la inspiració, es corre el risc
de llegir l’Escriptura més com un
objecte de curiositat històrica que
com a obra de l’Esperit Sant, en la
qual podem escoltar la veu mateixa
del Senyor i conèixer-hi la presència
en la història.



A més, els Pares sinodals han
destacat la connexió entre el tema de
la inspiració i el de la veritat de les
Escriptures. [69] Per això,
l’aprofundiment en el procés de la
inspiració portarà també sens dubte
a una major comprensió de la veritat
continguda en els llibres sagrats.
Com ho afirma la doctrina conciliar
sobre aquest punt, els llibres
inspirats ensenyen la veritat: «Com
que tot allò que afirmen els autors
inspirats o hagiògrafs s’ha de
considerar afirmat per l’Esperit Sant,
per tant, s’ha de professar que els
llibres de l’Escriptura ensenyen de
forma sòlida, fidel i sense error la
veritat que Déu volgué que fos
formulada en les Sagrades Lletres
amb vista a la nostra Salvació. I així
“tota l’Escriptura és inspirada per
Déu i útil per a ensenyar, refutar,
corregir i educar en el bé, perquè el
qui és home de Déu arribi a la
maduresa i estigui sempre a punt per
a tota obra bona” (2Tm 3,16-17).» [70]



Certament, la reflexió teològica ha
considerat sempre la inspiració i la
veritat com dos conceptes clau per a
una hermenèutica eclesial de les
Sagrades Escriptures. Això no
obstant, cal reconèixer la necessitat
actual d’aprofundir adequadament
en aquesta realitat, per a respondre
millor al que exigeix la interpretació
dels textos sagrats segons la seva
naturalesa. En aquesta perspectiva,
expresso el desig que la investigació
en aquest camp pugui progressar i
donar fruits per a la ciència bíblica i
la vida espiritual dels fidels.

Déu Pare, font i origen de la Paraula

20. L’economia de la Revelació té el
començament i origen en Déu Pare.
La seva Paraula, «fet el cel, […] amb
l’alè de la boca ha creat l’estelada» (Sl
33,6). És ell qui il·lumina «amb el
coneixement de la glòria de Déu, que
brilla en el rostre de Jesucrist» (2Co
4,6; cf. Mt 16,17; Lc 9,29).



Déu, font de la Revelació, es
manifesta com a Pare en el Fill « 
Logos fet carn» (cf. Jn 1,14), que va
venir a complir la voluntat del qui
l’havia enviat (cf. Jn 4,34), i porta a
terme l’educació divina de l’home,
animada ja anteriorment per les
paraules dels profetes i per les
meravelles realitzades tant en la
creació com en la història del seu
poble i de tots els homes. La
Revelació de Déu Pare culmina amb
el lliurament per part del Fill del do
del Paràclit (cf. Jn 14,16), Esperit del
Pare i del Fill, que ens guia «cap a la
veritat sencera» (Jn 16,13).

I així, totes les promeses de Déu
s’han convertit en Jesucrist en un
«sí» (cf. 2Co 1,20). D’aquesta manera
s’obre per a l’home la possibilitat de
recórrer el camí que el porta fins al
Pare (cf. Jn 14,6), perquè al final Déu
sigui «tot en tots» (1Co 15,28).



21. Com ho posa de manifest la creu
de Crist, Déu parla per mitjà del seu
silenci. El silenci de Déu,
l’experiència de la llunyania de
l’Omnipotent i Pare, és una etapa
decisiva en el camí terrenal del Fill
de Déu, Paraula encarnada. Penjat de
l’arbre de la creu, es va queixar del
dolor causat per aquest silenci: «Déu
meu, Déu meu, ¿per què m’has
abandonat?» (Mc 15,34; Mt 27,46).
Jesús, prosseguint fins a l’últim alè de
vida en l’obediència, va invocar el
Pare en la foscor de la mort. En el
moment de passar a través de la
mort a la vida eterna, es va confiar a
ell: «Pare, a les teves mans confio el
meu esperit» (Lc 23,46).

Aquesta experiència de Jesús és
indicativa de la situació de l’home
que, després d’haver escoltat i
reconegut la Paraula de Déu, ha
d’enfrontar-se també amb el seu
silenci. Molts sants i místics han
viscut aquesta experiència, que



també avui es presenta en el camí de
molts creients. El silenci de Déu
perllonga les seves paraules
precedents. En aquests moments de
foscor, parla en el misteri del seu
silenci. Per tant, en la dinàmica de la
Revelació cristiana, el silenci apareix
com una expressió important de la
Paraula de Déu.

La resposta de l’home al Déu que
parla

Cridats a entrar en l’Aliança amb Déu

22. En subratllar la pluriformitat de
la Paraula, hem pogut contemplar
que Déu parla i ve a l’encontre de
l’home de maneres molt diverses,
donant-se a conèixer en el diàleg.
Com ho han afirmat els Pares
sinodals, «el diàleg, quan es refereix
a la Revelació, comporta la primacia
de la Paraula de Déu adreçada a
l’home». [71] El misteri de l’Aliança
expressa aquesta relació entre Déu
que crida amb la seva Paraula i



l’home que respon, sent clarament
conscient que no es tracta d’un
trobament entre dos que estan al
mateix nivell; el que anomenem
Antiga i Nova Aliança no és un acord
entre dues parts iguals, sinó un pur
do de Déu. Mitjançant aquest do del
seu amor, supera tota distància i ens
converteix en els seus partners ,
portant a terme així el misteri
nupcial d’amor entre Crist i
l’Església. En aquesta visió, cada
home es presenta com el destinatari
de la Paraula, interpel·lat i cridat a
entrar en aquest diàleg d’amor
mitjançant la seva resposta lliure.
Déu ens ha fet a cada un capaços
d’escoltar i de respondre a la Paraula
divina. L’home ha estat creat en la
Paraula i hi viu, no s’entén a ell
mateix si no s’obre a aquest diàleg.
La Paraula de Déu revela la
naturalesa filial i relacional de la
nostra vida. Estem veritablement
cridats per gràcia a conformar-nos a



Crist, el Fill del Pare, i a ser
transformats en ell.

Déu escolta l’home i respon als seus
interrogants

23. En aquest diàleg amb Déu ens
comprenem a nosaltres mateixos i
trobem resposta a les qüestions més
profundes que nien en el nostre cor.
La Paraula de Déu, en efecte, no es
contraposa a l’home, ni fa callar els
seus desitjos autèntics, sinó que més
aviat els il·lumina, purificant i
perfeccionant. Com n’és, d’important,
descobrir en l’actualitat que només
Déu respon a la set que hi ha en el
cor de tot ésser humà. En la nostra
època s’ha difós lamentablement,
sobretot a Occident, la idea que Déu
és estrany a la vida i als problemes
de l’home, i encara més, que la seva
presència pot ser fins i tot una
amenaça per a la seva autonomia. En
realitat, tota l’economia de la
Salvació ens mostra que Déu parla i



intervé en la història en favor de
l’home i de la seva Salvació integral.
Per tant, és decisiu des del punt de
vista pastoral mostrar la capacitat
que té la Paraula de Déu per a
dialogar amb els problemes que
l’home ha d’afrontar en la vida
quotidiana. Jesús es presenta
precisament com aquell que ha
vingut perquè tinguem vida a desdir
(cf. Jn 10,10). Per això, hem de fer
qualsevol esforç per a mostrar la
Paraula de Déu com una obertura als
nostres problemes, una resposta als
interrogants, un eixamplament dels
valors i, alhora, com una satisfacció
de les nostres aspiracions. La
pastoral de l’Església ha de saber
mostrar que Déu escolta la necessitat
de l’home i el seu clam. Diu sant
Bonaventura en el Breviloquium : «El
fruit de la Sagrada Escriptura no és
un qualsevol, sinó la plenitud de la
felicitat eterna. En efecte, la Sagrada
Escriptura és precisament el llibre en
el qual hi ha paraules de vida eterna



perquè no només creguem, sinó que
tinguem també la vida eterna, en la
qual veurem, estimarem i seran
sadollats tots els nostres desitjos.» 
[72]

Dialogar amb Déu mitjançant les
seves paraules

24. La Paraula divina ens introdueix
a cadascú en el col·loqui amb el
Senyor: el Déu que parla ens ensenya
com podem parlar amb ell. Pensem
espontàniament en el Llibre dels
Salms, on se’ns ofereixen les
paraules amb què podem adreçar-
nos-hi, presentar la nostra vida en
col·loqui davant seu i transformar
així la vida mateixa en un moviment
cap a ell. [73] En els Salms, en efecte,
trobem tota la gamma articulada de
sentiments que l’home experimenta
en la seva existència i que són
presentats amb saviesa davant Déu;
aquí es troben expressions de goig i
de dolor, d’angoixa i d’esperança, de



temor i d’ansietat. A més dels Salms,
hi ha també molts altres textos de la
Sagrada Escriptura que parlen de
l’home que s’adreça a Déu
mitjançant l’oració d’intercessió (cf.
Ex 33,12-16), de cant d’alegria per la
victòria (cf. Ex 15), o de lament en el
compliment de la pròpia missió (cf. Jr
20,7-18). Així, la paraula que l’home
dirigeix a Déu es fa també Paraula de
Déu, confirmant el caràcter dialogal
de tota la revelació cristiana, [74] i
tota l’existència de l’home es
converteix en un diàleg amb Déu que
parla i escolta, que crida i mou la
nostra vida. La Paraula de Déu revela
aquí que tota l’existència de l’home
està sota la crida divina. [75]

Paraula de Déu i fe

25. «Hom ha de donar a Déu que es
revela l’obediència de la fe (cf. Rm
16,26; Rm 1,5; 2Co 10,5-6), per la qual
l’home s’ofereix lliurement tot sencer
a Déu fent “plena submissió



d’enteniment i de voluntat a Déu que
es revela”.» [76] Amb aquestes
paraules, la Constitució dogmàtica 
Dei Verbum expressa amb precisió
l’actitud de l’home en relació amb
Déu. La resposta pròpia de l’home a
Déu que parla és la fe. En això es
posa de manifest que «per acollir la
revelació, l’home ha d’obrir la ment i
el cor a l’acció de l’Esperit Sant que li
fa comprendre la Paraula de Déu,
present en les sagrades Escriptures». 
[77] En efecte, la fe, amb què
abracem de cor la veritat que se’ns
ha revelat i ens lliurem totalment a
Crist, sorgeix precisament per la
predicació de la Paraula divina: «La
fe ve, doncs, de l’escolta, i l’escolta
arriba per la predicació de la Paraula
de Crist» (Rm 10,17). La història de la
Salvació en la seva totalitat ens
mostra de manera progressiva
aquest vincle íntim entre la Paraula
de Déu i la fe, que es compleix en el
trobament amb Crist. Amb ell,
efectivament, la fe adquireix la



forma del trobament amb una
Persona a la qual es confia la pròpia
vida. Jesucrist és present ara en la
història, en el seu cos que és
l’Església. Per això, el nostre acte de
fe és alhora un acte personal i
eclesial.

El pecat com a manca d’escolta a la
Paraula de Déu

26. La Paraula de Déu revela també
inevitablement la possibilitat
dramàtica per part de la llibertat de
l’home de sostreure’s a aquest diàleg
d’aliança amb Déu, per al qual hem
estat creats. La Paraula divina, en
efecte, revela també el pecat que
habita en el cor de l’home. Amb
molta freqüència, tant en l’Antic com
en el Nou Testament, trobem la
descripció del pecat com un no
prestar oïda a la Paraula, com una
ruptura de l’Aliança i, per tant, com
el tancament davant Déu que crida a
la comunió amb ell. [78] En efecte, la



Sagrada Escriptura ens mostra que el
pecat de l’home és essencialment
desobediència i «no escoltar».
Precisament l’obediència radical de
Jesús fins a la mort de creu (cf. Fl 2,8)
desemmascara totalment aquest
pecat. Amb la seva obediència es
realitza la Nova Aliança entre Déu i
l’home, i se’ns dóna la possibilitat de
la reconciliació. Jesús, efectivament,
va ser enviat pel Pare com a víctima
d’expiació pels nostres pecats i pels
de tot el món (cf. 1Jn 2,2; 4,10; Hb
7,27). Així se’ns ofereix la possibilitat
misericordiosa de la Redempció i el
començament d’una vida nova en
Crist. Per això, és important educar
els fidels perquè reconeguin l’arrel
del pecat en la negativa a escoltar la
Paraula del Senyor, ja que acullen en
Jesús, Verb de Déu, el perdó que ens
obre a la Salvació.

Maria ‘Mater Verbi Dei’ i ‘Mater fidei’



27. Els Pares sinodals han declarat
que l’objectiu fonamental de la XII
Assemblea era «renovar la fe de
l’Església en la Paraula de Déu». Per
això cal mirar allí on la reciprocitat
entre Paraula de Déu i fe s’ha
complert plenament, és a dir, en
Maria Mare de Déu, «que amb el seu
sí a la Paraula de l’Aliança i la seva
missió, compleix perfectament la
vocació divina de la humanitat» [79] .
La realitat humana, creada
mitjançant el Verb, troba la seva
figura perfecta precisament en la fe
obedient de Maria. Ella, des de
l’Anunciació fins a la Pentecosta,
se’ns presenta com una dona
enterament disponible a la voluntat
de Déu. És la Immaculada Concepció,
la «plena de gràcia» per Déu (cf. Lc
1,28), incondicionalment dòcil a la
Paraula divina (cf. Lc 1,38). La seva
fe obedient plasma cada instant de la
seva existència segons la iniciativa
de Déu. Verge a l’escolta, viu en plena
sintonia amb la Paraula divina i



conserva en el seu cor els
esdeveniments del seu Fill,
component-los com en un únic
mosaic (cf. Lc 2,19.51). [80]

Cal ajudar els fidels a descobrir
d’una manera més perfecta el vincle
entre Maria de Natzaret i l’escolta
creient de la Paraula divina. Exhorto
també els estudiosos perquè
aprofundeixin més la relació entre
mariologia i teologia de la Paraula.
D’això se’n beneficiaran tant la vida
espiritual com els estudis teològics i
bíblics. Efectivament, tot el que la
intel·ligència de la fe ha tractat en
relació amb Maria és al centre més
íntim de la veritat cristiana. En
realitat, no es pot pensar en
l’encarnació del Verb sense tenir en
compte la llibertat d’aquesta dona
jove, que amb el seu consentiment
coopera de manera decisiva a
l’entrada de l’Etern en el temps. Ella
és la figura de l’Església a l’escolta de
la Paraula de Déu, que en ella es fa



carn. Maria és també símbol de
l’obertura a Déu i als altres; escolta
activa que interioritza, assimila, i en
la qual la Paraula es converteix en
forma de vida.

28. En aquesta circumstància, vull
cridar l’atenció sobre la familiaritat
de Maria amb la Paraula de Déu.
Això resplendeix amb particular
brillantor en el Magnificat. D’alguna
manera, aquí es veu com ella
s’identifica amb la Paraula, hi entra;
en aquest meravellós càntic de fe, la
Verge lloa el Senyor amb la seva
mateixa Paraula: «El Magníficat —un
retrat de la seva ànima, per dir-ho
així— està completament teixit pels
fils agafats de la Sagrada Escriptura,
de la Paraula de Déu. Així es posa en
relleu que la Paraula de Déu és
veritablement la seva casa mateixa,
de la qual surt i entra amb tota
naturalitat. Parla i pensa amb la
Paraula de Déu, la Paraula de Déu
esdevé paraula seva, i la seva



paraula neix de la Paraula de Déu.
Així es posa de manifest, a més, que
els seus pensaments estan en
sintonia amb el pensament de Déu,
que el seu voler és un voler amb Déu.
En estar íntimament penetrada per
la Paraula de Déu, pot convertir-se en
mare de la Paraula encarnada.» [81]

A més, la referència a la Mare de Déu
ens mostra que l’obrar de Déu en el
món implica sempre la nostra
llibertat, perquè, en la fe, la Paraula
divina ens transforma. També la
nostra acció apostòlica i pastoral serà
eficaç en la mesura que aprenguem
de Maria a deixar-nos plasmar per
l’obra de Déu en nosaltres: «L’atenció
devota i amorosa a la figura de
Maria, com a model i arquetip de la
fe de l’Església, és d’importància
cabdal per a fer també avui un canvi
concret de paradigma en la relació
de l’Església amb la Paraula, tant en
l’actitud d’escolta orant com en la



generositat del compromís en la
missió i l’anunci.» [82]

Contemplant en la Mare de Déu una
existència totalment modelada per la
Paraula, també nosaltres ens sentim
cridats a entrar en el misteri de la fe
amb què Crist ve a habitar en la
nostra vida. Sant Ambròs ens
recorda que tot cristià que creu,
concep d’alguna manera i engendra
el Verb de Déu en si mateix: si, pel
que fa a la carn, només hi ha una
Mare de Crist, pel que fa a la fe, en
canvi, Crist és el fruit de tots. [83]
Així doncs, tot el que va passar a
Maria pot succeir ara a qualsevol de
nosaltres en l’escolta de la Paraula i
en la celebració dels sagraments.

L’hermenèutica de la Sagrada
Escriptura en l’Església

L’Església lloc originari de
l’hermenèutica de la Bíblia



29. Un altre gran tema que va sorgir
durant el Sínode, i sobre el qual ara
vull cridar l’atenció, és la
interpretació de la Sagrada
Escriptura en l’Església. Precisament
el lligam intrínsec entre Paraula i fe
mostra que l’hermenèutica autèntica
de la Bíblia només és possible en la fe
eclesial, que té el seu paradigma en
el si de Maria. Sant Bonaventura
afirma en aquest sentit que, sense la
fe, manca la clau d’accés al text
sagrat: «Aquest és el coneixement de
Jesucrist del qual es deriven, com
d’una font, la seguretat i la
intel·ligència de tota la Sagrada
Escriptura. Per això, és impossible
endinsar-se en el seu coneixement
sense tenir abans la fe infusa de
Crist, que és far, porta i fonament de
tota l’Escriptura.» [84] I insisteix amb
força sant Tomàs d’Aquino,
esmentant sant Agustí: «També la
lletra de l’Evangeli mata si falta la
gràcia interior de la fe que guareix.» 
[85]



Això ens permet cridar l’atenció
sobre un criteri fonamental de
l’hermenèutica bíblica: el lloc
originari de la interpretació
escripturística és la vida de l’Església.
Aquesta afirmació no posa la
referència eclesial com un criteri
extrínsec al qual els exegetes han
d’aplegar-se, sinó que és requerida
per la realitat mateixa de les
Escriptures i per com s’han anat
formant amb el temps. En efecte, «les
tradicions de fe formaven l’ambient
vital en el qual es va inserir l’activitat
literària dels autors de la Sagrada
Escriptura. Aquesta inserció
comprenia també la participació en
la vida litúrgica i l’activitat externa
de les comunitats, el seu món
espiritual, la seva cultura i les
peripècies del seu destí històric. La
interpretació de la Sagrada
Escriptura exigeix per això, de
manera semblant, la participació dels
exegetes en tota la vida i la fe de la
comunitat creient del seu temps». 



[86] Per tant, «com que la Sagrada
Escriptura també ha de ser llegida i
interpretada amb el mateix Esperit
amb què fou escrita», [87] cal que els
exegetes, teòlegs i tot el poble de Déu
s’hi acostin segons el que ella és
realment, Paraula de Déu que se’ns
comunica a través de paraules
humanes (cf. 1Te 2,13). Aquesta és
una dada constant i implícita en la
Bíblia mateixa: «No hi ha cap
profecia de l’Escriptura que cadascú
pugui interpretar com li sembli. En
efecte, no hi ha hagut mai cap
profecia que vingués d’un voler
humà; més aviat alguns homes,
enduts per l’Esperit Sant, han parlat
de part de Déu» (2Pe 1,20-21). D’altra
banda, és precisament la fe de
l’Església la que reconeix en la Bíblia
la Paraula de Déu, com ho diu
admirablement sant Agustí: «No
creuria en l’evangeli si no em
mogués l’autoritat de l’Església
catòlica.» [88] És l’Esperit Sant, que
anima la vida de l’Església, el qui fa



possible la interpretació autèntica de
les Escriptures. La Bíblia és el llibre
de l’Església, i la seva hermenèutica
veritable brolla de la seva
immanència en la vida eclesial.

30. Sant Jeroni recorda que mai no
podem llegir sols l’Escriptura.
Trobem massa portes tancades i
caiem fàcilment en l’error. La Bíblia
ha estat escrita pel poble de Déu i per
al poble de Déu, sota la inspiració de
l’Esperit Sant. Només en aquesta
comunió amb el poble de Déu podem
entrar realment, amb el «nosaltres»,
en el nucli de la veritat que Déu
mateix vol comunicar-nos. [89] El
gran estudiós, per al qual «qui no
coneix les Escriptures no coneix
Crist», [90] sosté que l’eclesialitat de
la interpretació bíblica no és una
exigència imposada des de l’exterior,
el Llibre és precisament la veu del
poble de Déu que peregrina, i només
en la fe d’aquest poble estem, per dir-
ho així, en la tonalitat adequada per



a entendre l’Escriptura. Una
autèntica interpretació de la Bíblia
ha de concordar sempre
harmònicament amb la fe de
l’Església catòlica. Sant Jeroni es
dirigia a un sacerdot de la manera
següent: «Roman fermament unit a
la doctrina tradicional que se t’ha
ensenyat, perquè puguis exhortar
d’acord amb la sana doctrina i
rebatre aquells que la contradiuen.» 
[91]

Aproximacions al text sagrat que
prescindeixin de la fe poden suggerir
elements interessants, en la mesura
que es detenen en l’estructura del
text i les seves formes, però aquests
intents serien inevitablement només
preliminars i estructuralment
incomplets. En efecte, com ho ha
afirmat la Comissió Bíblica Pontifícia,
fent-se ressò d’un principi compartit
en l’hermenèutica moderna, el
«coneixement adequat del text bíblic
és accessible només a qui té una



afinitat viva amb el que diu el text». 
[92] Tot això posa en relleu la relació
entre vida espiritual i hermenèutica
de l’Escriptura. Efectivament, «amb
el creixement de la vida en l’Esperit
creix també, en el lector, la
comprensió de les realitats de les
quals parla el text bíblic». [93] La
intensitat d’una experiència eclesial
autèntica augmenta sens dubte la
intel·ligència de la fe veritable
respecte a la Paraula de Déu;
recíprocament, s’ha de dir que llegir
en la fe les Escriptures augmenta la
vida eclesial mateixa. A partir d’aquí
es percep de manera nova la
coneguda frase de sant Gregori el
Gran: «Les paraules divines creixen
amb qui les llegeix.» [94] D’aquesta
manera, l’escolta de la Paraula de
Déu introdueix i augmenta la
comunió eclesial dels qui caminen en
la fe.

«Ànima de la teologia»



31. «Per això, l’estudi de les Sagrades
Escriptures ha de ser com l’ànima de
la teologia.» [95] Aquesta expressió
de la Constitució dogmàtica Dei
Verbum s’ha fet cada vegada més
familiar en els darrers anys. Podem
dir que en l’època posterior al concili
Vaticà II, pel que fa als estudis
teològics i exegètics, s’han referit
sovint a aquesta expressió com a
símbol d’un interès renovat per la
Sagrada Escriptura. També la XII
Assemblea del Sínode dels Bisbes ha
anat sovint a aquesta coneguda
afirmació per a indicar la relació
entre investigació històrica i
hermenèutica de la fe, en referència
amb el text sagrat. En aquesta
perspectiva, els Pares han reconegut
amb alegria el creixement de l’estudi
de la Paraula de Déu en l’Església al
llarg dels darrers decennis, i han
expressat un viu agraïment als
nombrosos exegetes i teòlegs que
amb la seva dedicació, esforç i
competència han contribuït



essencialment, i continuen fent-ho, a
l’aprofundiment del sentit de les
Escriptures, afrontant els problemes
complexos que avui dia es presenten
en la investigació bíblica. [96] I
també han manifestat gratitud
sincera els membres de la Comissió
Bíblica Pontifícia que, en estreta
relació amb la Congregació per la
Doctrina de la Fe, han anat donant en
aquests anys i continuen donant la
seva aportació qualificada per a
afrontar qüestions inherents a
l’estudi de la Sagrada Escriptura. El
Sínode, a més, ha sentit la necessitat
de preguntar per l’estat actual dels
estudis bíblics i la seva importància
en l’àmbit teològic. En efecte,
l’eficàcia pastoral de l’acció de
l’Església i de la vida espiritual dels
fidels depèn en gran part de la
relació fecunda entre exegesi i
teologia. Per això, considero
important reprendre algunes
reflexions sorgides durant la



discussió sobre aquest tema en els
treballs del Sínode.

Desenvolupament de la investigació
bíblica i Magisteri eclesial

32. En primer lloc, cal reconèixer el
benefici aportat per l’exegesi
historicocrítica a la vida de l’Església,
així com a altres mètodes d’anàlisi
del text desenvolupats recentment. 
[97] Per a la visió catòlica de la
Sagrada Escriptura, l’atenció a
aquests mètodes és imprescindible i
va lligada al realisme de
l’Encarnació: «Aquesta necessitat és
la conseqüència del principi cristià
formulat en l’Evangeli de sant Joan:
“Verbum caro factum est” (Jn 1,14).
El fet històric és una dimensió
constitutiva de la fe cristiana. La
història de la Salvació no és una
mitologia, sinó una història veritable,
i per tant cal estudiar-la amb els
mètodes de la investigació històrica
seriosa.» [98] Així doncs, l’estudi de



la Bíblia exigeix el coneixement i l’ús
apropiat d’aquests mètodes
d’investigació. Si bé és cert que
aquesta sensibilitat en l’àmbit dels
estudis s’ha desenvolupat més
intensament en l’època moderna,
encara que no de la mateixa manera
a tot arreu, això no obstant, la sana
tradició eclesial ha tingut sempre
amor per l’estudi de la «lletra».
Només cal recordar aquí que, a
l’arrel de la cultura monàstica, a la
qual devem en últim terme el
fonament de la cultura europea, es
troba l’interès per la Paraula. El desig
de Déu inclou l’amor per la Paraula
en totes les seves dimensions:
«Perquè, en la Paraula bíblica, Déu
està en camí cap a nosaltres i
nosaltres cap a ell, cal aprendre a
penetrar en el secret de la llengua,
comprendre-la en la seva estructura i
en la manera d’expressar-se. Així,
precisament per la recerca de Déu,
resulten importants les ciències



profanes que ens assenyalen el camí
cap a la llengua.» [99]

33. El Magisteri viu de l’Església, al
qual correspon «interpretar
autènticament la Paraula de Déu,
oral o escrita», [100] ha intervingut
amb savi equilibri en relació amb la
postura adequada que s’ha d’adoptar
davant la introducció de nous
mètodes d’anàlisi històrica. Em
refereixo en particular a les
encícliques Providentissimus Deus
del papa Lleó XIII i Divino afflante
Spiritu del papa Pius XII. En ocasió de
la celebració del centenari i
cinquantè aniversari,
respectivament, de la seva
publicació, el meu venerable
predecessor, Joan Pau II, va recordar
la importància d’aquests documents
per a l’exegesi i la teologia. [101] La
intervenció del papa Lleó XIII va
tenir el mèrit de protegir la
interpretació catòlica de la Bíblia
dels atacs del racionalisme, però



sense refugiar-se per això en un
sentit espiritual desconnectat de la
història. Sense rebutjar la crítica
científica, desconfiava només «de les
opinions preconcebudes que
pretenen fundar-se en la ciència,
però que, en realitat, fan sortir
subreptíciament la ciència del seu
camp propi». [102] El papa Pius XII,
en canvi, s’enfrontava als atacs dels
defensors d’una exegesi anomenada
mística, que rebutjava qualsevol
aproximació científica. L’encíclica 
Divino afflante Spiritu , ha evitat amb
gran sensibilitat alimentar la idea
d’una dicotomia entre «l’exegesi
científica», destinada a un ús
apologètic, i «la interpretació
espiritual, reservada a un ús intern»,
reivindicant en canvi tant l’«abast
teològic del sentit literal definit
metòdicament», com la pertinença de
la «determinació del sentit espiritual
[…] en el camp de la ciència
exegètica». [103] D’aquesta manera,
tots dos documents van rebutjar «la



ruptura entre l’humà i el diví, entre
la recerca científica i la mirada de la
fe, i entre el sentit literal i el sentit
espiritual». [104] Aquest equilibri
s’ha manifestat a continuació en el
document de 1993 de la Comissió
Bíblica Pontifícia: «En el treball
d’interpretació, els exegetes catòlics
no han d’oblidar mai que el que
interpreten és la Paraula de Déu. La
seva tasca no acaba amb la distinció
de les fonts, la definició de formes o
l’explicació dels procediments
literaris. L’objectiu del seu treball
s’aconsegueix quan aclareixen el
significat del text bíblic com a
Paraula actual de Déu.» [105]

L’hermenèutica bíblica conciliar: una
indicació que cal seguir

34. Tenint en compte aquest horitzó,
es poden apreciar millor els grans
principis de l’exegesi catòlica sobre
la interpretació, expressats pel
concili Vaticà II, de manera



particular en la Constitució
dogmàtica Dei Verbum : «Com que
Déu en la Sagrada Escriptura ha
parlat per mitjà d’homes de forma
humana, a fi de copsar allò que ell
ens ha volgut comunicar, l’intèrpret
de la Sagrada Escriptura ha
d’esbrinar amb atenció allò que els
hagiògrafs realment volgueren
significar i Déu decidí manifestar per
mitjà de llurs paraules.» [106] Per
una banda, el Concili subratlla com a
elements fonamentals per a captar el
sentit pretès per l’hagiògraf l’estudi
dels gèneres literaris i la
contextualització. I, per altra banda,
havent-se d’interpretar en el mateix
Esperit en què va ser escrita, la
Constitució dogmàtica assenyala tres
criteris bàsics per tenir en compte la
dimensió divina de la Bíblia: 1)
Interpretar el text considerant la
unitat de tota l’Escriptura, això
s’anomena avui exegesi canònica ; 2)
tenir present la Tradició viva de tota
l’Església, i, finalment, 3) observar



l’analogia de la fe. «Només on
s’apliquen els dos nivells
metodològics —l’historicocrític i el
teològic— es pot parlar d’una exegesi
teològica, d’una exegesi adequada a
aquest llibre.» [107]

Els Pares sinodals han afirmat amb
raó que el fruit positiu de l’ús de la
investigació historicocrítica moderna
és innegable. Però, mentre l’exegesi
acadèmica actual, també la catòlica,
treballa a un gran nivell pel que fa a
la metodologia historicocrítica,
també amb les seves integracions
més recents cal exigir un estudi
anàleg de la dimensió teològica dels
textos bíblics, per tal que progressi
l’aprofundiment, d’acord amb els
tres elements indicats per la
Constitució dogmàtica Dei Verbum . 
[108]

El perill del dualisme i
l’hermenèutica secularitzada



35. Pel que fa a aquest tema cal
assenyalar el greu risc de dualisme
que avui es produeix en abordar les
Sagrades Escriptures. En efecte, en
distingir els dos nivells esmentats
l’estudi de la Bíblia, de cap manera
no es pretén separar-los, ni
contraposar-los, ni simplement
juxtaposar-los, sinó que es donen
només en reciprocitat.
Lamentablement, passa més d’una
vegada que una separació estèril
entre ells genera una separació entre
exegesi i teologia, que «es produeix
fins i tot en els nivells acadèmics més
elevats». [109] Voldria recordar aquí
les conseqüències més preocupants
que s’han d’evitar.

a ) Abans que res, si l’activitat
exegètica es redueix únicament al
primer nivell, l’Escriptura mateixa es
converteix només en un text del
passat: «Se’n poden extreure
conseqüències morals, es pot
aprendre la història, però el llibre



com a tal parla només del passat i
l’exegesi ja no és realment teològica,
sinó que es converteix en pura
historiografia, en història de la
literatura.» [110] Està clar que amb
una reducció semblant no es pot
comprendre de cap manera
l’esdeveniment de la revelació de
Déu mitjançant la seva Paraula que
se’ns transmet en la Tradició viva i
en l’Escriptura.

b ) La manca d’una hermenèutica de
la fe en relació amb l’Escriptura no
està configurada únicament en els
termes d’una absència, és substituïda
per una altra hermenèutica, una
hermenèutica secularitzada,
positivista; la clau fonamental és la
convicció que Déu no apareix en la
història humana. Segons aquesta
hermenèutica, quan sembla que hi
ha un element diví, s’ha d’explicar
d’una altra manera i reduir-ho tot a
l’element humà. Per tant, es
proposen interpretacions que



neguen la historicitat dels elements
divins. [111] c ) Una postura com
aquesta no fa més que produir dany
en la vida de l’Església, estenent el
dubte sobre els misteris fonamentals
del cristianisme i el seu valor
històric, com ara la institució de
l’Eucaristia i la resurrecció de Crist.
Així s’imposa, de fet, una
hermenèutica filosòfica que nega la
possibilitat de l’entrada i la presència
de Déu en la història. L’adopció
d’aquesta hermenèutica en els
estudis teològics introdueix
inevitablement un greu dualisme
entre l’exegesi, que es recolza
únicament en el primer nivell, i la
teologia, que es deixa a mercè d’una
espiritualització del sentit de les
Escriptures no respectuosa del
caràcter històric de la Revelació.

d ) Tot això és negatiu també per a la
vida espiritual i l’activitat pastoral:
«La conseqüència de l’absència del
segon nivell metodològic és la creació



d’una escletxa profunda entre
exegesi científica i lectio divina .
Precisament d’aquí sorgeix a vegades
una certa perplexitat també en la
preparació de les homilies.» [112] Cal
assenyalar, a més, que aquest
dualisme produeix a vegades
incertesa i poca solidesa en el camí
de formació intel·lectual d’alguns
candidats als ministeris eclesials. 
[113] En definitiva, «quan l’exegesi
no és teologia, l’Escriptura no pot ser
l’ànima de la teologia, i viceversa,
quan la teologia no és essencialment
interpretació de l’Escriptura en
l’Església, aquesta teologia ja no té
fonament». [114] Per tant, cal tornar
decididament a considerar amb més
atenció les indicacions emanades de
la Constitució dogmàtica Dei Verbum
pel que fa a aquest tema.

Fe i raó en relació amb l’Escriptura

36. Penso que pot ajudar a
comprendre de manera més



completa l’exegesi, i per tant la seva
relació amb tota la teologia, el que va
escriure en relació amb aquest tema
el papa Joan Pau II a l’encíclica Fides
et ratio . Efectivament, ell deia que
no s’ha de minimitzar «el perill de
l’aplicació d’una sola metodologia
per a arribar a la veritat de la
Sagrada Escriptura, oblidant la
necessitat d’una exegesi més àmplia
que permeti comprendre, juntament
amb tota l’Església, el sentit ple dels
textos. Els qui es dediquen a l’estudi
de les Sagrades Escriptures han de
tenir sempre present que les diverses
metodologies hermenèutiques es
recolzen en una determinada
concepció filosòfica. Per això, cal
analitzar-la amb discerniment abans
d’aplicar-la als textos sagrats». [115]

Aquesta penetrant reflexió ens
permet notar que el que hi ha en joc
en l’hermenèutica amb què s’aborda
la Sagrada Escriptura és
inevitablement la relació correcta



entre fe i raó. En efecte,
l’hermenèutica secularitzada de la
Sagrada Escriptura és fruit d’una raó
que estructuralment es tanca a la
possibilitat que Déu entri en la vida
dels homes i els parli amb paraules
humanes. També en aquest cas,
doncs, cal convidar a eixamplar els
espais de la nostra racionalitat. [116]
Per això, en la utilització dels
mètodes d’anàlisi històrica, cal evitar
assumir, allí on es presenti, criteris
que per principi no admeten la
revelació de Déu en la vida dels
homes. La unitat dels dos nivells del
treball d’interpretació de la Sagrada
Escriptura pressuposa, en definitiva,
una harmonia entre la fe i la raó. Per
una part, cal una fe que, mantenint
una relació adequada amb la recta
raó, mai no degeneri en fideisme, la
qual cosa, pel que fa a l’Escriptura,
portaria a lectures fonamentalistes.
Per altra part, cal una raó que,
investigant els elements històrics
presents a la Bíblia, es mostri oberta i



no rebutgi a priori tot el que
excedeixi la pròpia mesura. D’altra
banda, la religió del Logos encarnat
no deixarà de mostrar profundament
raonable l’home que cerca
sincerament la veritat i el sentit
últim de la vida i de la història.

Sentit literal i sentit espiritual

37. Com s’ha afirmat en l’Assemblea
sinodal, una aportació significativa
per a la recuperació d’una
hermenèutica de l’Escriptura
adequada prové també d’una escolta
renovada dels Pares de l’Església i
del seu enfocament exegètic. [117] En
efecte, els Pares de l’Església ens
mostren encara avui una teologia de
gran valor, perquè en el seu centre hi
ha l’estudi de la Sagrada Escriptura
en la seva integritat. Efectivament,
els Pares són en primer lloc i
essencialment uns «comentadors de
la Sagrada Escriptura». [118] El seu
exemple pot «ensenyar als exegetes



moderns un acostament
veritablement religiós a la Sagrada
Escriptura, així com una
interpretació que s’ajusta
constantment al criteri de comunió
amb l’experiència de l’Església, que
camina a través de la història sota la
guia de l’Esperit Sant». [119]

Encara que òbviament no coneixien
els recursos de caràcter filològic i
històric de què disposa l’exegesi
moderna, la tradició patrística i
medieval sabia reconèixer els
diversos sentits de l’Escriptura,
començant pel literal, és a dir, «el
significat per les paraules de
l’Escriptura i descobert per l’exegesi
que segueix les regles de la
interpretació justa». [120] Sant
Tomàs d’Aquino, per exemple,
afirma: «Tots els sentits de la Sagrada
Escriptura es basen en el sentit
literal.» [121] Però s’ha de recordar
que en l’època patrística i medieval
qualsevol forma d’exegesi, també la



literal, es feia sobre la base de la fe i
no hi havia necessàriament distinció
entre sentit literal i sentit espiritual.
Cal tenir en compte pel que fa a això
el dístic clàssic que representa la
relació entre els diversos sentits de
l’Escriptura:

«Littera gesta docet, quid credas
allegoria,

Moralis quid agas, quo tendas
anagogia.»

‘El sentit literal ens diu els fets i
l’al·legòric què hem de creure.

El moral ens explica què hem de fer i
l’anagògic on anem.’ [122]

Aquí observem la unitat i
l’articulació entre sentit literal i
sentit espiritual, que se subdivideix
per la seva part en tres sentits, que
descriuen els continguts de la fe, la
moral i la tensió escatològica.



En definitiva, reconeixent el valor i
la necessitat del mètode
historicocrític fins i tot amb les seves
limitacions, l’exegesi patrística ens
ensenya que «no s’és fidel a la
intenció dels textos bíblics sinó quan
es procura trobar, al cor de la seva
formulació, la realitat de fe que
expressen i s’enllaça amb
l’experiència creient del nostre
món». [123] Només en aquesta
perspectiva es pot reconèixer que la
Paraula de Déu és viva i s’adreça a
cadascú en el moment present de la
nostra vida. En aquest sentit,
continua sent plenament vàlid el que
afirma la Comissió Bíblica Pontifícia
quan defineix el sentit espiritual
segons la fe cristiana com «el sentit
expressat pels textos bíblics quan es
llegeixen sota la influència de
l’Esperit Sant en el context del
misteri pasqual de Crist i de la vida
nova que en prové. Aquest context
existeix de manera efectiva. El Nou
Testament hi reconeix el compliment



de les Escriptures. És, doncs, normal
rellegir les Escriptures a la llum
d’aquest nou context, que és el de la
vida en l’Esperit». [124]

Necessitat de transcendir la «lletra»

38. Per tal de restablir l’articulació
entre els diferents sentits
escripturístics és decisiu comprendre
el pas de la lletra a l’esperit. No es
tracta d’un pas automàtic i
espontani, cal més aviat transcendir
la lletra: «De fet, la Paraula de Déu
mai no és present en la simple
literalitat del text. Per a aconseguir-la
cal transcendir i un procés de
comprensió que es deixi guiar pel
moviment interior del conjunt, i per
això ha de convertir-se també en un
procés vital.» [125] Descobrim així la
raó per la qual un procés
d’interpretació autèntic no és només
intel·lectual sinó també vital, que
reclama una implicació total en la
vida eclesial, com a vida «d’acord



amb l’Esperit» (Ga 5,16). D’aquesta
manera resulten més clars els criteris
exposats en el número 12 de la
Constitució dogmàtica Dei Verbum :
aquest transcendir no es pot fer en
un sol fragment literari, sinó en
relació amb l’Escriptura en la seva
totalitat. En efecte, la Paraula envers
la qual estem cridats a transcendir és
única. Aquest procés té un aspecte
íntimament dramàtic, ja que en el
transcendir, el pas que té lloc per la
força de l’Esperit està inevitablement
relacionat amb la llibertat de
cadascú. Sant Pau va viure
plenament en la seva existència
aquest pas. Amb la frase: «La lletra
mata, però l’Esperit dóna vida» (2Co
3,6) ha expressat de manera radical
el que significa transcendir la lletra i
la seva comprensió a partir de la
totalitat. Sant Pau descobreix que
«l’Esperit alliberador té un nom i que
la llibertat té, per tant, una mesura
interior: “Quan diu el Senyor és com
si digués l’Esperit, i on hi ha l’Esperit



del Senyor hi ha la llibertat” (2Co
3,17). L’Esperit alliberador no és
simplement la idea pròpia, la visió
personal de qui interpreta. L’Esperit
és Crist, i Crist és el Senyor que ens
indica el camí». [126] Sabem també
que aquest pas va ser per a sant
Agustí dramàtic i alhora alliberador.
Ell, gràcies a aquest transcendir
propi de la interpretació tipològica
que va aprendre de sant Ambròs,
segons la qual tot l’Antic Testament
és un camí cap a Jesucrist, va creure
en les Escriptures, que se li
presentaven en un primer moment
tan diferents entre elles i a vegades
plenes de vulgaritats. Per a sant
Agustí, el fet que la lletra hagi de
transcendir li ha fet creïble la lletra
mateixa i li ha permès de trobar
finalment la resposta a les inquietuds
profundes del seu esperit, assedegat
de veritat. [127]

Unitat intrínseca de la Bíblia



39. A l’escola de la gran tradició de
l’Església aprenem a captar també la
unitat de tota l’Escriptura en el pas
de la lletra a l’esperit, ja que la
Paraula de Déu que interpel·la la
nostra vida i la crida constantment a
la conversió és una de sola. [128]
Continua sent per a nosaltres una
guia segura allò que deia Hug de Sant
Víctor: «Tota l’Escriptura divina és
un sol llibre i aquest llibre és Crist,
perquè tota l’Escriptura parla de
Crist i es compleix en Crist.» [129]
Certament, la Bíblia, vista sota
l’aspecte purament històric o literari,
no és simplement un llibre, sinó un
recull de textos literaris, la
composició dels quals s’estén al llarg
de més d’un mil·lenni i no és fàcil
reconèixer-hi una unitat interior; hi
ha fins i tot tensions visibles entre
ells. Això val per a la Bíblia d’Israel,
que els cristians anomenem Antic
Testament. Però encara més quan els
cristians relacionem els escrits del
Nou Testament, gairebé com a clau



hermenèutica, amb la Bíblia d’Israel,
interpretant-la així com a camí cap a
Crist. Generalment, en el Nou
Testament no s’empra el terme 
l’Escriptura (cf. Rm 4,3; 1Pe 2,6), sinó
«les Escriptures» (cf. Mt 22,29; Jn
5,39; Rm 1,2; 2Pe 3,16), que són
considerades, en conjunt, com l’única
Paraula de Déu adreçada a nosaltres.
[130] Així, apareix clarament que qui
dóna unitat a totes les Escriptures en
relació amb l’única Paraula és la
persona de Crist. D’aquesta manera,
es comprèn el que afirmava el
número 12 de la Constitució
dogmàtica Dei Verbum , que indicava
la unitat interna de tota la Bíblia com
a criteri decisiu per a una
hermenèutica correcta de la fe.

Relació entre Antic i Nou Testament

40. En la perspectiva de la unitat de
les Escriptures en Crist, tant els
teòlegs com els pastors han de ser
conscients de les relacions entre



l’Antic i el Nou Testament. Abans que
res, està molt clar que el Nou
Testament mateix reconeix l’Antic
Testament com a Paraula de Déu i
accepta, per tant, l’autoritat de les
Sagrades Escriptures del poble jueu. 
[131] Les reconeix implícitament en
acceptar el mateix llenguatge i fent
referència sovint a passatges
d’aquestes Escriptures. Les reconeix
explícitament perquè en cita moltes
parts i se’n serveix en les seves
argumentacions. Així,
l’argumentació basada en textos de
l’Antic Testament constitueix per al
Nou Testament un valor decisiu,
superior al dels simples raonaments
humans. En el quart Evangeli, Jesús
declara en aquest sentit que
l’Escriptura «no es pot anul·lar» (Jn
10,35), i sant Pau precisa
concretament que la revelació de
l’Antic Testament és vàlida també
per a nosaltres, els cristians (cf. Rm
15,4; 1Co 10,11). [132] A més,
afirmem que «Jesús de Natzaret va



ser un jueu i la Terra Santa és la terra
mare de l’Església»; [133] en l’Antic i
en el Nou Testament es troba l’arrel
del cristianisme i el cristianisme se’n
nodreix sempre. Per tant, la sana
doctrina cristiana ha rebutjat sempre
qualsevol forma de marcionisme
recurrent, que tendeix de diverses
maneres a contraposar l’Antic
Testament amb el Nou Testament. 
[134]

A més, el Nou Testament mateix es
declara conforme a l’Antic
Testament, i proclama que en el
misteri de la vida, mort i resurrecció
de Crist les Sagrades Escriptures del
poble jueu han trobat el compliment
perfecte. D’altra banda, cal observar
que el concepte de compliment de les
Escriptures és complex, perquè
comporta una triple dimensió: un
aspecte fonamental de continuïtat
amb la revelació de l’Antic
Testament, un aspecte de ruptura i
un altre de compliment i de



superació. El misteri de Crist està en
continuïtat d’intenció amb el culte
sacrificial de l’Antic Testament, però
s’ha realitzat d’una manera diferent,
d’acord amb molts oracles dels
profetes, aconseguint així una
perfecció mai no aconseguida abans.
L’Antic Testament, en efecte, és ple
de tensions entre els seus aspectes
institucionals i profètics. El misteri
pasqual de Crist és plenament
conforme —d’una manera que no era
previsible— amb les profecies i el
caràcter prefiguratiu de les
Escriptures, però presenta aspectes
evidents de discontinuïtat respecte a
les institucions de l’Antic Testament.

41. Aquestes consideracions mostren
així la importància insubstituïble de
l’Antic Testament per als cristians, i
alhora destaquen l’originalitat de la
lectura cristològica. Des dels temps
apostòlics i, després, en la Tradició
viva, l’Església ha mostrat la unitat
del pla diví en els dos Testaments



gràcies a la tipologia, que no té un
caràcter arbitrari sinó que pertany
intrínsecament als esdeveniments
narrats pel text sagrat i per tant
afecta a tota l’Escriptura. La tipologia
«reconeix en les obres de Déu, sota
l’Antiga Aliança, unes prefiguracions
d’allò que Déu ha acomplert, quan ha
arribat el temps, en la persona del
seu Fill encarnat». [135] Els cristians,
per tant, llegeixen l’Antic Testament
a la llum de Crist mort i ressuscitat.
Si bé la lectura tipològica revela el
contingut inesgotable de l’Antic
Testament en relació amb el Nou, no
s’ha d’oblidar que ell mateix
conserva el valor propi de Revelació,
que nostre Senyor mateix ha
reafirmat (cf. Mc 12,29-31). Per tant,
«cal llegir el Nou Testament a la llum
de l’Antic. La catequesi cristiana
primitiva hi recorre constantment
(cf. 1Co 5,6-8.10,1-11)». [136] És per
això que els Pares sinodals han
afirmat que «la comprensió jueva de
la Bíblia pot ajudar al coneixement i



a l’estudi de les Escriptures per part
dels cristians». [137]

«El Nou Testament està amagat en
l’Antic i l’Antic és manifest en el
Nou.» [138] Així, amb aguda saviesa,
s’expressava sant Agustí sobre aquest
tema. És important, doncs, que tant
en la pastoral com en l’àmbit
acadèmic es posi bé de manifest la
relació íntima entre els dos
Testaments, recordant amb sant
Gregori el Gran que tot el que
«l’Antic Testament ha promès, el Nou
Testament ho ha complert, el que
aquell anunciava de manera oculta,
aquest ho proclama obertament com
present. Per això, l’Antic Testament
és profecia del Nou Testament, i el
millor comentari a l’Antic Testament
és el Nou Testament». [139]

Les pàgines «fosques» de la Bíblia

42. En el context de la relació entre
l’Antic i el Nou Testament, el Sínode
ha afrontat també el tema de les



pàgines de la Bíblia que resulten
fosques i difícils, per la violència i les
immoralitats que a vegades
contenen. Pel que fa a aquest tema,
s’ha de tenir present abans que res
que la revelació bíblica està arrelada
profundament en la història. El pla
de Déu s’hi manifesta
progressivament i es realitza
lentament per etapes successives,
malgrat la resistència dels homes.
Déu escull un poble i el va educant
pacientment. La revelació s’acomoda
al nivell cultural i moral d’èpoques
llunyanes i, per tant, narra fets i
costums com, per exemple,
estratagemes fraudulentes, actes de
violència, extermini de poblacions,
sense denunciar-ne explícitament la
immoralitat. Això s’explica pel
context històric, encara que pugui
sorprendre el lector modern,
sobretot quan s’obliden tants
comportaments «foscos» que els
homes han tingut sempre al llarg
dels segles, i també en els nostres



dies. A l’Antic Testament, la
predicació dels profetes s’alça
vigorosament contra tot tipus
d’injustícia i de violència, col·lectiva
o individual, i, d’aquesta manera, és
l’instrument de l’educació que Déu
dóna al seu poble com a preparació a
l’evangeli. Per tant, seria equivocat
no considerar aquells passatges de
l’Escriptura que ens semblen
problemàtics. Més aviat, cal ser
conscients que la lectura d’aquestes
pàgines exigeix tenir una
competència adequada, adquirida a
través d’una formació que ensenyi a
llegir els textos en el seu context
historicoliterari i en la perspectiva
cristiana, que té com a clau
hermenèutica completa «l’evangeli i
el manament nou de Jesucrist,
complert en el misteri pasqual». 
[140] Per això exhorto els estudiosos
i els pastors que ajudin a tots els
fidels a acostar-se també a aquestes
pàgines mitjançant una lectura que



els en faci descobrir el significat a la
llum del misteri de Crist.

Cristians i jueus en relació amb la
Sagrada Escriptura

43. Tenint en compte els vincles
estrets que uneixen el Nou
Testament i l’Antic, resulta espontani
dirigir ara l’atenció als llaços
especials que això comporta per a la
relació entre cristians i jueus, uns
lligams que cal no oblidar mai. El
papa Joan Pau II va dir als jueus: sou
«“els nostres germans predilectes” en
la fe d’Abraham, el nostre patriarca».
[141] Certament, aquestes
declaracions no ignoren les ruptures
que apareixen en el Nou Testament
respecte a les institucions de l’Antic
Testament i, menys encara,
l’afirmació que en el misteri de
Jesucrist, reconegut com a Messies i
Fill de Déu, es compleixen les
Escriptures. Però aquesta diferència
profunda i radical, de cap manera no



implica hostilitat recíproca. Per
contra, l’exemple de sant Pau (cf. Rm
9-11) demostra «que una actitud de
respecte, d’estima i d’amor envers el
poble jueu és l’única actitud
veritablement cristiana en aquesta
situació que forma misteriosament
part del designi totalment positiu de
Déu». [142] En efecte, sant Pau diu
que els jueus, «pel que fa a l’elecció
de Déu, són estimats per ell a causa
dels patriarques. Els dons i la crida
de Déu són irrevocables» (Rm
11,28-29 ).

A més, sant Pau fa servir també la
bonica imatge de l’olivera per a
descriure les relacions tan estretes
entre cristians i jueus: l’Església dels
pagans és com un brot d’olivera
silvestre, empeltat en l’olivera bona,
que és el poble de l’Aliança (cf. Rm
11,17-24). Així doncs, prenem el
nostre aliment de les mateixes arrels
espirituals. Ens trobem com
germans, germans que en certs



moments de la seva història han
tingut una relació tensa, però que ara
estan fermament compromesos a
construir ponts d’amistat duradora. 
[143] El papa Joan Pau II va dir en
una ocasió: «És molt el que tenim en
comú. I és molt el que podem fer
junts per la pau, per la justícia i per
un món més fratern i humà.» [144]

Vull reiterar una vegada més
l’important que és per a l’Església el
diàleg amb els jueus. Convé que, on
hi hagi oportunitat, es creïn
possibilitats, fins i tot públiques,
d’encontre i de debat que afavoreixin
el coneixement mutu, l’estimació
recíproca i la col·laboració, fins i tot
en l’àmbit de l’estudi de les Sagrades
Escriptures.

La interpretació fonamentalista de
les Escriptures

44. L’atenció que hem volgut prestar
fins ara al tema de l’hermenèutica
bíblica en els seus diferents aspectes



ens permet abordar la qüestió,
sorgida més d’una vegada en els
debats del Sínode, de la interpretació
fonamentalista de la Sagrada
Escriptura. [145] Sobre aquest
argument, la Comissió Bíblica
Pontifícia, en el document «La
interpretació de la Bíblia en
l’Església», ha formulat directrius
importants. En aquest context,
voldria cridar l’atenció
particularment sobre aquelles
lectures que no respecten el text
sagrat en la seva veritable
naturalesa, promovent
interpretacions subjectives i
arbitràries. En efecte, el «literalisme»
propugnat per la lectura
fonamentalista, representa en
realitat una traïció, tant del sentit
literal com de l’espiritual, obrint el
camí a instrumentalitzacions
d’índole diversa, com, per exemple,
la difusió d’interpretacions
antieclesials d’aquestes Escriptures.
L’aspecte problemàtic d’aquesta



lectura és que, «rebutjant tenir en
compte el caràcter històric de la
Revelació bíblica, es torna incapaç
d’acceptar plenament la veritat de
l’Encarnació mateixa. El
fonamentalisme defuig l’estreta
relació del diví i de l’humà en les
relacions amb Déu. […] Per això,
tendeix a tractar el text bíblic com si
hagués estat dictat paraula per
paraula per l’Esperit, i no arriba a
reconèixer que la Paraula de Déu ha
estat formulada en un llenguatge i en
una fraseologia condicionades per
una època determinada o per una
altra». [146] El cristianisme, en canvi,
percep en les paraules la Paraula, el 
Logos mateix, que estén el seu
misteri a través d’aquesta
multiplicitat i de la realitat d’una
història humana. [147] La veritable
resposta a una lectura
fonamentalista és la «lectura creient
de la Sagrada Escriptura». Aquesta
lectura, «practicada des de
l’antiguitat en la Tradició de



l’Església, cerca la veritat que salva
per a la vida de tot fidel i per a
l’Església. Aquesta lectura reconeix el
valor històric de la tradició bíblica. I
és justament per aquest valor de
testimoni històric que vol
redescobrir el significat viu de les
Sagrades Escriptures destinades
també a la vida del creient d’avui», 
[148] sense ignorar, per tant, la
mediació humana del text inspirat i
els seus gèneres literaris.

Diàleg entre pastors, teòlegs i
exegetes

45. L’hermenèutica autèntica de la fe
comporta certes conseqüències
importants en l’activitat pastoral de
l’Església. Precisament en aquest
sentit, els Pares sinodals han
recomanat, per exemple, un contacte
més assidu entre pastors, teòlegs i
exegetes. Convé que les conferències
episcopals afavoreixin aquestes
reunions per tal de «promoure un



major servei de comunió en la
Paraula de Déu». [149] Aquesta
cooperació ajudarà a tots a fer millor
el seu treball en benefici de tota
l’Església. En efecte, situar-se en
l’horitzó de l’acció pastoral vol dir,
fins i tot per als erudits, considerar el
text sagrat en la seva naturalesa
pròpia de comunicació que el Senyor
ofereix als homes per a la Salvació.
Per tant, com diu la Constitució
dogmàtica Dei Verbum , es recomana
que «els exegetes catòlics i altres
cultivadors de la sagrada teologia,
agrupant diligentment els esforços,
cal que, sota la vigilància del
Magisteri sagrat, treballin amb
mitjans adequats a investigar i
exposar el Llibre diví, de manera que
moltíssims ministres de la Paraula de
Déu puguin proporcionar amb fruit
al poble de Déu l’aliment de
l’Escriptura, que il·lumini
l’enteniment, enforteixi les voluntats
i encengui els cors de la gent en
l’amor de Déu». [150]



Bíblia i ecumenisme

46. Conscient que l’Església té el seu
fonament en el Crist, Verb de Déu fet
carn, el Sínode ha volgut subratllar el
lloc central dels estudis bíblics en el
diàleg ecumènic, amb vista a
l’expressió plena de la unitat de tots
els creients en Crist. [151] En efecte,
en la mateixa Escriptura trobem la
petició vibrant de Jesús al Pare que
els seus deixebles siguin una sola
cosa, perquè el món cregui (cf. Jn
17,21). Tot això ens reforça en la
convicció que escoltar i meditar junts
les Escriptures ens fa viure una
comunió real, encara que no plena, 
[152] «l’escolta comuna de les
Escriptures impulsa per tant el diàleg
de la caritat i fa créixer el de la
veritat». [153] En efecte, escoltar
junts la Paraula de Déu, practicar la 
lectio divina de la Bíblia, deixar-se
sorprendre per la novetat de la
Paraula de Déu, que mai no envelleix
ni s’esgota; superar la nostra sordesa



davant les paraules que no
concorden amb les nostres opinions
o prejudicis, escoltar i estudiar en la
comunió dels creients de tots els
temps, tot això és un camí que s’ha
de recórrer per a assolir la unitat de
la fe, com a resposta a l’escolta de la
Paraula. [154] Les paraules del
concili Vaticà II eren veritablement
iluminadores: «En el mateix diàleg
[ecumènic], la Paraula sagrada és un
instrument extraordinari en la mà
poderosa de Déu per arribar a
aquella unitat que el Salvador
proposa a tots els homes.» [155] Per
tant, convé incrementar l’estudi, els
intercanvis i les celebracions
ecumèniques de la Paraula de Déu,
respectant les normes vigents i les
diferents tradicions. [156] Aquestes
celebracions afavoreixen la causa
ecumènica i, quan es viuen en el seu
veritable sentit, constitueixen
moments intensos de pregària
autèntica per a demanar a Déu que
vingui aviat el dia sospirat en què



tots puguem estar junts al voltant
d’una mateixa taula i beure del
mateix calze. Això no obstant, en la
promoció lloable i justa d’aquests
moments, s’ha d’evitar que aquests
siguin proposats als fidels com una
substitució de la participació en la
santa missa els dies de precepte.

En aquest treball d’estudi i de
pregària també s’hi han de
reconèixer amb serenitat aquells
aspectes que requereixen ser
aprofundits i que ens mantenen
encara distants, com ara la
comprensió del subjecte autoritzat de
la interpretació en l’Església i el
paper decisiu del Magisteri. [157]

Voldria subratllar, a més, el que han
dit els Pares sinodals sobre la
importància en aquest treball
ecumènic de les traduccions de la
Bíblia en les diverses llengües. En
efecte, sabem que traduir un text no
és un simple treball mecànic, sinó



que, d’alguna manera, forma part de
la tasca interpretativa. Pel que fa a
això, el venerable Joan Pau II ha dit:
«Qui recorda tot el que van influir les
disputes entorn de l’Escriptura en les
divisions, especialment a Occident,
pot comprendre el notable pas que
representen aquestes traduccions
comunes.» [158] Per això, la
promoció de les traduccions
comunes de la Bíblia és part del
treball ecumènic. Vull donar les
gràcies aquí a tots els qui estan
compromesos en aquesta important
tasca i animar-los a continuar en la
seva obra.

Conseqüències en el plantejament
dels estudis teològics

47. Una altra conseqüència que es
desprèn d’una adequada
hermenèutica de la fe es refereix a la
necessitat de tenir en compte les
seves implicacions en la formació
exegètica i teològica, particularment



dels candidats al sacerdoci. S’ha de
trobar la manera perquè l’estudi de
la Sagrada Escriptura sigui
veritablement l’ànima de la teologia,
ja que en ella es reconeix la Paraula
de Déu, que es dirigeix avui al món, a
l’Església i a cadascú personalment.
És important que els criteris indicats
en el número 12 de la Constitució
dogmàtica Dei Verbum es prenguin
efectivament en consideració, i que
s’hi aprofundeixi. Eviteu fomentar
un concepte de recerca científica que
es consideri neutral pel que fa a
l’Escriptura. Per això, al costat de
l’estudi de les llengües en què ha
estat escrita la Bíblia i dels mètodes
interpretatius adequats, cal que els
estudiants tinguin una vida
espiritual profunda, de manera que
comprenguin que només es pot
entendre l’Escriptura vivint-la.

En aquesta perspectiva, recomano
que l’estudi de la Paraula de Déu,
escrita i transmesa, es faci sempre



amb un esperit eclesial profund,
tenint degudament en compte en la
formació acadèmica les
intervencions del Magisteri sobre
aquests temes, que «no és superior a
la Paraula de Déu, ans la serveix,
només ensenyant allò que ha estat
transmès, talment que per precepte
diví i assistència de l’Esperit Sant,
l’escolta amb pietat, la guarda
santament i l’exposa amb fidelitat». 
[159] Per tant, cal que es tingui cura
que els estudis es desenvolupin
reconeixent que «la Sagrada
Tradició, la Sagrada Escriptura i el
Magisteri de l’Església, d’acord amb
el sapientíssim pla de Déu són tan
vinculants i associats entre ells que
l’un sense l’altre no es ten». [160]
Desitjo, doncs, que, segons
l’ensenyament del concili Vaticà II,
l’estudi de la Sagrada Escriptura,
llegida en la comunió de l’Església
universal, sigui realment l’ànima de
l’estudi teològic. [161]



Els sants i la interpretació de
l’Escriptura

48. La interpretació de la Sagrada
Escriptura quedaria incompleta si no
s’estigués també a l’escolta dels qui
han viscut realment la Paraula de
Déu, és a dir, els sants. [162] En
efecte, «viva lectio est vita
bonorum». [163] Així, la
interpretació més profunda de
l’Escriptura prové precisament dels
qui s’han deixat plasmar per la
Paraula de Déu a través de l’escolta,
la lectura i la meditació assídua.

Certament, no és una casualitat que
les grans espiritualitats que han
marcat la història de l’Església hagin
sorgit d’una referència explícita a
l’Escriptura. Penso, per exemple, en
sant Antoni Abat, mogut per l’escolta
d’aquelles paraules de Crist: «Si vols
ser perfecte, vés, ven tot el que tens i
dóna-ho als pobres, i tindràs un
tresor al cel. Després vine i segueix-



me» (Mt 19,21). [164] No és menys
suggestiu sant Basili el Gran, que es
pregunta en la seva obra Moralia :
«Què és pròpiament la fe? Plena i
indubtable certesa de la veritat de les
paraules inspirades per Déu. […] Què
és el propi del fidel? Conformar-se
amb aquesta plena certesa al
significat de les paraules de
l’Escriptura, sense gosar treure-hi ni
afegir-hi res.» [165] Sant Benet es
remet en la seva Regla a l’Escriptura,
com a «norma rectíssima per a la
vida de l’home». [166] Sant Francesc
d’Assís —escriu Tomàs de Celano—,
«en sentir que els deixebles de Crist
no han de posseir ni or, ni plata, ni
diners, ni portar sarró, ni pa, ni bastó
per al camí, ni tenir calçat ni dos
vestits, va exclamar immediatament,
ple de l’Esperit Sant: Això vull, això
demano, això anhelo de fer de tot
cor!» [167] Santa Clara d’Assís
reprodueix plenament l’experiència
de sant Francesc: «La forma de vida
de l’Orde de les Germanes pobres […]



és aquesta: observar l’evangeli de
nostre Senyor Jesucrist.» [168] A més,
sant Domènec de Guzmán «es
manifestava pertot arreu com un
home evangèlic, tant en les paraules
com en les obres», [169] i així va
voler que fossin també els seus frares
predicadors, «homes evangèlics». 
[170] Santa Teresa de Jesús,
carmelita, que recorre contínuament
en els seus escrits a imatges bíbliques
per a explicar la seva experiència
mística, recorda que Jesús mateix li
revela que «tot el mal que ve al món
és de no conèixer les veritats de
l’Escriptura». [171] Santa Teresa de
l’Infant Jesús troba l’Amor com la
seva vocació personal en escrutar les
Escriptures, en particular en els
capítols 12 i 13 de la Primera carta
als Corintis; [172] aquesta mateixa
santa descriu l’atractiu de les
Escriptures: «Quan poso la mirada en
l’Evangeli, respiro immediatament
els perfums de la vida de Jesús i sé
per on he de córrer.» [173] Cada sant



és com un raig de llum que surt de la
Paraula de Déu. Així, pensem també
en sant Ignasi de Loiola i la seva
recerca de la veritat, i en el
discerniment espiritual; en sant Joan
Bosco i la seva passió per l’educació
dels joves; en sant Joan Maria
Vianney i la seva consciència de la
grandesa del sacerdoci com a do i
tasca; en sant Pius de Pietrelcina i el
seu ser instrument de la misericòrdia
divina; en sant Josepmaria Escrivà i
la seva predicació sobre la crida
universal a la santedat; en la beata
Teresa de Calcuta, missionera de la
caritat de Déu envers els últims; i
també en els màrtirs del nazisme i
del comunisme, representats, per
una part per santa Teresa Benedicta
de la Creu (Edith Stein), monja
carmelita, i, per l’altra, pel beat Lluís
Stepinac, cardenal, arquebisbe de
Zagreb.

49. En relació amb la Paraula de Déu,
la santedat s’inscriu així, en certa



manera, en la tradició profètica, en la
qual la Paraula de Déu pren al seu
servei la vida mateixa del profeta. En
aquest sentit, la santedat en l’Església
representa una hermenèutica de
l’Escriptura de la qual ningú no pot
prescindir. L’Esperit Sant, que ha
inspirat els autors sagrats, és el
mateix que anima els sants a donar
la vida per l’evangeli. Acudir a la
seva escola és una via segura per a
emprendre una hermenèutica viva i
eficaç de la Paraula de Déu.

D’aquesta unió entre Paraula de Déu
i santedat vam tenir un testimoni
directe durant la XII Assemblea del
Sínode quan, el 12 d’octubre, va tenir
lloc a la plaça de Sant Pere la
canonització de quatre nous sants: el
sacerdot Gaetano Errico, fundador de
la Congregació dels Missioners dels
Sagrats Cors de Jesús i Maria; la mare
Maria Bernard Bütler, nascuda a
Suïssa i missionera a l’Equador i a
Colòmbia; sor Alfonsa de la



Immaculada Concepció, primera
santa canonitzada nascuda a l’Índia, i
la jove seglar equatoriana Narcisa de
Jesús Martillo Morán. Amb les seves
vides han donat testimoniatge al
món i a l’Església de la fecunditat
perenne de l’evangeli de Crist.
Demanem al Senyor que, per
intercessió d’aquests sants,
canonitzats precisament en els dies
de l’Assemblea sinodal sobre la
Paraula de Déu, la nostra vida sigui
aquesta «bona terra» en la qual el
sembrador diví sembra la Paraula
perquè produeixi en nosaltres fruits
de santedat, «uns el trenta, uns altres
el seixanta, uns altres el cent per
u» (Mc 4,20).

SEGONA PART

‘VERBUM IN ECCLESIA’

«Però a tots els qui l’han rebut,

als qui creuen en el seu nom,



els ha concedit de ser fills de Déu» (Jn
1,12)

La Paraula de Déu i l’Església

L’Església acull la Paraula

50. El Senyor pronuncia la seva
Paraula perquè la rebin aquells que
han estat creats precisament «per
mitjà» del Verb mateix. «Ha vingut a
casa seva» (Jn 1,11): la Paraula no ens
és originàriament aliena, i la creació
ha estat estimada en una relació de
familiaritat amb la vida divina. El
pròleg del quart Evangeli ens situa
també davant el rebuig de la Paraula
divina per part dels «seus», que «no
l’han acollit» (Jn 1,11). No rebre vol
dir no escoltar la seva veu, no
configurar-se amb el Logos . En
canvi, quan l’home, encara que sigui
fràgil i pecador, surt sincerament a
l’encontre de Crist, comença una
transformació radical: «A tots els qui
l’han rebut […], els ha concedit de ser
fills de Déu» (Jn 1,12). Rebre el Verb



vol dir deixar-se plasmar per ell fins
al punt d’arribar a ser, pel poder de
l’Esperit Sant, configurats a Crist, al
«Fill únic del Pare» (Jn 1,14). És el
principi d’una nova creació, neix la
criatura nova, un poble nou. Els qui
creuen, els qui viuen l’obediència de
la fe, «han nascut de Déu» (cf. Jn
1,13), són partícips de la vida divina:
«fills en el Fill» (cf. Ga 4,5-6; Rm
8,14-17). Sant Agustí, comentant
aquest passatge de l’Evangeli de Joan,
diu suggestivament: «Pel Verb
existeixes tu. Però necessites
igualment ser restaurat per ell.» 
[174] Veiem aquí com es perfila el
rostre de l’Església, com a realitat
definida per l’acolliment del Verb de
Déu que, fent-se carn, ha vingut a fer
estada entre nosaltres (cf. Jn 1,14).
Aquesta estada de Déu entre els
homes, aquesta Šekina (cf. Ex 26,1),
prefigurada en l’Antic Testament, es
compleix ara en la presència
definitiva de Déu entre els homes en
Crist.



Contemporaneïtat de Crist en la
vida de l’Església

51. La relació entre Crist, Paraula del
Pare, i l’Església no pot ser compresa
com si fos només un esdeveniment
passat, sinó que és una relació vital,
en la qual cada fidel està cridat a
entrar-hi personalment. En efecte,
parlem de la presència de la Paraula
de Déu entre nosaltres avui: «Jo sóc
amb vosaltres dia rere dia fins a la fi
del món» (Mt 28,20). Com ho afirma
el papa Joan Pau II: «La
contemporaneïtat de Crist pel que fa
a l’home de cada època es realitza en
el cos viu de l’Església. Per això Déu
va prometre als seus deixebles
l’Esperit Sant, que els “recordaria” i
els faria comprendre els seus
manaments (cf. Jn 14,26) i, al mateix
temps, seria el principi frontal d’una
vida nova per al món (cf. Jn 3,5-8; Rm
8,1-13).» [175] La Constitució
dogmàtica Dei Verbum expressa
aquest misteri en els termes bíblics



d’un diàleg nupcial: «Déu, que en
altre temps havia parlat, enraona
contínuament amb l’Esposa del seu
estimat Fill i l’Esperit Sant, pel qual
la veu viva de l’Evangeli ressona en
l’Església i per ella en el món,
condueix els creients a tota veritat i
fa habitar en ells amb abundància la
paraula de Crist (cf. Col 3,16).» [176]

L’Esposa de Crist, mestra també avui
en l’escolta, repeteix amb fe: «Parla,
Senyor, que la teva Església
t’escolta.» [177] Per això, la
Constitució dogmàtica Dei Verbum
comença dient: «El Sant Concili
escolta religiosament la Paraula de
Déu i la proclama amb franquesa.» 
[178] En efecte, es tracta d’una
definició dinàmica de la vida de
l’Església: «Són paraules amb les
quals el Concili indica un aspecte que
distingeix l’Església. L’Església no viu
d’ella mateixa, sinó de l’Evangeli, i en
l’Evangeli troba sempre de nou
orientació per al seu camí. És una



consideració que tot cristià ha de fer
i aplicar-se a si mateix: només qui es
posa primer a l’escolta de la Paraula
pot convertir-se després en herald
seu.» [179] En la Paraula de Déu
proclamada i escoltada, i en els
sagraments, Jesús diu avui, aquí i
ara, a cadascú: «Jo sóc teu, em lliuro
a tu», perquè l’home pugui rebre i
respondre, i dir per part seva: «Jo sóc
teu.» [180] L’Església apareix així en
aquest àmbit en què, per gràcia,
podem experimentar el que diu el
Pròleg de Joan: «Però a tots els qui
l’han rebut, […] els ha concedit de ser
fills de Déu» (Jn 1,12).

La litúrgia, lloc privilegiat de la
Paraula de Déu

La Paraula de Déu en la sagrada
litúrgia

52. En considerar l’Església com a
«casa de la Paraula», [181] s’ha de
prestar atenció sobretot a la sagrada
litúrgia. En efecte, aquest és l’àmbit



privilegiat on Déu ens parla en la
nostra vida, parla avui al seu poble,
que escolta i respon. Tot acte litúrgic
està per la seva naturalesa amarat de
la Sagrada Escriptura. Com ho afirma
la Constitució Sacrosanctum
concilium , «la importància de la
Sagrada Escriptura en la celebració
litúrgica és màxima. D’ella són les
lectures que es llegeixen i que són
explicades en l’homilia, els salms que
es canten, i de la seva inspiració i
atmosfera són impregnades les
pregàries, les oracions i els himnes
litúrgics, i també d’ella reben llur
significació accions i signes». [182]
Més encara, cal dir que Crist mateix
«és present en la seva paraula, ja que
ell mateix parla quan en l’Església es
llegeixen les Sagrades Escriptures». 
[183] Per tant, «la celebració litúrgica
esdevé una manera de proposar la
Paraula de Déu contínua, plena i
eficaç. Per tant, la Paraula de Déu
proposada constantment en la
litúrgia, és sempre viva i eficaç pel



poder de l’Esperit Sant i manifesta
l’amor del Pare, actiu i indefallent en
la seva eficàcia a favor dels homes». 
[184] En efecte, l’Església sempre ha
estat conscient que, en l’acte litúrgic,
la Paraula de Déu va acompanyada
per l’acció íntima de l’Esperit Sant,
que la fa operant en el cor dels fidels.
En realitat, gràcies precisament al
Paràclit, «la paraula de Déu esdevé
fonament de l’acció litúrgica i norma
i suport de tota la vida. Així, doncs,
l’operació de l’Esperit […] suggereix
al cor de cadascú tot allò que
s’anuncia al poble sencer dels fidels
en la proclamació de la Paraula de
Déu i, mentre enforteix la unitat de
tots, fomenta també la diversitat dels
carismes i potencia moltes formes
d’acció». [185]

Així doncs, cal entendre i viure el
valor essencial de l’acció litúrgica per
a comprendre la Paraula de Déu.
D’alguna manera, l’hermenèutica de
la fe respecte a la Sagrada Escriptura



ha de tenir sempre com a punt de
referència la litúrgia, en la qual se
celebra la Paraula de Déu com a
paraula actual i viva: «En la litúrgia,
l’Església segueix fidelment la
manera de llegir i d’interpretar les
Escriptures Sagrades que seguia Crist
mateix, el qual ha volgut que
s’interpretin totes les Escriptures des
de “l’avui” del seu esdeveniment
mateix.» [186]

Aquí es mostra també la sàvia
pedagogia de l’Església, que
proclama i escolta la Sagrada
Escriptura seguint el ritme de l’any
litúrgic. Aquest desplegament de la
Paraula de Déu en el temps es
produeix particularment en la
celebració eucarística i en la Litúrgia
de les Hores. Al centre de tot
resplendeix el misteri pasqual, al
qual es refereixen tots els misteris de
Crist i de la història de la Salvació,
que s’actualitzen sacramentalment:
«La piadosa Mare Església […],



recordant així els misteris de la
Redempció, obre als fidels, perquè hi
tinguin accés i s’omplin de la gràcia
salvadora, les riqueses de les virtuts i
dels mèrits del seu Senyor, de
manera que tostemps siguin d’alguna
manera presents.» [187] Exhorto,
doncs, els pastors de l’Església i els
agents de pastoral a esforçar-se per
educar tots els fidels a agradar el
sentit profund de la Paraula de Déu
que es desplega en la litúrgia al llarg
de l’any, mostrant els misteris
fonamentals de la nostra fe.
L’acostament apropiat a la Sagrada
Escriptura depèn també d’això.

Sagrada Escriptura i sagraments

53. El Sínode dels Bisbes, afrontant el
tema del valor de la litúrgia per a la
comprensió de la Paraula de Déu, ha
volgut també subratllar la relació
entre la Sagrada Escriptura i l’acció
sacramental. És més convenient que
mai aprofundir en la relació entre



Paraula i sagrament, tant en l’acció
pastoral de l’Església com en la
investigació teològica. [188]
Certament «la litúrgia de la Paraula
és un element decisiu en la
celebració de cada sagrament de la
Església»; [189] però, en la pràctica
pastoral, els fidels no sempre són
conscients d’aquesta unió, ni capten
la unitat entre el gest i la paraula.
«Correspon als sacerdots i als
diaques, sobretot quan administren
els sagraments, posar en relleu la
unitat que formen Paraula i
sagrament en el ministeri de
l’Església.» [190] En la relació entre
Paraula i gest sacramental es mostra
en forma litúrgica l’actuació pròpia
de Déu en la història a través del
caràcter performatiu de la Paraula
mateixa. En efecte, en la història de
la Salvació no hi ha separació entre
el que Déu diu i el que fa, la seva
Paraula mateixa es manifesta com a
viva i eficaç (cf. He 4,12), com ho
indica, d’altra banda, el sentit de



l’expressió hebrea dabar . Igualment,
en l’acció litúrgica ens trobem
davant la seva Paraula, que realitza
el que diu. Quan s’educa el poble de
Déu a descobrir el caràcter
performatiu de la Paraula de Déu en
la litúrgia, se l’ajuda també a
percebre l’actuació de Déu en la
història de la Salvació i en la vida
personal de cada membre.

Paraula de Déu i Eucaristia

54. El que s’afirma genèricament de
la relació entre Paraula i sagraments,
s’aprofundeix quan ens referim a la
celebració eucarística. A més, la
unitat íntima entre Paraula i
Eucaristia està arrelada en el
testimoni bíblic (cf. Jn 6, Lc 24),
confirmada pels Pares de l’Església i
reafirmada pel concili Vaticà II. [191]
Referent a aquest tema, podem
pensar en el gran discurs de Jesús
sobre el pa de vida a la sinagoga de
Cafarnaüm (cf. Jn 6,22-69), en el



rerefons del qual es percep la
comparació entre Moisès i Jesús,
entre qui va parlar cara a cara amb
Déu (cf. Ex 33,11) i qui revela Déu (cf.
Jn 1,18). En efecte, el discurs sobre el
pa es refereix al do de Déu que
Moisès va obtenir per al seu poble
amb el mannà en el desert, i que, en
realitat, és la Torà, la Paraula de Déu
que dóna vida (cf. Sl 119; Pr 9,5).
Jesús porta a compliment en si
mateix l’antiga figura: «El pa de Déu
és el que baixa del cel i dóna vida al
món. […] Jo sóc el pa de vida» (Jn
6,33-35). Aquí, «la Llei s’ha fet
Persona. En el trobament amb Jesús,
en certa manera ens alimentem del
Déu vivent mateix, mengem
realment “pa del cel”». [192] El
pròleg de Joan aprofundeix en el
discurs de Cafarnaüm: si en el
primer el Logos de Déu es fa carn, en
el segon és «pa» per a la vida del món
(cf. Jn 6,51), fent al·lusió d’aquesta
manera a l’entrega que Jesús farà
d’ell mateix en el misteri de la creu,



confirmada per l’afirmació sobre la
seva sang que es dóna per
«beure» (cf. Jn 6,53). D’aquesta
manera, en el misteri de l’Eucaristia
es mostra quin és el veritable mannà,
l’autèntic pa del cel: és el Logos de
Déu que s’ha fet home, que s’ha
lliurat a ell mateix per nosaltres en el
misteri pasqual.

El relat de Lluc sobre els deixebles
d’Emmaús ens permet una reflexió
ulterior sobre la unió entre l’escolta
de la Paraula i el partir el pa (cf. Lc
24,13-35). Jesús va sortir al seu
encontre l’endemà del dissabte, va
escoltar les manifestacions de la seva
esperança decebuda i, fent-se
company seu de camí, «els va
explicar tots els passatges de les
Escriptures que es refereixen a
ell» (24,27). Juntament amb aquest
caminant que es mostra tan
inesperadament familiar en les seves
vides, els dos deixebles comencen a
mirar d’una manera nova les



Escriptures. El que havia passat en
aquells dies ja no apareix com un
fracàs, sinó com un compliment i nou
començament. Això no obstant,
tampoc aquestes paraules els
semblen encara suficients als dos
deixebles. L’Evangeli de Lluc ens diu
que només quan Jesús va prendre el
pa, va dir la benedicció, el va partir i
els el va donar, «se’ls obriren els ulls
i el van reconèixer» (24,31), mentre
que abans «els seus ulls eren
incapaços de reconèixer-lo» (24,16).
La presència de Jesús, primer amb
les paraules i després amb el gest de
partir el pa, va fer possible que els
deixebles el reconeguessin, i que
poguessin reviure d’una manera
nova el que abans havien
experimentat amb ell: «¿No és veritat
que el nostre cor s’abrusava dins
nostre mentre ens parlava pel camí i
ens obria el sentit de les
Escriptures?» (24,32).



55. Aquests relats mostren com
l’Escriptura mateixa ajuda a
percebre la seva unió indissoluble
amb l’Eucaristia. «Cal tenir sempre
present que la Paraula divina que
l’Església anuncia i llegeix en la
litúrgia s’encamina sempre com el
seu propi fi, cap al sacrifici de
l’aliança i al convit de la gràcia, és a
dir, a l’Eucaristia.» [193] Paraula i
Eucaristia es pertanyen tan
íntimament que no es pot
comprendre l’una sense l’altra: la
Paraula de Déu es fa
sacramentalment carn en
l’esdeveniment eucarístic.
L’Eucaristia ens ajuda a entendre la
Sagrada Escriptura, així com la
Sagrada Escriptura, per la seva part,
il·lumina i explica el misteri
eucarístic. En efecte, sense el
reconeixement de la presència real
del Senyor en l’Eucaristia, la
comprensió de l’Escriptura queda
incompleta. Per això, «l’Església
sempre i arreu ha mantingut i ha



volgut mantenir amb la mateixa
veneració, bé que no amb el mateix
culte, la Paraula de Déu i el misteri
eucarístic. Seguint l’impuls i
l’exemple del seu Fundador, mai no
ha deixat de celebrar el seu misteri
pasqual ni de reunir-se per fer la
lectura de “tots els passatges de les
Escriptures que es refereixen a
ell” (Lc 24,27), i per realitzar l’obra
de Salvació amb el memorial del
Senyor i els sagraments». [194]
Sacramentalitat de la Paraula

56. Pel que fa al caràcter performatiu
de la Paraula de Déu en l’acció
sacramental i l’aprofundiment de la
relació entre Paraula i Eucaristia, ens
hem endinsat en un tema
significatiu, que ha sorgit durant
l’Assemblea del Sínode, sobre la
sacramentalitat de la Paraula. [195]
Referent a això, convé recordar que
el papa Joan Pau II ha parlat de
l’«horitzó sacramental de la
Revelació i, en particular […], el signe



eucarístic on la unitat inseparable
entre la realitat i el seu significat
permet captar la profunditat del
misteri». [196] D’aquí comprenem
que, en l’origen de la sacramentalitat
de la Paraula de Déu, hi ha
precisament el misteri de
l’Encarnació: «La Paraula s’ha fet
carn» (Jn 1,14), la realitat del misteri
revelat se’ns ofereix en la «carn» del
Fill. La Paraula de Déu es fa
perceptible a la fe mitjançant el
«signe», com a paraula i gest humà.
La fe, doncs, reconeix el Verb de Déu
acollint els gestos i les paraules amb
els quals ell mateix se’ns presenta.
L’horitzó sacramental de la Revelació
indica, per tant, la modalitat
històrica salvadora amb què el Verb
de Déu entra en el temps i en l’espai,
convertint-se en interlocutor de
l’home, que està cridat a acollir el seu
do en la fe.

D’aquesta manera, la sacramentalitat
de la Paraula es pot entendre en



analogia amb la presència real de
Crist sota les espècies del pa i del vi
consagrats. [197] En apropar-nos a
l’altar i participar en el banquet
eucarístic, realment combreguem el
cos i la sang de Crist. La proclamació
de la Paraula de Déu en la celebració
comporta reconèixer que és Crist
mateix qui està present i es dirigeix a
nosaltres [198] per a ser rebut. Sobre
l’actitud que s’ha de tenir respecte a
l’Eucaristia i la Paraula de Déu, diu
sant Jeroni: «Nosaltres llegim les
Sagrades Escriptures. Jo penso que
l’Evangeli és el cos de Crist, jo penso
que les Sagrades Escriptures són el
seu ensenyament. I quan ell diu: “si
no mengeu la carn del Fill de l’home i
no beveu la seva sang” (Jn 6,53),
encara que aquestes paraules es
puguin entendre com referides
també al Misteri [eucarístic], això no
obstant, el cos de Crist i la seva sang
és realment la paraula de
l’Escriptura, és l’ensenyament de
Déu. Quan anem al Misteri



[eucarístic], si cau una partícula ens
sentim perduts. I quan estem
escoltant la Paraula de Déu, i se’ns
aboca a l’orella la Paraula de Déu i la
carn i la sang de Crist, mentre que
nosaltres estem pensant en una altra
cosa, quants greus perills correm?» 
[199] Crist , realment present en les
espècies del pa i del vi, és present de
manera anàloga també en la Paraula
proclamada en la litúrgia. Per tant,
aprofundir en el sentit de la
sacramentalitat de la Paraula de Déu
pot afavorir una comprensió més
unitària del misteri de la Revelació
en «obres i paraules íntimament
lligades», [200] afavorint la vida
espiritual dels fidels i l’acció pastoral
de l’Església.

La Sagrada Escriptura i el
Leccionari

57. En subratllar el nexe entre
Paraula i Eucaristia, el Sínode ha
volgut també tornar a cridar



justament l’atenció sobre alguns
aspectes de la celebració inherents al
servei de la Paraula. Voldria fer
referència sobretot a la importància
del Leccionari. La reforma
promoguda pel concili Vaticà II [201]
ha mostrat els seus fruits enriquint
l’accés a la Sagrada Escriptura, que
s’ofereix abundantment, sobretot en
la litúrgia dels diumenges.
L’estructura actual, a més de
presentar sovint els textos més
importants de l’Escriptura, afavoreix
la comprensió de la unitat del pla
diví, mitjançant la correlació entre
les lectures de l’Antic i del Nou
Testament, «el centre de la qual és el
Crist contemplat en el seu misteri
pasqual». [202] Algunes dificultats
que continua havent-hi per a captar
la relació entre les lectures dels dos
Testaments, han de ser considerades
a la llum de la lectura canònica, és a
dir, de la unitat intrínseca de tota la
Bíblia. On sigui necessari, els
organismes competents poden



disposar que es publiquin subsidis
que ajudin a comprendre el nexe
entre les lectures proposades pel
Leccionari, les quals s’han de
proclamar en l’assemblea litúrgica
en la seva totalitat, com està previst
en la litúrgia del dia. Altres
problemes i dificultats eventuals
s’han de comunicar a la Congregació
per al Culte Diví i la Disciplina dels
Sagraments.

A més, no hem d’oblidar que l’actual
Leccionari de ritu llatí té també un
significat ecumènic, quan és utilitzat
i apreciat també per confessions que
encara no estan en plena comunió
amb l’Església catòlica. De manera
diferent es planteja la qüestió del
Leccionari en la litúrgia de les
Esglésies catòliques orientals, que el
Sínode demana que «s’examini
autoritzadament», [203] segons la
tradició pròpia i les competències de
les Esglésies sui iuris i tenint en



compte també en aquest cas el
context ecumènic.

Proclamació de la Paraula i
ministeri del lectorat

58. Ja en l’Assemblea sinodal sobre
l’Eucaristia es va demanar una major
cura en la proclamació de la Paraula
de Déu. [204] Com és sabut, mentre
que en la tradició llatina l’Evangeli és
proclamat pel sacerdot o pel diaca, la
primera i la segona lectura les
proclama el lector encarregat, home
o dona. Voldria fer-me ressò dels
Pares sinodals, que també en aquesta
circumstància han subratllat la
necessitat de cuidar, amb una
formació apropiada, [205] l’exercici
del munus de lector en la celebració
litúrgica, [206] i particularment el
ministeri del lectorat que, com a tal,
és un ministeri laïcal en el ritu llatí.
Cal que els lectors encarregats
d’aquest servei, encara que no hagin
estat instituïts, siguin realment



idonis i estiguin preparats
seriosament. Aquesta preparació ha
de ser tant bíblica i litúrgica com
tècnica: «La instrucció bíblica permet
que els lectors puguin comprendre
les lectures en llur propi context i
entendre, a la llum de la fe, allò que
constitueix el centre de l’anunci
revelat. La instrucció litúrgica ha
d’oferir als lectors una certa
capacitat de percebre el sentit i
l’estructura de la litúrgia de la
Paraula i les raons de la connexió
entre la litúrgia de la Paraula i la
litúrgia eucarística. La preparació
tècnica farà que els lectors cada dia
siguin més aptes i més experts en
l’art de fer-se escoltar pel poble, tant
si llegeixen només de viva veu, com
si ho fan amb l’ajuda de micròfons.» 
[207] Importància de l’homilia

59. Hi ha també diferents oficis i
funcions que corresponen a cadascú
«pel que fa a la paraula de Déu. Així
tots els fidels escolten i mediten la



Paraula, però només l’exposen
aquells que […] han rebut l’encàrrec
d’exercir aquest ministeri», [208] és a
dir, bisbes, preveres i diaques. Per
això, s’entén l’atenció que s’ha donat
en el Sínode al tema de l’homilia. Ja
en l’Exhortació apostòlica
postsinodal Sacramentum caritatis ,
vaig recordar que «la necessitat de
millorar la qualitat de l’homilia està
en relació amb la importància de la
Paraula de Déu. En efecte, aquesta
“és part de l’acció litúrgica”; té la
comesa d’afavorir una millor
comprensió i eficàcia de la Paraula
de Déu en la vida dels fidels». [209]
L’homilia constitueix una
actualització del missatge bíblic, de
manera que porti els fidels a
descobrir la presència i l’eficàcia de
la Paraula de Déu en l’avui de la
pròpia vida. Ha d’apuntar a la
comprensió del misteri que se
celebra, convidar a la missió,
disposant l’assemblea a la professió
de fe, a la pregària universal i a la



litúrgia eucarística. Per tant, els qui
per ministeri específic estan
encarregats de la predicació, s’han de
prendre molt seriosament aquesta
tasca. S’han d’evitar homilies
genèriques i abstractes, que amaguin
la senzillesa de la Paraula de Déu,
així com divagacions inútils que
corren el risc d’atreure l’atenció més
sobre el predicador que sobre el cor
del missatge evangèlic. Ha de quedar
clar als fidels que el que interessa al
predicador és mostrar Crist, que ha
de ser el centre de tota homilia. Per
això es requereix que els predicadors
tinguin familiaritat i tracte assidu
amb el text sagrat; [210] que es
preparin per a l’homilia amb la
meditació i la pregària, perquè
prediquin amb convicció i passió.
L’Assemblea sinodal ha exhortat
perquè es tinguin presents les
següents preguntes: «Què diuen les
lectures proclamades? Què em diuen
a mi personalment? Què he de dir a
la comunitat, tenint en compte la



seva situació concreta?» [211] El
predicador ha de «ser el primer a
deixar-se interpel·lar per la Paraula
de Déu que anuncia», [212] perquè,
com diu sant Agustí: «Perd el temps
predicant exteriorment la Paraula de
Déu qui no n’és oient en el seu
interior.» [213] Cal que es tingui cura
amb especial atenció de l’homilia
dominical i de la de les solemnitats,
però que no deixi d’oferir-se també,
quan sigui possible, breus reflexions
apropiades a la situació durant la
setmana en les misses cum populo ,
per ajudar els fidels a acollir i fer
fructuosa la Paraula escoltada.

Oportunitat d’un directori
homilètic

60. Predicar de manera apropiada
atenint-se al Leccionari és realment
un art en el qual cal exercitar-se. Per
tant, en continuïtat amb el que es
requereix en el Sínode anterior, [214]
demano a les autoritats competents



que, en relació amb el Compendi
eucarístic, [215] es pensi també en
instruments i subsidis adequats per a
ajudar els ministres a exercir de la
millor manera possible la seva tasca,
com, per exemple, amb un directori
sobre l’homilia, de manera que els
predicadors puguin trobar-hi una
ajuda útil per a preparar-se en
l’exercici del ministeri. Com ens ho
recorda sant Jeroni, la predicació
s’ha d’acompanyar amb el
testimoniatge de la pròpia vida: «Que
els teus actes no desmenteixin les
teves paraules, perquè no passi que,
quan tu prediques a l’església, algú
comenti dintre seu: “Per què, doncs,
precisament tu no et comportes
així?” […] En el sacerdot de Crist el
pensament i la paraula han d’anar
d’acord.» [216] Paraula de Déu,
reconciliació i unció dels malalts

61. Si bé l’Eucaristia està sens dubte
en el centre de la relació entre
Paraula de Déu i sagraments, convé



subratllar, però, la importància de la
Sagrada Escriptura també en els
altres sagraments, especialment en
els de guarició, és a dir, el sagrament
de la reconciliació o de la penitència,
i el sagrament de la unció dels
malalts. Sovint es descuida la
referència a la Sagrada Escriptura en
aquests sagraments. Per contra, cal
que se li doni l’espai que li
correspon. En efecte, mai no s’ha
d’oblidar que «la Paraula de Déu és
paraula de reconciliació perquè Déu
reconcilia amb ell totes les coses (cf.
2Co 5,18-20; Ef 1,10). El perdó
misericordiós de Déu, encarnat en
Jesús, aixeca el pecador». [217] «Per
la Paraula de Déu el cristià és
il·luminat en el coneixement dels
seus pecats i és cridat a la conversió i
a la confiança en la misericòrdia de
Déu.» [218] Perquè s’aprofundeix en
la força reconciliadora de la Paraula
de Déu, es recomana que cada
penitent prepari la confessió
meditant un passatge adequat de la



Sagrada Escriptura i comenci la
confessió mitjançant la lectura o
l’escolta d’una monició bíblica,
segons el que preveu el ritual. A més,
en manifestar després la seva
contrició, convé que el penitent
utilitzi una expressió prevista en el
ritual, «composta amb paraules de la
Sagrada Escriptura». [219] Quan sigui
possible, és convenient també que,
en moments particulars de l’any, o
quan se’n presenti l’oportunitat, la
confessió de diversos penitents tingui
lloc dins de celebracions
penitencials, com ho preveu el ritual,
respectant les tradicions litúrgiques
diverses i donant una major
amplitud a la celebració de la
Paraula amb lectures apropiades.

Tampoc s’ha d’oblidar, pel que fa al
sagrament de la unció dels malalts,
que «la força guaridora de la Paraula
de Déu és una crida urgent a una
conversió personal constant de
l’oient mateix». [220] La Sagrada



Escriptura conté nombrosos textos
de consol, ajuda i guaricions que es
deuen a la intervenció de Déu. Cal
recordar especialment la proximitat
de Jesús als qui sofreixen, i que ell
mateix, el Verb de Déu encarnat, ha
carregat amb els nostres dolors i ha
patit per amor a l’home, donant així
sentit a la malaltia i a la mort. És bo
que en les parròquies i sobretot en
els hospitals se celebri, segons les
circumstàncies, el sagrament de la
unció dels malalts de manera
comunitària. Que en aquestes
ocasions es doni espai ampli a la
celebració de la Paraula i s’ajudi els
fidels malalts a viure amb fe el seu
estat de sofriment units al sacrifici
redemptor de Crist que ens lliura del
mal.

Paraula de Déu i Litúrgia de les
Hores

62. Entre les formes de pregària que
exalten la Sagrada Escriptura es



troba sens dubte la Litúrgia de les
Hores. Els Pares sinodals han afirmat
que és una «forma privilegiada
d’escolta de la Paraula de Déu,
perquè posa en contacte els fidels
amb la Sagrada Escriptura i amb la
Tradició viva de l’Església». [221]
S’ha de recordar abans que res la
dignitat teològica i eclesial profunda
d’aquesta pregària. En efecte, «en la
Litúrgia de les Hores, l’Església,
exercint la funció sacerdotal de Crist,
el seu cap, ofereix a Déu sense
interrupció (cf. 1Te 5,17) el sacrifici
de lloança, és a dir, el fruit d’uns
llavis que professen el seu nom (cf.
He 13,15). Aquesta pregària és “la
veu de la mateixa Esposa que parla a
l’Espòs, encara més: és la pregària de
Crist, amb el seu cos, al Pare”». [222]
Pel que fa a això, el concili Vaticà II
afirma: «Per tant, tots els qui ho
practiquen compleixen d’una banda
una obligació de l’Església i
comparteixen, de l’altra, l’honor
suprem de l’Esposa de Crist, perquè



són davant el tron de Déu, fent-li
lloança en nom de la Mare Església.» 
[223] A la Litúrgia de les Hores, com
a pregària pública de l’Església, es
manifesta l’ideal cristià de santificar
tot el dia, al ritme de l’escolta de la
Paraula de Déu i de la recitació dels
salms, de manera que tota activitat
tingui el seu punt de referència en la
lloança oferta a Déu.

Els qui pel seu estat de vida tenen el
deure de recitar la Litúrgia de les
Hores, que visquin amb fidelitat
aquest compromís en favor de tota
l’Església. Els bisbes, els sacerdots i
els diaques aspirants al sacerdoci,
que han rebut de l’Església el
manament de celebrar-la, tenen
l’obligació de recitar cada dia totes
les Hores. [224] Pel que fa a
l’obligatorietat d’aquesta litúrgia en
les Esglésies orientals catòliques sui
iuris , s’ha de seguir el que indica el
dret propi. [225] A més, encoratjo les
comunitats de vida consagrada a ser



exemplars en la celebració de la
Litúrgia de les Hores, de manera que
puguin ser un punt de referència i
d’inspiració per a la vida espiritual i
pastoral de tota l’Església.

El Sínode ha manifestat el desig que
es difongui més en el poble de Déu
aquest tipus de pregària,
especialment la recitació de laudes i
vespres. Això farà augmentar en els
fidels la familiaritat amb la Paraula
de Déu. Cal destacar també el valor
de la Litúrgia de les Hores prevista
en les primeres vespres dels
diumenges i de les solemnitats,
especialment per a les Esglésies
orientals catòliques. Per això,
recomano que, on sigui possible, les
parròquies i les comunitats de vida
religiosa fomentin aquesta pregària
amb la participació dels fidels.

Paraula de Déu i Ritual de
benediccions



63. En l’ús del Ritual de benediccions,
cal que es presti també atenció a
l’espai previst per a la proclamació,
l’escolta i l’explicació de la Paraula
de Déu mitjançant monicions breus.
En efecte, el gest de la benedicció, en
els casos previstos per l’Església i
quan els fidels ho demanen, no ha de
quedar aïllat, sinó relacionat en la
seva justa mesura amb la vida
litúrgica del poble de Déu. En aquest
sentit, la benedicció, com a autèntic
signe sagrat, «pren el seu ple sentit i
eficàcia de la proclamació de la
Paraula de Déu». [226] Així doncs, és
important aprofitar també aquestes
circumstàncies per a revifar en els
fidels la fam i la set de tota paraula
que surt de la boca de Déu (cf. Mt
4,4).

Suggeriments i propostes
concretes per a l’animació
litúrgica



64. Després d’haver recordat alguns
elements fonamentals de la relació
entre litúrgia i Paraula de Déu, vull
ara resumir i valorar algunes
propostes i suggeriments
recomanades pels Pares sinodals, per
tal d’afavorir cada vegada més en el
poble de Déu una major familiaritat
amb la Paraula de Déu en l’àmbit
dels actes litúrgics o, en tot cas,
referits a ells.

a ) Celebracions de la Paraula de Déu

65. Els Pares sinodals han exhortat
tots els pastors a promoure moments
de celebració de la Paraula en les
comunitats a ells confiades: [227] són
ocasions privilegiades d’encontre
amb el Senyor. Per això, aquesta
pràctica comportarà grans beneficis
per als fidels, i s’ha de considerar un
element rellevant de la pastoral
litúrgica. Aquestes celebracions
adquireixen una rellevància especial
en la preparació de l’eucaristia



dominical, de manera que els
creients tinguin la possibilitat
d’endinsar-se més en la riquesa del
Leccionari per a pregar i meditar la
Sagrada Escriptura, sobretot en els
temps litúrgics més destacats: Advent
i Nadal, Quaresma i Pasqua. A més,
es recomana encaridament la
celebració de la Paraula de Déu en
aquelles comunitats en les quals, per
l’escassetat de sacerdots, no és
possible celebrar el sacrifici
eucarístic en els dies festius de
precepte. Tenint en compte les
indicacions ja exposades en
l’Exhortació apostòlica postsinodal 
Sacramentum caritatis sobre les
assemblees dominicals en absència
de sacerdot, [228] recomano que les
autoritats competents confeccionin
directoris rituals, valorant
l’experiència de les Esglésies
particulars. D’aquesta manera,
s’afavorirà en aquests casos la
celebració de la Paraula que alimenti
la fe dels creients, evitant, però, que



aquesta es confongui amb les
celebracions eucarístiques; encara
més, «haurien de ser ocasions
privilegiades per a demanar a Déu
que enviï preveres sants». [229]

A més, els Pares sinodals han
convidat a celebrar també la Paraula
de Déu en ocasió de pelegrinatges,
festes particulars, missions populars,
recessos espirituals i dies especials
de penitència, de reparació i de
perdó. Pel que fa a les moltes formes
de pietat popular, encara que no són
actes litúrgics i no s’han de
confondre amb les celebracions
litúrgiques, convé que s’hi inspirin i,
sobretot, ofereixin un espai adequat
a la proclamació i a l’escolta de la
Paraula de Déu; en efecte, «en les
paraules de la Bíblia, la pietat
popular trobarà una font inesgotable
d’inspiració, models insuperables de
pregària i propostes fecundes de
temes diversos». [230] b ) La Paraula
i el silenci



66. Força intervencions dels Pares
sinodals han insistit en el valor del
silenci en relació amb la Paraula de
Déu i amb la seva recepció en la vida
dels fidels. [231] En efecte, la Paraula
només pot ser pronunciada i
escoltada en el silenci, exterior i
interior. El nostre temps no
afavoreix el recolliment, i a vegades
fa la impressió que es té por gairebé
d’allunyar-se dels instruments de
comunicació de masses, encara que
sigui només per un moment. Per això
s’ha d’educar el poble de Déu en el
valor del silenci. Redescobrir el lloc
central de la Paraula de Déu en la
vida de l’Església vol dir també
redescobrir el sentit del recolliment i
de la quietud interior. La gran
tradició patrística ens ensenya que
els misteris de Crist estan units al
silenci, [232] i només en ell la
Paraula pot trobar estada en
nosaltres, com va passar en Maria,
dona de la Paraula i del silenci
inseparablement. Les nostres



litúrgies han de facilitar aquesta
escolta autèntica: Verbo crescente,
verba deficiunt . [233]

Aquest valor ha de resplendir
particularment en la Litúrgia de la
Paraula, que «s’ha de celebrar de tal
manera que faciliti la meditació». 
[234] Quan el silenci està previst, s’ha
de considerar «com a part de la
celebració». [235] Per tant, exhorto
els pastors a fomentar els moments
de recolliment, per mitjà dels quals,
amb l’ajuda de l’Esperit Sant, la
Paraula de Déu s’acull en el cor.

c ) Proclamació solemne de la Paraula
de Déu

67. Un altre suggeriment manifestat
en el Sínode ha estat el de ressaltar,
sobretot en les solemnitats
litúrgiques rellevants, la proclamació
de la Paraula, especialment
l’Evangeli, utilitzant l’evangeliari,
portat processionalment durant els
ritus inicials i després traslladat a



l’ambó pel diaca o per un sacerdot
per a la proclamació. D’aquesta
manera, s’ajuda el poble de Déu a
reconèixer que «la lectura de
l’Evangeli constitueix el punt
culminant d’aquesta Litúrgia de la
Paraula». [236] Seguint les
indicacions contingudes en
l’Ordenament de les lectures de la
missa, convé donar relleu a la
proclamació de la Paraula de Déu
amb el cant, especialment l’Evangeli,
sobretot en solemnitats
determinades. La salutació, l’anunci
inicial: «Lectura de l’Evangeli…», i el
final, «Paraula del Senyor», és bo de
cantar-los per a subratllar la
importància del que s’ha llegit. [237]
d ) La Paraula de Déu en el temple
cristià

68. Per tal d’afavorir l’escolta de la
Paraula de Déu no s’han de
descuidar aquells mitjans que poden
ajudar els fidels a una major atenció.
En aquest sentit, cal que en els



edificis sagrats es tingui sempre en
compte l’acústica, respectant les
normes litúrgiques i
arquitectòniques. «Els bisbes, amb
l’ajuda adient, han de procurar que,
en la construcció de les esglésies,
aquestes siguin llocs adequats per a
la proclamació de la Paraula, la
meditació i la celebració eucarística.
I que els espais sagrats, també fora
de l’acció litúrgica, siguin eloqüents,
presentant el misteri cristià en
relació amb la Paraula de Déu.» [238]

S’ha de prestar una atenció especial a
l’ambó com a lloc litúrgic des del
qual es proclama la Paraula de Déu.
Ha de col·locar-se en un lloc ben
visible, envers el qual es dirigeixi
espontàniament l’atenció dels fidels
durant la Litúrgia de la Paraula.
Convé que sigui fix, com a element
escultòric en harmonia estètica amb
l’altar, de manera que representi
visualment el sentit teològic de la
doble taula de la Paraula i de



l’Eucaristia. Des de l’ambó es
proclamen les lectures, el salm
responsorial i el pregó pasqual;
poden fer-s’hi també l’homilia i les
intencions de la pregària universal. 
[239]

A més, els Pares sinodals suggereixen
que a les esglésies es destini un lloc
de relleu on es col·loqui la Sagrada
Escriptura també fora de la
celebració. [240] En efecte, cal que el
llibre que conté la Paraula de Déu
tingui un lloc visible i d’honor en el
temple cristià, però sense ocupar el
centre, que correspon al sagrari amb
el Santíssim Sagrament. [241] e ) 
Exclusivitat dels textos bíblics en la
litúrgia

69. El Sínode ha reiterat a més amb
vigor el que, d’altra banda,
estableixen ja les normes litúrgiques
de l’Església, [242] és a dir, que les
lectures agafades de la Sagrada
Escriptura mai no siguin substituïdes



per altres textos, per més
significatius que semblin des del
punt de vista pastoral o espiritual:
«Cap text d’espiritualitat o de
literatura pot arribar a tenir el valor
i la riquesa que conté la Sagrada
Escriptura, que és Paraula de Déu.» 
[243] Es tracta d’una antiga
disposició de l’Església que s’ha de
mantenir. [244] Ja el papa Joan Pau
II, davant alguns abusos, va recordar
la importància de no substituir mai
la Sagrada Escriptura amb altres
lectures. [245] Recordem que també
el Salm responsorial és Paraula de
Déu, amb el qual responem a la veu
del Senyor i, per tant, no ha de ser
substituït per altres textos. És molt
convenient, fins i tot, que es canti.

f ) El cant litúrgic bíblicament inspirat

70. Per a enaltir la Paraula de Déu
durant la celebració litúrgica, cal que
es tingui també en compte el cant en
els moments previstos pel ritu



mateix, afavorint aquell que tingui
una clara inspiració bíblica i que
sàpiga expressar, mitjançant una
concordança harmònica entre les
paraules i la música, la bellesa de la
Paraula divina. En aquest sentit,
convé valorar els cants que ens ha
llegat la tradició de l’Església i que
respecten aquest criteri. Penso, en
particular, en la importància del cant
gregorià. [246] g ) Especial atenció als
discapacitats de la vista i de l’oïda

71. En aquest context, voldria també
recordar que el Sínode ha recomanat
prestar una atenció especial als qui,
per la seva condició particular, tenen
problemes per a participar
activament en la litúrgia, com per
exemple els discapacitats en els
sentits de la vista i de l’oïda. Animo
les comunitats cristianes que, en la
mesura del possible, ajudin amb
instruments adequats els germans i
germanes que tenen aquesta
dificultat, perquè també ells puguin



tenir un contacte viu amb la Paraula
de Déu. [247] La Paraula de Déu en
la vida eclesial

Trobar la Paraula de Déu en la
Sagrada Escriptura

72. Si bé és veritat que la litúrgia és
el lloc privilegiat per a la
proclamació, l’escolta i la celebració
de la Paraula de Déu, és cert també
els cors dels fidels s’han de preparar
per a aquest encontre i, sobretot,
l’han d’aprofundir i assimilar. En
efecte, la vida cristiana es
caracteritza essencialment pel
trobament amb Jesucrist que ens
crida a seguir-lo. Per això, el Sínode
dels Bisbes ha reiterat més d’una
vegada la importància de la pastoral
en les comunitats cristianes, com a
àmbit propi on recórrer un itinerari
personal i comunitari pel que fa a la
Paraula de Déu, de manera que
aquesta sigui realment el fonament
de la vida espiritual. Al costat dels



Pares sinodals, expresso el desig
profund que floreixi «una nova etapa
de més amor a la Sagrada Escriptura
per part de tots els membres del
poble de Déu, de manera que,
mitjançant la seva lectura orant i
fidel al llarg del temps,
s’aprofundeixi la relació amb la
persona mateixa de Jesús». [248]

No falten en la història de l’Església
recomanacions per part dels sants
sobre la necessitat de conèixer
l’Escriptura per a créixer en l’amor
de Crist. Aquesta és una dada
particularment clara en els Pares de
l’Església. Sant Jeroni, gran enamorat
de la Paraula de Déu, es preguntava:
«¿Com es podria viure sense la
ciència de les Escriptures, mitjançant
les quals s’aprèn a conèixer Crist
mateix, que és la vida dels creients?» 
[249] Era molt conscient que la Bíblia
és l’instrument «amb què Déu parla
cada dia als creients». [250] Així, sant
Jeroni dóna aquest consell a la



llevadora romana Leta per a
l’educació de la seva filla: «Assegura’t
que estudiï cada dia algun pas de
l’Escriptura […]. Que la pregària
segueixi a la lectura, i la lectura a la
pregària. […] Que, en lloc de les joies
i els vestits de seda, estimi els Llibres
divins.» [251] Val també per a
nosaltres el que sant Jeroni va
escriure al sacerdot Nepozià:
«Llegeix amb molta freqüència les
Escriptures divines, més encara, no
deixis mai de tenir el Llibre sant a les
teves mans. Aprèn aquí el que tu has
d’ensenyar.» [252] A exemple del
gran sant, que va dedicar la seva vida
a l’estudi de la Bíblia i que va deixar
a l’Església la seva traducció llatina,
anomenada Vulgata , i de tots els
sants, que han posat en el centre de
la seva vida espiritual el trobament
amb Crist, renovem el nostre
compromís d’aprofundir en la
Paraula que Déu ha donat a
l’Església: podrem aspirar així a
aquest «alt grau de la vida cristiana



ordinària», [253] allò que el papa
Joan Pau II desitjava al principi del
tercer mil·lenni cristià i que
s’alimenta constantment de l’escolta
de la Paraula de Déu.

L’animació bíblica de la pastoral

73. En aquest sentit, el Sínode ha
convidat a un esforç pastoral
particular per a ressaltar el lloc
central de la Paraula de Déu en la
vida eclesial, recomanant
«incrementar la “pastoral bíblica”, no
en juxtaposició amb altres formes de
pastoral, sinó com a animació bíblica
de tota la pastoral.» [254] No es
tracta, doncs, d’afegir cap trobada a
la parròquia o a la diòcesi, sinó
d’aconseguir que les activitats
habituals de les comunitats
cristianes, de les parròquies, de les
associacions i dels moviments,
s’interessin realment pel trobament
personal amb Crist, que es comunica
en la seva Paraula. Així, ja que «la



ignorància de les Escriptures és
ignorància de Crist», [255] l’animació
bíblica de tota la pastoral ordinària i
extraordinària portarà a un major
coneixement de la persona de Crist,
revelador del Pare i plenitud de la
Revelació divina.

Per tant, exhorto els pastors i fidels a
tenir en compte la importància
d’aquesta animació: serà també la
millor manera per a afrontar alguns
problemes pastorals posats en relleu
durant l’Assemblea sinodal, i
vinculats, per exemple, a la
proliferació de sectes que difonen
una lectura distorsionada i
instrumental de la Sagrada
Escriptura. Allí on no es forma els
fidels en un coneixement de la Bíblia
segons la fe de l’Església, en el marc
de la seva Tradició viva, es deixa de
fet un buit pastoral, en el qual
realitats com les sectes poden trobar
terreny on arrelar. Per això, cal
també dotar d’una preparació



adequada els sacerdots i laics perquè
puguin instruir el poble de Déu en el
coneixement autèntic de les
Escriptures.

A més, com s’ha subratllat durant els
treballs sinodals, convé que en
l’activitat pastoral s’afavoreixi també
la difusió de petites comunitats,
«formades per famílies, radicades a
les parròquies o vinculades a
diversos moviments eclesials i noves
comunitats», [256] en les quals es
promogui la formació, la pregària i el
coneixement de la Bíblia segons la fe
de l’Església.

Dimensió bíblica de la catequesi

74. Un moment important de
l’animació pastoral de l’Església en el
qual es pot redescobrir
adequadament el lloc central de la
Paraula de Déu és la catequesi, que,
en les seves diverses formes i fases,
ha d’acompanyar sempre el poble de
Déu. El trobament dels deixebles



d’Emmaús amb Jesús, descrit per
l’evangelista Lluc (cf. Lc 24,13-35),
representa en certa manera el model
d’una catequesi en el centre de la
qual hi ha l’«explicació de les
Escriptures», que només Crist és
capaç de donar (cf. Lc 24,27-28),
mostrant en ell mateix el seu
compliment. [257] D’aquesta manera,
reneix l’esperança més forta que
qualsevol fracàs, i fa d’aquells
deixebles testimonis convençuts i
creïbles del Ressuscitat.

En el Directori general per a la
catequesi trobem indicacions vàlides
per a animar bíblicament la
catequesi, i m’hi remeto. [258] En
aquesta circumstància, vull
subratllar sobretot que la catequesi
«ha d’estar totalment impregnada del
pensament, l’esperit i les actituds
bíbliques i evangèliques, a través
d’un contacte assidu amb els textos
mateixos, i vull recordar també que
la catequesi serà més rica i eficaç



com més llegeixi els textos amb la
intel·ligència i el cor de l’Església», 
[259] i com més s’inspiri en la
reflexió i en la vida bimil·lenària de
l’Església. S’ha de fomentar, doncs, el
coneixement de les figures, dels fets i
les expressions fonamentals del text
sagrat. Per a això, pot ajudar també
una memorització intel·ligent
d’alguns passatges bíblics
particularment eloqüents dels
misteris cristians. L’activitat
catequètica comporta un acostament
a les Escriptures en la fe i en la
Tradició de l’Església, de manera que
es perceben aquestes paraules com
vives, igual que Crist és viu avui on
n’hi ha dos o tres de reunits en el seu
nom (cf. Mt 18,20). A més, ha de
comunicar de manera vital la
història de la Salvació i els continguts
de la fe de l’Església, perquè tot fidel
reconegui que també la seva
existència personal pertany a
aquesta mateixa història.



En aquesta perspectiva, és important
subratllar la relació entre la Sagrada
Escriptura i el Catecisme de l’Església
catòlica , com ho diu el Directori
general per a la catequesi: «La
Sagrada Escriptura, com a “Paraula
de Déu escrita sota la inspiració de
l’Esperit Sant”, i el Catecisme de
l’Església catòlica , com a expressió
rellevant actual de la Tradició viva
de l’Església i norma segura per a
l’ensenyament de la fe, estan cridats,
cadascun a la seva manera i segons
la seva específica autoritat, a
fecundar la catequesi en l’Església
contemporània.» [260] Formació
bíblica dels cristians

75. Per a assolir l’objectiu desitjat pel
Sínode que tota la pastoral tingui un
caràcter bíblic més gran, cal que els
cristians, i en particular els
catequistes, tinguin una formació
adequada. Pel que fa a aquest tema,
s’ha de prestar atenció a l’apostolat
bíblic, un mètode molt vàlid per a



aquesta finalitat, com ho demostra
l’experiència eclesial. Els Pares
sinodals, a més, han recomanat que,
potenciant tant com sigui possible les
estructures acadèmiques ja existents,
s’estableixin centres de formació per
a laics i missioners, en els quals
s’aprengui a comprendre, a viure i a
anunciar la Paraula de Déu i, on
calgui, «es creïn instituts
especialitzats amb la finalitat que els
exegetes tinguin una comprensió
teològica sòlida i una sensibilitat
adequada per als contextos de la
seva missió». [261] La Sagrada
Escriptura en les grans trobades
eclesials

76. Entre les moltes iniciatives que es
poden prendre, el Sínode suggereix
que en les trobades, tant diocesans
com nacionals o internacionals, se
subratlli més la importància de la
Paraula de Déu, de l’escolta i la
lectura creient i orant de la Bíblia.
Així doncs, cal lloar que en els



congressos eucarístics, nacionals i
internacionals, en les jornades
mundials de la joventut i en altres
trobades, es doni més espai a les
celebracions de la Paraula i a
moments de formació de caràcter
bíblic. [262] Paraula de Déu i
vocacions

77. El Sínode, en destacar l’exigència
intrínseca de la fe d’aprofundir la
relació amb Crist, Paraula de Déu
entre nosaltres, ha volgut també
posar en relleu el fet que aquesta
Paraula crida cadascú personalment,
manifestant així que la vida mateixa
és vocació en relació amb Déu. Això
vol dir que, com més aprofundim en
la nostra relació personal amb el
Senyor Jesús, més ens adonarem que
ell ens crida a la santedat mitjançant
opcions definitives, amb les quals la
nostra vida correspon al seu amor,
assumint tasques i ministeris per a
edificar l’Església. En aquesta
perspectiva, s’entén la invitació del



Sínode a tots els cristians perquè
aprofundeixin la seva relació amb la
Paraula de Déu com a batejats, però
també com a cridats a viure segons
els diversos estats de vida. Aquí
toquem un dels punts clau de la
doctrina del concili Vaticà II, que ha
subratllat la vocació a la santedat de
tot fidel, cadascú en el propi estat de
vida. [263] En la Sagrada Escriptura
és on trobem revelada la nostra
vocació a la santedat: «Sigueu sants,
perquè jo sóc sant» (Lv 11,44; 19,2;
20,7). I sant Pau mostra l’arrel
cristològica: el Pare «ens escollí en ell
[la persona de Crist] abans de crear
el món, perquè fóssim sants,
irreprensibles als seus ulls» (Ef 1,4).
D’aquesta manera podem sentir com
dirigida a cada un de nosaltres la
seva salutació als germans i
germanes de la comunitat de Roma:
«A tots els estimats de Déu […] i que
ell ha cridat a ser sants, us desitjo la
gràcia i la pau de part de Déu, el



nostre Pare, i de Jesucrist, el
Senyor» (Rm 1,7).

a ) Paraula de Déu i ministres
ordenats

78. Dirigint-me ara en primer lloc als
ministres ordenats de l’Església, els
recordo el que el Sínode ha afirmat:
«La Paraula de Déu és indispensable
per a formar el cor d’un bon pastor,
ministre de la Paraula.» [264] Els
bisbes, preveres i diaques no poden
pensar de cap manera a viure la seva
vocació i missió sense un compromís
decidit i renovat de santificació, que
té en el contacte amb la Bíblia un
dels pilars.

79. Als qui han estat cridats a
l’episcopat, i són els primers i més
autoritzats anunciadors de la
Paraula, vull reiterar el que deia el
papa Joan Pau II en l’exhortació
apostòlica postsinodal Pastores
gregis . Per a alimentar i fer
progressar la pròpia vida espiritual,



el Bisbe ha de posar sempre «en
primer lloc, la lectura i la meditació
de la Paraula de Déu. Tot Bisbe ha
d’encomanar-se sempre i ha de
sentir-se encomanat: “Ara us confio a
Déu i a la paraula de la seva gràcia,
que té prou poder per a edificar i
donar l’heretat a tots els qui ha
santificat” (Ac 20,32). Per tant, abans
de ser transmissor de la Paraula, el
Bisbe, com els seus sacerdots i els
fidels, i fins i tot com l’Església
mateixa, ha de ser oient de la
Paraula. Ha d’estar com “dins” de la
Paraula, per deixar-se protegir i
alimentar com a la falda de la mare».
[265] A imitació de Maria, Virgo
audiens i Reina dels Apòstols,
recomano a tots els germans en
l’episcopat la lectura personal
freqüent i l’estudi assidu de la
Sagrada Escriptura.

80. Pel que fa als sacerdots, voldria
també remetre’m a les paraules del
papa Joan Pau II, el qual, en



l’Exhortació apostòlica postsinodal 
Pastores dabo vobis , va recordar que
«el sacerdot és, abans que res,
ministre de la Paraula de Déu, és
l’ungit i enviat per anunciar a tothom
l’evangeli del Regne, cridant cada
home a l’obediència de la fe i
conduint els creients a un
coneixement i a una comunió cada
vegada més profunds del misteri de
Déu, revelat i comunicat a nosaltres
en Crist». Per això, el sacerdot mateix
ha de ser el primer a cultivar una
gran familiaritat personal amb la
Paraula de Déu: «No en té prou de
conèixer el seu aspecte lingüístic o
exegètic, que és també necessari;
necessita acostar-se a la Paraula amb
un cor dòcil i orant, perquè ella
penetri a fons en els seus
pensaments i sentiments i engendri
dins seu una mentalitat nova: “el
pensament de Crist” (1Co 2,16).» 
[266] En conseqüència, les seves
paraules, les seves decisions i les
seves actituds han de ser cada



vegada més una transparència, un
anunci i un testimoniatge de
l’evangeli: «Només “restant” en la
Paraula, el sacerdot serà un deixeble
perfecte del Senyor; coneixerà la
veritat i serà veritablement lliure.» 
[267]

En definitiva, la crida al sacerdoci
requereix ser consagrats «en la
veritat». Jesús mateix formula
aquesta exigència pel que fa als seus
deixebles: «Consagra’ls en la veritat,
que és la teva Paraula. Tal com tu
m’has enviat al món, jo també els hi
he enviat» (Jn 17,17-18). Els deixebles
estan, en certa manera, «submergits
en l’íntim de Déu mitjançant la seva
immersió en la Paraula de Déu. La
Paraula de Déu és, per dir-ho
d’alguna manera, el bany que els
purifica, el poder creador que els
transforma en l’ésser de Déu». [268]
I, ja que Crist mateix és la Paraula de
Déu feta home (cf. Jn 1,14), és «la
Veritat» (Jn 14,6), la pregària de Jesús



al Pare —«consagra’ls en la veritat»—
vol dir en el sentit més profund: «Fes-
los una sola cosa amb mi, Crist.
Subjecta’ls a mi. Posa’ls dintre meu. I,
en efecte, en darrer terme hi ha un
únic sacerdot de la Nova Aliança,
Jesucrist mateix.» [269] Cal, per tant,
que els sacerdots renovin cada
vegada més profundament la
consciència d’aquesta realitat.

81. Voldria fer referència també al
lloc de la Paraula de Déu en la vida
dels qui estan cridats al diaconat, no
només com a grau previ a l’orde del
presbiterat, sinó com a servei
permanent. El Directori per al
diaconat permanent diu que «de la
identitat teològica del diaca brollen
amb claredat els trets de la seva
espiritualitat específica, que es
presenta essencialment com a
espiritualitat de servei. El model per
excel·lència és Crist servent, que va
viure totalment dedicat al servei de
Déu, pel bé dels homes». [270] En



aquesta perspectiva s’entén que, en
les diverses dimensions del ministeri
diaconal, un «element que distingeix
l’espiritualitat diaconal és la Paraula
de Déu, de la qual el diaca està cridat
a ser missatger qualificat, creient el
que proclama, ensenyant el que creu,
vivint el que ensenya». [271]
Recomano, per tant, que els diaques
cultivin en la seva vida una lectura
creient de la Sagrada Escriptura amb
l’estudi i la pregària. Que siguin
introduïts a la Sagrada Escriptura i a
la seva interpretació correcta, a la
teologia de l’Antic i del Nou
Testament, a la interrelació entre
Escriptura i Tradició; a l’ús de
l’Escriptura en la predicació, en la
catequesi i, en general, en l’activitat
pastoral. [272] b ) Paraula de Déu i
candidats a l’orde sagrat

82. El Sínode ha donat importància
particular al paper decisiu de la
Paraula de Déu en la vida espiritual
dels candidats al sacerdoci



ministerial: «Els candidats al
sacerdoci han d’aprendre a estimar
la Paraula de Déu. Per tant,
l’Escriptura ha de ser l’ànima de la
seva formació teològica, subratllant
la circularitat indispensable entre
exegesi, teologia, espiritualitat i
missió.» [273] Els aspirants al
sacerdoci ministerial estan cridats a
una relació personal profunda amb
la Paraula de Déu, especialment en la
lectio divina , perquè d’aquesta
relació s’alimenta la pròpia vocació:
amb la llum i la força de la Paraula
de Déu, la pròpia vocació pot
descobrir-se, entendre’s, estimar-se,
seguir-se, i complir la pròpia missió,
guardant en el cor el designi de Déu,
de manera que la fe, com a resposta a
la Paraula, es converteixi en el nou
criteri de judici i apreciació dels
homes i les coses, dels esdeveniments
i dels problemes. [274]

Aquesta atenció a la lectura orant de
l’Escriptura de cap manera no ha de



significar una dicotomia respecte a
l’estudi exegètic requerit en el temps
de la formació. El Sínode ha
encomanat que s’ajudi concretament
els seminaristes a veure la relació
entre l’estudi bíblic i la pregària amb
l’Escriptura. L’estudi de les
Escriptures els ha de fer més
conscients del misteri de la Revelació
divina, alimentant una actitud de
resposta orant a Déu que parla.
D’altra banda, una autèntica vida de
pregària farà també créixer
necessàriament en l’ànima del
candidat el desig de conèixer cada
vegada més el Déu que s’ha revelat
en la seva Paraula com a amor
infinit. Per tant, s’haurà de posar la
màxima cura perquè en la vida dels
seminaristes es conreï aquesta
reciprocitat entre estudi i pregària.
Per això, cal que s’orienti els
candidats a un estudi de la Sagrada
Escriptura mitjançant mètodes que
afavoreixin aquest enfocament
integral.



c ) Paraula de Déu i vida consagrada

83. Pel que fa a la vida consagrada, el
Sínode ha recordat abans que res
que «neix de l’escolta de la Paraula
de Déu i acull l’Evangeli com la seva
norma de vida». [275] En aquest
sentit, viure seguint el Crist cast,
pobre i obedient es converteix «en»
exegesi «viva de la Paraula de Déu». 
[276] L’Esperit Sant, en virtut del
qual s’ha escrit la Bíblia, és el mateix
que «ha il·luminat amb llum nova la
Paraula de Déu als fundadors i
fundadores. D’ella ha brotat cada
carisma i d’ella vol ser expressió
cada regla», [277] donant origen a
itineraris de vida cristiana marcats
per la radicalitat evangèlica.

Voldria recordar que la gran tradició
monàstica ha tingut sempre com a
element constitutiu de la seva
espiritualitat la meditació de la
Sagrada Escriptura, particularment
en la modalitat de la lectio divina .



També avui, les formes antigues i
noves d’especial consagració estan
cridades a ser escoles veritables de
vida espiritual, on es llegeixen les
Escriptures segons l’Esperit Sant en
l’Església, de manera que tot el poble
de Déu se’n pugui beneficiar. El
Sínode, per tant, recomana que mai
no falti a les comunitats de vida
consagrada una formació sòlida per
a la lectura creient de la Bíblia. [278]

Voldria fer-me ressò una vegada més
de la gratitud i l’interès que el Sínode
ha manifestat per les formes de vida
contemplativa, que pel seu carisma
específic dediquen molt de temps de
la jornada a imitar la Mare de Déu,
que meditava assíduament les
paraules i els fets del seu Fill (cf. Lc
2,19.51), així com Maria de Betània
que, als peus del Senyor, escoltava la
seva paraula (cf. Lc 10,39). Penso
particularment en les monges i els
monjos de clausura, que amb la seva
separació del món es troben més



íntimament units a Crist, cor del
món. L’Església té necessitat més que
mai del testimoniatge de qui es
compromet a «no anteposar res a
l’amor de Crist». [279] El món d’avui
està sovint massa preocupat per les
activitats exteriors, en les quals corre
el risc de perdre’s. Els contemplatius
i les contemplatives, amb la seva vida
de pregària, d’escolta i de meditació
de la Paraula de Déu, ens recorden
que no només de pa viu l’home, sinó
de tota paraula que surt de la boca de
Déu (cf. Mt 4,4). Per tant, tots els
fidels han de tenir molt present que
una forma de vida com aquesta
«indica al món d’avui el més
important, encara més, en definitiva,
l’únic decisiu: hi ha una raó última
per la qual val la pena viure, és a dir,
Déu i el seu amor inescrutable». 
[280] d ) Paraula de Déu i fidels laics

84. El Sínode ha dirigit moltes
vegades la seva atenció als fidels
laics, donant-los les gràcies pel seu



generós compromís en la difusió de
l’evangeli en els diferents àmbits de
la vida quotidiana, del treball, de
l’escola, de la família i de l’educació. 
[281] Aquesta tasca, que prové del
baptisme, ha de desenvolupar-se
mitjançant una vida cristiana cada
vegada més conscient, capaç de
donar «raó de l’esperança que
tenim» (cf. 1Pe 3,15). Jesús, a
l’Evangeli de Mateu, diu que «el
camp és el món. La bona llavor són
els fills del Regne» (13,38). Aquestes
paraules valen particularment per
als laics cristians, que viuen la seva
vocació a la santedat amb una
existència segons l’Esperit, i que
s’expressa particularment «en la
seva inserció en les realitats
temporals i en la seva participació en
les activitats terrenals». [282] S’ha de
formar els laics perquè puguin
discernir la voluntat de Déu per
mitjà d’una familiaritat amb la
Paraula de Déu, llegida i estudiada en
l’Església, sota la guia dels seus



pastors legítims. Poden adquirir
aquesta formació a l’escola de les
grans espiritualitats eclesials, a
l’arrel de les quals hi ha sempre la
Sagrada Escriptura. I, segons les
seves possibilitats, que les diòcesis
mateixes donin oportunitats
formatives en aquest sentit per als
laics amb responsabilitats eclesials
particulars. [283] e ) Paraula de Déu,
matrimoni i família

85. El Sínode ha sentit també la
necessitat de subratllar la relació
entre Paraula de Déu, matrimoni i
família cristiana. En efecte, «amb
l’anunci de la Paraula de Déu,
l’Església revela a la família cristiana
la seva veritable identitat, el que és i
ha de ser segons el pla del Senyor». 
[284] Per tant, que mai no es perdi de
vista que la Paraula de Déu és a
l’origen del matrimoni (cf. Gn 2,24) i
que Jesús mateix ha volgut incloure
el matrimoni entre les institucions
del seu Regne (cf. Mt 19,4-8), elevant



a sagrament el que originàriament
està inscrit en la naturalesa humana.
«En la celebració sacramental,
l’home i la dona pronuncien una
paraula profètica de lliurament
recíproc, el fet d’ésser “una carn”,
signe del misteri de la unió de Crist
amb l’Església (cf. Ef 5,32).» [285] La
fidelitat a la Paraula de Déu porta a
percebre com aquesta institució està
amenaçada també avui en molts
aspectes per la mentalitat comuna.
Davant el desordre dels afectes
difosos i el sorgiment de maneres de
pensar que banalitzen el cos humà i
la diferència sexual, la Paraula de
Déu reafirma la bondat originària de
l’home, creat com a home i dona, i
cridat a l’amor fidel, recíproc i
fecund.

Del gran misteri nupcial se’n desprèn
una responsabilitat dels pares
imprescindible respecte als seus fills.
En efecte, a l’autèntica paternitat i
maternitat li correspon la



comunicació i el testimoniatge del
sentit de la vida en Crist; mitjançant
la fidelitat i la unitat de la vida de
família, els esposos són els primers
anunciadors de la Paraula de Déu
davant dels seus fills. La comunitat
eclesial ha de sostenir-los i ajudar-los
a fomentar la pregària en família,
l’escolta de la Paraula i el
coneixement de la Bíblia. Per això, el
Sínode vol que cada casa tingui la
seva Bíblia i la custodiï
decorosament, de manera que la
pugui llegir i utilitzar per a la
pregària. Els sacerdots, diaques o
laics ben preparats poden
proporcionar l’ajuda necessària per a
això. El Sínode ha encomanat també
la formació de petites comunitats de
famílies, en les quals es conreï la
pregària i la meditació en comú de
passatges adequats de l’Escriptura. 
[286] Els esposos han de recordar, a
més, que «la Paraula de Déu és una
ajuda valuosa també en les



dificultats de la vida conjugal i
familiar». [287]

En aquest context, vull subratllar el
que el Sínode ha recomanat sobre la
comesa de les dones respecte a la
Paraula de Déu. La contribució del
«geni femení», com deia el papa Joan
Pau II, [288] al coneixement de
l’Escriptura, així com també a tota la
vida de l’Església, és avui més àmplia
que en el passat, i comprèn també el
camp dels estudis bíblics. El Sínode
s’ha detingut especialment en el
paper indispensable de les dones en
la família, l’educació, la catequesi i la
transmissió dels valors. En efecte,
«elles saben suscitar l’escolta de la
Paraula, la relació personal amb Déu
i comunicar el sentit del perdó i de la
compartició evangèlica», [289] així
com ser portadores d’amor, mestres
de misericòrdia i constructores de
pau, comunicadores de caliu i
humanitat, en un món que valora les



persones massa sovint segons els
criteris freds d’explotació i guany.

Lectura orant de la Sagrada
Escriptura i ‘lectio divina’

86. El Sínode ha tornat a insistir més
d’una vegada en l’exigència d’un
acostament orant al text sagrat com a
factor fonamental de la vida
espiritual de tot creient, en els
diferents ministeris i estats de vida,
amb referència particular a la lectio
divina . [290] En efecte, la Paraula de
Déu és a la base de tota espiritualitat
autènticament cristiana. Amb això,
els Pares sinodals han seguit la línia
del que afirma la Constitució
dogmàtica Dei Verbum : «Tots els
fidels […], que s’acostin de bona gana
al mateix sagrat text, tant per mitjà
de la sagrada litúrgia farcida
d’expressions divines, com pel camí
de la lectura piadosa, o per
instruccions adaptades a aquesta
finalitat i per d’altres mitjans, que



ara lloablement s’estenen arreu amb
l’aprovació i la protecció dels pastors
de l’Església. Recordin, però, que
l’oració ha d’acompanyar la lectura
de la Sagrada Bíblia.» [291] La
reflexió conciliar pretenia reprendre
la gran tradició patrística, que ha
recomanat sempre acostar-se a
l’Escriptura en el diàleg amb Déu.
Com diu sant Agustí: «La teva
pregària és un col·loqui amb Déu.
Quan llegeixes, Déu et parla, quan
pregues, parles tu a Déu.» [292]
Orígenes, un dels mestres en aquesta
manera de llegir la Bíblia, sosté que
entendre les Escriptures requereix,
més fins i tot que l’estudi, la intimitat
amb Crist i la pregària. En efecte,
està convençut que la via
privilegiada per a conèixer Déu és
l’amor, i que no es dóna una
autèntica scientia Christi sense
enamorar-se’n. A la Carta a Gregori ,
el gran teòleg alexandrí recomana:
«Dedica’t a la lectio de les Escriptures
divines; aplica-t’hi amb



perseverança. Esforça’t en la lectio
amb la intenció de creure i d’agradar
a Déu. Si durant la lectio et trobes
davant d’una porta tancada, crida i
t’obrirà el guardià, de qui Jesús ha
dit: “El guardià la hi obrirà.”
Aplicant-te així a la lectio divina ,
cerca amb lleialtat i confiança
indestructible en Déu el sentit de les
Escriptures divines, que s’hi tanca
amb abundància. Però no t’has
d’acontentar amb trucar i cercar. Per
a comprendre les coses de Déu t’és
absolutament necessària l’ oratio .
Precisament per exhortar-la, el
Salvador no solament ens ha dit:
“Cerqueu i trobareu”, “truqueu i se
us obrirà”, sinó que ha afegit:
“Demaneu i rebreu”.» [293]

Pel que fa a aquest tema, però, s’ha
d’evitar el risc d’un acostament
individualista, tenint present que la
Paraula de Déu se’ns dóna
precisament per a construir
comunió, per a unir-nos a la Veritat



en el nostre camí cap a Déu. És una
Paraula que s’adreça personalment a
cada un, però també és una Paraula
que construeix comunitat, que
construeix l’Església. Per tant, hem
d’apropar-nos al text sagrat en la
comunió eclesial. En efecte, «és molt
important la lectura comunitària,
perquè el subjecte viu de la Sagrada
Escriptura és el poble de Déu, és
l’Església. […] L’Escriptura no
pertany al passat, ja que el seu
subjecte, el poble de Déu inspirat per
Déu mateix, és sempre el mateix. Així
doncs, es tracta sempre d’una
Paraula viva en el subjecte viu. Per
això, és important llegir la Sagrada
Escriptura i escoltar-la en la comunió
de l’Església, és a dir, amb tots els
grans testimonis d’aquesta Paraula,
des dels primers Pares fins als sants
d’avui, fins al Magisteri d’avui». [294]

Per això, en la lectura orant de la
Sagrada Escriptura, el lloc privilegiat
és la litúrgia, especialment



l’Eucaristia, en la qual, celebrant el
cos i la sang de Crist en el Sagrament,
s’actualitza en nosaltres la Paraula
mateixa. D’alguna manera, la lectura
orant, personal i comunitària, s’ha de
viure sempre en relació amb la
celebració eucarística. Així com
l’adoració eucarística prepara,
acompanya i perllonga la litúrgia
eucarística, [295] també la lectura
orant personal i comunitària
prepara, acompanya i aprofundeix el
que l’Església celebra amb la
proclamació de la Paraula en l’àmbit
litúrgic. En posar tan estretament en
relació lectio i litúrgia, es poden
entendre millor els criteris que han
d’orientar aquesta lectura en el
context de la pastoral i de la vida
espiritual del poble de Déu.

87. En els documents que han
preparat i acompanyat el Sínode, s’ha
parlat de molts mètodes per a
acostar-se a les Sagrades Escriptures
de manera fructuosa i en la fe. Això



no obstant, s’ha prestat una major
atenció a la lectio divina , que és
veritablement «capaç d’obrir al fidel
no només el tresor de la Paraula de
Déu, sinó també de crear el
trobament amb Crist, Paraula divina
i vivent». [296] Voldria recordar aquí
breument quins són els passos
fonamentals: es comença amb la
lectura ( lectio ) del text, que suscita
la qüestió sobre el coneixement del
seu contingut autèntic: Què diu el
text bíblic en si mateix? Sense aquest
moment, es corre el risc que el text es
converteixi només en un pretext per
a no sortir mai dels nostres
pensaments. Segueix després la
meditació ( meditatio ), en la qual la
qüestió és: Què ens diu el text bíblic a
nosaltres? Aquí, cada un
personalment, però també
comunitàriament, ha de deixar-se
interpel·lar i examinar, perquè no es
tracta ja de considerar paraules
pronunciades en el passat, sinó en el
present. S’arriba successivament al



moment de la pregària ( oratio ), que
suposa la pregunta: Què diem
nosaltres al Senyor com a resposta a
la seva Paraula? L’oració com a
petició, intercessió, agraïment i
lloança és la primera manera amb
què la Paraula ens canvia. Finalment,
la lectio divina conclou amb la
contemplació ( contemplatio ), durant
la qual acceptem com a do de Déu la
seva mirada en jutjar la realitat, i ens
preguntem: ¿Quina conversió del
pensament, del cor i de la vida ens
demana el Senyor? Sant Pau, en la
Carta als Romans, diu: «No us
emmotlleu al món present; deixeu-
vos transformar i renoveu el vostre
interior, perquè pugueu reconèixer
quina és la voluntat de Déu, allò que
és bo, agradable a ell i
perfecte» (12,2). En efecte, la
contemplació tendeix a crear en
nosaltres una visió sapiencial, segons
Déu, de la realitat i a formar en
nosaltres «el pensament del
Senyor» (1Co 2,16). La Paraula de



Déu es presenta aquí com un criteri
de discerniment, «és viva i eficaç. És
més penetrant que una espasa de dos
talls: arriba a destriar l’ànima i
l’esperit, les articulacions i el moll
dels ossos; discerneix les intencions i
els pensaments del cor» (He 4,12).
Convé recordar, a més, que la lectio
divina no acaba el seu procés fins
que no s’arriba a l’acció ( actio ), que
mou la vida del creient a convertir-se
en do per als altres per la caritat.

Trobem sintetitzades i resumides
aquestes fases de manera sublim en
la figura de la Mare de Déu. Model
per a tots els fidels d’acolliment dòcil
de la Paraula divina, ella «guardava
tot això en el seu cor» (Lc 2,19; cf.
2,51). Sabia trobar el llaç profund
que uneix en el gran designi de Déu
esdeveniments, accions i detalls
aparentment desunits. [297]

Voldria esmentar també el que s’ha
recomanat durant el Sínode sobre la



importància de la lectura personal de
l’Escriptura com a pràctica que
contempla la possibilitat, segons les
disposicions habituals de l’Església,
d’obtenir indulgències, tant per a un
mateix com per als difunts. [298] La
pràctica de la indulgència [299]
implica la doctrina dels mèrits
infinits de Crist, que l’Església com a
ministra de la redempció dispensa i
aplica, però implica també la
doctrina de la comunió dels sants, i
ens diu «com n’estem, d’íntimament
units en Crist els uns amb els altres, i
com pot arribar a ajudar als altres la
vida sobrenatural de cadascú». [300]
En aquesta perspectiva, la lectura de
la Paraula de Déu ens ajuda en el
camí de la penitència i de la
conversió, ens permet aprofundir en
el sentit de la pertinença eclesial i
ens consolida en una familiaritat més
gran amb Déu. Com diu sant Ambròs,
quan agafem amb fe les Sagrades
Escriptures a les nostres mans, i les
llegim amb l’Església, l’home torna a



passejar amb Déu al paradís. [301]
Paraula de Déu i pregària mariana

88. En recordar la relació
inseparable entre la Paraula de Déu i
Maria de Natzaret, juntament amb
els Pares sinodals, convido a
promoure entre els fidels, sobretot
en la vida familiar, les pregàries
marianes, com una ajuda per a
meditar els sants misteris narrats per
l’Escriptura. Un mitjà de gran utilitat,
per exemple, és el rés personal i
comunitari del sant rosari, [302] que
recorre al costat de Maria els
misteris de la vida de Crist, [303] i
que el papa Joan Pau II ha volgut
enriquir amb els misteris de la llum. 
[304] És convenient que s’acompanyi
l’anunci de cada misteri amb breus
passatges de la Bíblia relacionats
amb el misteri enunciat, per tal
d’afavorir així la memorització
d’algunes expressions significatives
de l’Escriptura relacionades amb els
misteris de la vida de Crist.



El Sínode, a més, ha recomanat
promoure entre els fidels el rés de l’ 
Angelus Domini . És una pregària
senzilla i profunda que ens permet
«rememorar quotidianament el
misteri del Verb encarnat». [305] És
convenient, a més, que el poble de
Déu, les famílies i les comunitats de
persones consagrades, siguin fidels a
aquesta pregària mariana, que la
tradició ens convida a recitar al matí,
al migdia i al vespre. En el rés de l’ 
Angelus Domini demanem a Déu que,
per intercessió de Maria, ens sigui
donat també a nosaltres de complir
com ella la voluntat de Déu i d’acollir
en nosaltres la seva Paraula. Aquesta
pràctica ens pot ajudar a reforçar un
amor autèntic al misteri de
l’Encarnació.

Mereixen també ser conegudes,
estimades i difoses algunes antigues
pregàries de l’orient cristià que,
referint-se a la Theotokos , la Mare de
Déu, recorren tota la història de la



Salvació. Ens referim especialment a
l’ Akathistos i a la Paraklesis . Són
himnes de lloança cantats en forma
de lletania, impregnats de fe eclesial i
de referències bíbliques, que ajuden
els fidels a meditar amb Maria els
misteris de Crist. En particular,
l’himne venerable a la Mare de Déu,
anomenat Akathistos —és a dir,
cantat restant drets—, representa
una de les expressions de pietat
mariana de la tradició bizantina més
altes. [306] Pregar amb aquestes
paraules eixampla l’ànima i la
disposa per a la pau que ve de dalt,
de Déu, aquesta pau que és Crist
mateix, nascut de Maria per a la
nostra Salvació.

Paraula de Déu i Terra Santa

89. En considerar que el Verb de Déu
es va fer carn en el si de Maria de
Natzaret, el nostre cor gira ara
l’esguard cap aquella Terra on s’ha
complert el misteri de la nostra



Redempció, i des d’on s’ha difós la
Paraula de Déu arreu del món. En
efecte, el Verb s’ha encarnat per obra
de l’Esperit Sant en un moment
precís i en un lloc concret, en una
franja de terra fronterera de l’imperi
romà. Per tant, com més veiem la
universalitat i la unicitat de la
persona de Crist, més mirem amb
gratitud aquella Terra, on Jesús ha
nascut, ha viscut i s’ha lliurat ell
mateix per tots nosaltres. Les pedres
sobre les quals ha caminat el nostre
Redemptor estan carregades de
memòria per a nosaltres i continuen
«cridant» la bona nova. Per això, els
Pares sinodals han recordat
l’expressió feliç que anomena Terra
Santa el cinquè Evangeli . [307] És
molt important que, malgrat les
dificultats, hi hagi en aquells llocs
comunitats cristianes. El Sínode dels
Bisbes expressa la seva profunda
proximitat a tots els cristians que
viuen a la Terra de Jesús,
testimoniant la fe en el Ressuscitat.



En ella, els cristians estan cridats no
només a servir com «un far de fe per
a l’Església universal, sinó també
com llevat d’harmonia, de saviesa i
d’equilibri en la vida d’una societat
que tradicionalment ha estat, i
continua essent, pluralista,
multiètnica i multireligiosa». [308]

La Terra Santa continua sent encara
avui fita de pelegrinatge del poble
cristià, com a gest de pregària i de
penitència, com ho testifiquen ja en
l’antiguitat autors com sant Jeroni. 
[309] Com més dirigim la mirada i el
cor a la Jerusalem terrenal, més
s’inflama en nosaltres tant el desig de
la Jerusalem celestial, veritable fita
de tot pelegrinatge, com la passió que
el nom de Jesús, l’únic que pot salvar,
sigui reconegut per tothom (cf. Ac
4,12).

TERCERA PART

‘VERBUM MUNDO’



«A Déu, ningú no l’ha vist mai:

el seu Fill únic, que és Déu i està en el
si del Pare,

és qui l’ha revelat.» (Jn 1,18)

La missió de l’Església:

anunciar la Paraula de Déu al món

La Paraula del Pare i envers el Pare

90. Sant Joan destaca amb força la
paradoxa fonamental de la fe
cristiana: per una part afirma que «a
Déu, ningú no l’ha vist mai» (Jn 1,18;
cf. 1Jn 4,12). Les nostres imatges,
conceptes o paraules, de cap manera
no poden definir o mesurar la
realitat infinita de l’Altíssim. Ell
roman com el Deus semper maior .
Per altra part, afirma que realment
la Paraula «s’ha fet carn» (Jn 1,14). El
Fill unigènit, que és al si del Pare, ha
revelat el Déu que «ningú no ha vist
mai» (cf. Jn 1,18). Jesucrist habita



entre nosaltres «ple de gràcia i de
veritat» (Jn 1,14), que rebem per ell
(cf. Jn 1,17); en efecte, «de la seva
plenitud, tots nosaltres n’hem rebut
gràcia rere gràcia» (Jn 1,16).
D’aquesta manera, l’evangelista Joan,
en el pròleg, contempla el Verb des
del seu estar al costat de Déu fins al
seu fer-se carn i el seu retorn al si del
Pare, portant amb ell la nostra
mateixa humanitat, que ell ha
assumit per sempre. En aquest sortir
del Pare i tornar a ell (cf. Jn 13,3;
16,28; 17,8.10), el Verb es presenta
davant nostre com a «narrador» de
Déu (cf. Jn 1,18). En efecte, diu sant
Ireneu de Lió: El Fill és el «Revelador
del Pare». [310] Jesús de Natzaret,
per dir-ho així, és l’«exegeta» de Déu
que «ningú no ha vist mai». «Ell és la
imatge del Déu invisible» (Col 1,15).
Es compleix aquí la profecia d’Isaïes
sobre l’eficàcia de la Paraula del Déu:
com la pluja i la neu cauen del cel
per a amarar la terra i fer-la
germinar, així la Paraula de Déu «no



tornarà a mi infecunda. Realitzarà el
que jo volia, complirà la missió que
jo li havia confiat» (cf. Is 55,10-11).
Jesucrist és aquesta Paraula
definitiva i eficaç que ha sortit del
Pare i ha tornat a ell, complint
perfectament en el món la seva
voluntat.

Anunciar al món el ‘Logos’ de
l’esperança

91. El Verb de Déu ens ha comunicat
la vida divina que transfigura la faç
de la terra, fent que tot sigui nou (cf.
Ap 21,5). La seva Paraula no només
ens fa destinataris de la revelació
divina, sinó també anunciadors seus.
Ell, l’enviat del Pare per a complir la
seva voluntat (cf. Jn 5,36-38; 6,38-40;
7,16-18), ens atrau cap a ell i ens fa
partícips de la seva vida i missió.
L’Esperit del Ressuscitat capacita així
la nostra vida per a l’anunci eficaç de
la Paraula a tot el món. Aquesta és
l’experiència de la primera



comunitat cristiana, que va veure
com anava creixent la Paraula
mitjançant la predicació i el
testimoniatge (cf. Ac 6,7). Voldria
referir-me aquí, en particular, a la
vida de l’apòstol Pau, un home
posseït del tot pel Senyor (cf. Fl 3,12)
—«Ja no sóc jo qui visc; és Crist qui
viu en mi» (Ga 2,20)— i per la seva
missió: «Ai de mi si no anunciés
l’evangeli» (1Co 9,16), conscient que
en Crist s’ha revelat realment la
Salvació de tots els pobles,
l’alliberament de l’esclavatge del
pecat per entrar a la llibertat dels
fills de Déu.

En efecte, el que l’Església anuncia al
món és el Logos de l’esperança (cf.
1Pe 3,15); l’home necessita la «gran
esperança» per a poder viure el seu
present, la gran esperança que és «el
Déu que té un rostre humà i que ens
ha estimat fins a l’extrem (cf. Jn
13,1)». [311] Per això l’Església és
missionera en la seva essència. No



podem guardar per a nosaltres les
paraules de vida eterna que hem
rebut en el trobament amb Jesucrist:
són per a tots, per a cada home.
Qualsevol persona del nostre temps,
tant si ho sap com si no, necessita
aquest anunci. El Senyor mateix, com
en els temps del profeta Amós,
suscita entre els homes nova fam i
nova set de les paraules del Senyor
(cf. Am 8,11). Ens correspon a
nosaltres la responsabilitat de
transmetre el que hem rebut per
gràcia.

De la Paraula de Déu sorgeix la
missió de l’Església

92. El Sínode dels Bisbes ha reiterat
amb insistència la necessitat
d’enfortir en l’Església la consciència
missionera que el poble de Déu ha
tingut des del seu origen. Els primers
cristians han considerat l’anunci
missioner com una necessitat
provinent de la naturalesa mateixa



de la fe: el Déu en qui creien era el
Déu de tots, el Déu únic i veritable
que s’havia manifestat en la història
d’Israel i, de manera definitiva, en el
seu Fill, donant així la resposta que
tots els homes esperen en el més
íntim del seu cor. Les primeres
comunitats cristianes sentien que la
seva fe no pertanyia a un costum
cultural particular, que és diferent en
cada poble, sinó a l’àmbit de la
veritat que afecta per igual tots els
homes.

És novament sant Pau qui, amb la
seva vida, ens aclareix el sentit de la
missió cristiana i la seva
universalitat genuïna. Pensem en
l’episodi de l’areòpag d’Atenes narrat
pels Fets dels Apòstols (cf. 17,16-34).
En efecte, l’Apòstol de les gents entra
en diàleg amb homes de cultures
diferents, conscient que el misteri de
Déu, conegut o desconegut, que tot
home percep encara que sigui de
manera confusa, s’ha revelat



realment en la història: «El que
vosaltres adoreu sense conèixer és el
que jo us anuncio» (Ac 17,23). En
efecte, la novetat de l’anunci cristià
és la possibilitat de dir a tots els
pobles: «Ell s’ha revelat. Ell
personalment. I ara està obert el
camí cap a ell. La novetat de l’anunci
cristià no consisteix en un
pensament sinó en un fet: Ell s’ha
revelat.» [312] Paraula i regne de
Déu

93. Per tant, la missió de l’Església no
pot ser considerada com quelcom
facultatiu o addicional de la vida
eclesial. Es tracta de deixar que
l’Esperit Sant ens assimili a Crist
mateix, participant així en la seva
mateixa missió: «Com el Pare m’ha
enviat a mi, també jo us envio a
vosaltres» (Jn 20,21), per comunicar
la Paraula amb tota la vida. És la
Paraula mateixa la que ens porta cap
als germans, és la Paraula que



il·lumina, purifica, converteix.
Nosaltres només en som servidors.

Cal, doncs, redescobrir cada vegada
més la urgència i la bellesa
d’anunciar la Paraula perquè arribi
el regne de Déu, predicat per Crist
mateix. Renovem en aquest sentit la
consciència, tan familiar per als
Pares de l’Església, que l’anunci de la
Paraula té com a contingut el regne
de Déu (cf. Mc 1,14-15), que és la
persona mateixa de Jesús
(l’Autobasileia), com ho recorda
suggestivament Orígenes. [313] El
Senyor ofereix la Salvació als homes
de qualsevol època. Tots ens adonem
de la necessitat que la llum de Crist
il·lumini tots els àmbits de la
humanitat: la família, l’escola, la
cultura, el treball, el temps lliure i els
altres sectors de la vida social. [314]
No es tracta d’anunciar una Paraula
només de consol, sinó que interpel·la,
crida a la conversió, fa accessible el



trobament amb ell, pel qual floreix
una humanitat nova.

Tots els batejats responsables de
l’anunci

94. Ja que tot el poble de Déu és un
poble «enviat», el Sínode ha reiterat
que «la missió d’anunciar la Paraula
de Déu és una comesa de tots els
deixebles de Jesucrist com a
conseqüència del seu baptisme». 
[315] Cap creient en Crist no es pot
sentir aliè a aquesta responsabilitat
que prové de la seva pertinença
sacramental al cos de Crist. S’ha de
despertar aquesta consciència en
cada família, parròquia, comunitat,
associació i moviment eclesial.
L’Església, com a misteri de comunió,
és tota ella missionera, i cadascú en
el seu estat de vida està cridat a
donar una contribució incisiva a
l’anunci cristià.

Els bisbes i sacerdots, per la seva
missió, són els primers cridats a una



vida dedicada al servei de la Paraula,
a anunciar l’evangeli, a celebrar els
sagraments i formar els fidels en el
coneixement autèntic de les
Escriptures. També els diaques s’han
de sentir cridats a col·laborar, segons
la seva missió, en aquest compromís
d’evangelització.

La vida consagrada brilla en tota la
història de l’Església per la seva
capacitat d’assumir explícitament la
tasca de l’anunci i la predicació de la
Paraula de Déu, tant en la missio ad
gentes com en les situacions més
difícils, amb disponibilitat també per
a les noves condicions
d’evangelització, emprenent amb
ànim i audàcia nous itineraris i nous
desafiaments per a anunciar de
manera eficaç la Paraula de Déu. 
[316]

Els laics estan cridats a exercir la
seva tasca profètica, que es deriva
directament del baptisme, i a



testimoniar l’evangeli en la vida
quotidiana siguin on siguin. Per
aquest motiu, els Pares sinodals han
expressat «l’estima i gratitud més
vives, juntament amb el seu
encoratjament, pel servei a
l’evangelització que molts laics, i en
particular les dones, ofereixen amb
generositat i tenacitat en les
comunitats escampades pel món, a
exemple de Maria Magdalena,
primer testimoni de l’alegria
pasqual». [317] El Sínode reconeix
amb gratitud, a més, que els
moviments eclesials i les noves
comunitats són en l’Església una gran
força per a l’obra evangelitzadora en
aquest temps, i un impuls per a
desenvolupar noves formes
d’anunciar l’evangeli. [318]
Necessitat de la ‘missio ad gentes’

95. En exhortar tots els fidels a
l’anunci de la Paraula divina, els
Pares sinodals han reiterat també la
necessitat en el nostre temps d’un



compromís decidit en la missio ad
gentes . L’Església no es pot limitar de
cap manera a una pastoral de
«manteniment» per als qui ja
coneixen l’evangeli de Crist. L’impuls
missioner és un senyal clar de la
maduresa d’una comunitat eclesial.
A més, els Pares han manifestat la
seva convicció ferma que la Paraula
de Déu és la veritat salvadora que tot
home necessita en qualsevol època.
Per això, l’anunci ha de ser explícit.
L’Església ha d’anar cap a tothom
amb la força de l’Esperit (cf. 1Co 2,5),
i continuar defensant profèticament
el dret i la llibertat de les persones
d’escoltar la Paraula de Déu, cercant
els mitjans més eficaços per a
proclamar-la, fins i tot amb risc de
sofrir persecució. [319] L’Església se
sent obligada amb tothom a anunciar
la Paraula que salva (cf. Rm 1,14).

Anunci i nova evangelització



96. El papa Joan Pau II, en la línia del
que el papa Pau VI va dir en
l’Exhortació apostòlica Evangelii
nuntiandi , va cridar de moltes
maneres l’atenció dels fidels sobre la
necessitat d’un nou temps missioner
per tot el poble de Déu. [320] A l’alba
del tercer mil·lenni, no només hi ha
encara molts pobles que no han
conegut la bona nova, sinó que
també hi ha molts cristians que
necessiten que se’ls torni a anunciar
persuasivament la Paraula de Déu,
de manera que puguin experimentar
concretament la força de l’evangeli.
Tants germans estan «batejats, però
no prou evangelitzats». [321] Sovint,
nacions en altre temps riques en fe i
en vocacions van perdent la
identitat, sota la influència d’una
cultura secularitzada. [322]
L’exigència d’una nova
evangelització, tan fortament sentida
pel meu venerat predecessor, ha de
ser confirmada sense por, amb la
certesa de l’eficàcia de la Paraula



divina. L’Església, segura de la
fidelitat del seu Senyor, no es cansa
d’anunciar la bona nova de l’evangeli
i convida tots els cristians a
redescobrir l’atractiu del seguiment
de Crist.

Paraula de Déu i testimoniatge
cristià

97. L’horitzó immens de la missió
eclesial, la complexitat de la situació
actual, requereixen avui noves
formes per a poder comunicar
eficaçment la Paraula de Déu.
L’Esperit Sant, protagonista de tota
l’evangelització, mai no deixarà de
guiar l’Església de Crist en aquesta
comesa. Tanmateix, és important que
qualsevol modalitat d’anunci tingui
present, sobretot, la relació
intrínseca entre comunicació de la
Paraula de Déu i testimoniatge
cristià. D’això depèn la credibilitat
mateixa de l’anunci. D’una banda, cal
la Paraula que comuniqui tot el que



el Senyor mateix ens ha dit. De
l’altra, és indispensable que, amb el
testimoniatge, es doni credibilitat a
aquesta Paraula, perquè no aparegui
com una filosofia o utopia bonica,
sinó més aviat com quelcom que es
pot viure i que fa viure. Aquesta
reciprocitat entre Paraula i
testimoniatge torna a reflectir la
manera amb què Déu mateix s’ha
comunicat a través de l’encarnació
del seu Verb. La Paraula de Déu
arriba als homes «pel trobament
amb testimonis que la fan present i
viva». [323] De manera particular, les
noves generacions necessiten ser
introduïdes en la Paraula de Déu «a
través del trobament i el
testimoniatge autèntic de l’adult, la
influència positiva dels amics i la
gran família de la comunitat
eclesial». [324]

Hi ha una relació estreta entre el
testimoniatge de l’Escriptura, com a
afirmació de la Paraula que Déu



pronuncia per ell mateix, i el
testimoniatge de vida dels creients.
L’un implica i porta a l’altre. El
testimoniatge cristià comunica la
Paraula confirmada per l’Escriptura.
L’Escriptura, per part seva, explica el
testimoniatge que els cristians estan
cridats a trobar en la seva vida.
D’aquesta manera, els qui troben
testimonis creïbles de l’evangeli es
veuen moguts així a constatar
l’eficàcia de la Paraula de Déu en els
qui l’acullen.

98. En aquesta circularitat entre
testimoniatge i Paraula comprenem
les afirmacions del papa Pau VI en
l’Exhortació apostòlica Evangelii
nuntiandi . La nostra responsabilitat
no es limita a suggerir al món valors
compartits; cal que s’arribi a l’anunci
explícit de la Paraula de Déu. Només
així serem fidels al manament de
Crist: «La bona nova proclamada pel
testimoniatge de vida ha de ser,
doncs, tard o d’hora, proclamada per



la Paraula de vida. No hi ha
evangelització veritable mentre no
s’anunciï el nom, la doctrina, la vida,
les promeses, el Regne, el misteri de
Jesús de Natzaret, Fill de Déu.» [325]

Que l’anunci de la Paraula de Déu
requereix el testimoniatge de la
pròpia vida és una cosa que la
consciència cristiana ha tingut ben
present des dels seus orígens. Crist
mateix és testimoni fidel i veritable
(cf. Ap 1,5; 3,14), testimoni de la
Veritat (cf. Jn 18,37). Pel que fa a
això, voldria fer-me ressò dels
innombrables testimonis que hem
tingut la gràcia d’escoltar durant
l’Assemblea sinodal. Ens hem sentit
molt commoguts davant les
intervencions dels qui han sabut
viure la fe i donar també
testimoniatge esplèndid de l’evangeli,
fins i tot sota règims adversos al
cristianisme o en situacions de
persecució.



Tot això no ens ha de fer por. Jesús
mateix va dir als seus deixebles: «“El
criat no és més important que el seu
amo.” Si m’han perseguit a mi, també
us perseguiran a vosaltres» (Jn
15,20). Per tant, vull elevar a Déu
amb tota l’Església un himne de
lloança pel testimoniatge de molts
germans i germanes que també en el
nostre temps han donat la vida per
comunicar la veritat de l’amor de
Déu, que se’ns ha revelat en Crist
crucificat i ressuscitat. A més,
manifesto la gratitud de tota
l’Església pels cristians que no es
rendeixen davant els obstacles i les
persecucions a causa de l’evangeli. I
ens unim estretament, amb afecte
profund i solidari, als fidels de totes
aquelles comunitats cristianes que en
aquests temps, especialment a l’Àsia i
a l’Àfrica, arrisquen la vida o són
marginats de la societat a causa de la
fe. Veiem realitzar aquí l’esperit de
les benaurances de l’Evangeli, per als
qui són perseguits per raó del Senyor



Jesús (cf. Mt 5,11). Al mateix temps,
no deixem d’aixecar la nostra veu
perquè els governs de les nacions
garanteixin a tothom la llibertat de
consciència i de religió, així com de
poder testimoniar també
públicament la pròpia fe. [326]
Paraula de Déu i compromís en el
món

Servir Jesús en els seus «germans […]
més petits» (Mt 25,40)

99. La Paraula divina il·lumina
l’existència humana i mou la
consciència a revisar en profunditat
la pròpia vida, ja que tota la història
de la humanitat està sota el judici de
Déu: «Quan el Fill de l’home vindrà
ple de glòria, acompanyat de tots els
àngels, s’asseurà en el seu tron
gloriós. Tots els pobles es reuniran
davant seu» (Mt 25,31-32). En el
nostre temps, sovint ens aturem
superficialment davant el valor de
l’instant que passa, com si fos



irrellevant per al futur. Per contra,
l’Evangeli ens recorda que cada
moment de la nostra existència és
important i ha de ser viscut
intensament, sabent que tothom ha
de retre comptes de la seva vida. En
el capítol vint de l’Evangeli de Mateu,
el Fill de l’home considera que tot el
que fem o deixem de fer a un sol dels
seus «germans més petits» (25,40.45),
li ho fem o deixem de fer a ell: «Tenia
fam, i em donàreu menjar; tenia set, i
em donàreu beure; era foraster, i em
vau acollir; anava despullat, i em vau
vestir; estava malalt, i em vau visitar;
era a la presó, i vinguéreu a
veure’m» (25,35-36). Així, doncs, la
Paraula de Déu mateixa reclama la
necessitat del nostre compromís en
el món i de la nostra responsabilitat
davant de Crist, Senyor de la història.
En anunciar l’evangeli, animem-nos
mútuament per a fer el bé i
comprometre’ns per la justícia, la
reconciliació i la pau.



Paraula de Déu i compromís per la
justícia en la societat

100. La Paraula de Déu impulsa
l’home a entaular relacions
animades per la rectitud i la justícia;
dóna fe del valor preciós davant Déu
de tots els esforços de l’home per
construir un món més just i més
habitable. [327] La Paraula de Déu
mateix denuncia sense ambigüitats
les injustícies i promou la solidaritat
i la igualtat. [328] Per això, a la llum
de les paraules del Senyor,
reconeixem els «signes dels temps»
que hi ha en la història i no defugim
el compromís en favor dels qui
sofreixen i són víctimes de l’egoisme.
El Sínode ha recordat que el
compromís per la justícia i per la
transformació del món forma part de
l’evangelització. Com ho va dir el
papa Pau VI, es tracta «d’assolir i
transformar amb la força de
l’evangeli els criteris de judici, els
valors determinants, els punts



d’interès, les línies de pensament, les
fonts inspiradores i els models de
vida de la humanitat, que estan en
contrast amb la Paraula de Déu i amb
el designi de Salvació». [329]

Referent a això, els Pares sinodals
han pensat particularment en
aquells que estan compromesos en la
vida política i social. L’evangelització
i la difusió de la Paraula de Déu han
d’inspirar la seva acció en el món a la
recerca del veritable bé de tothom,
en el respecte i la promoció de la
dignitat de cada persona. Certament,
crear una societat més justa no és
una tasca directa de l’Església,
encara que li correspon el dret i el
deure d’intervenir sobre les
qüestions ètiques i morals que
concerneixen el bé de les persones i
dels pobles. És sobretot als fidels
laics, educats en l’escola de
l’evangeli, que correspon la tasca
d’intervenir directament en l’acció
social i política. Per això, el Sínode



recomana promoure una formació
adequada segons els principis de la
doctrina social de l’Església. [330]

101. A més, vull cridar l’atenció de
tothom sobre la importància de
defensar i promoure els drets
humans de cada persona, fundats en
la llei natural inscrita en el cor de
l’home i que, com a tals, són
«universals, inviolables,
inalienables». [331] L’Església espera
que, mitjançant l’afirmació d’aquests
drets, es reconegui més eficaçment i
es promogui universalment la
dignitat humana, [332] com a
característica impresa per Déu
creador en la seva criatura, assumida
i redimida per Jesucrist per la seva
encarnació, mort i resurrecció. Per
això, la difusió de la Paraula de Déu
reforça l’afirmació i el respecte
d’aquests drets. [333] Anunci de la
Paraula de Déu, reconciliació i pau
entre els pobles



102. Entre els múltiples àmbits de
compromís, el Sínode ha recomanat
ardentment la promoció de la
reconciliació i de la pau. En el
context actual, cal més que mai
redescobrir la Paraula de Déu com a
font de reconciliació i de pau, perquè
en ella Déu reconcilia en ell totes les
coses (cf. 2Co 5,18-20; Ef 1,10): Crist
«és la nostra pau» (Ef 2,14), que fa
caure els murs de divisió. En el
Sínode, molts testimonis han
documentat els conflictes greus i
sagnants, així com les tensions que hi
ha en el nostre planeta. A vegades,
aquestes hostilitats sembla que
tinguin un aspecte de conflicte
interreligiós. Una vegada més, vull
reiterar que la religió mai no pot
justificar intolerància o guerres. No
es pot utilitzar la violència en nom de
Déu. [334] Tota religió hauria
d’impulsar un ús correcte de la raó i
promoure valors ètics que edifiquen
la convivència civil.



Fidels a l’obra de reconciliació
consumada per Déu en Jesucrist,
crucificat i ressuscitat, els catòlics i
tots els homes de bona voluntat s’han
de comprometre a donar exemple de
reconciliació per a construir una
societat justa i pacífica. [335] Mai no
oblidem que «allí on les paraules
humanes són impotents, perquè
preval l’estrèpit tràgic de la violència
i de les armes, la força profètica de la
Paraula de Déu actua i ens repeteix
que la pau és possible i que hem de
ser instruments de reconciliació i de
pau». [336] La Paraula de Déu i la
caritat efectiva

103. El compromís per la justícia, la
reconciliació i la pau té la seva
última arrel i el seu compliment en
l’amor que Crist ens ha revelat. En
escoltar els testimonis aportats en el
Sínode, hem prestat més atenció a la
relació que hi ha entre l’escolta
amorosa de la Paraula de Déu i el
servei desinteressat als germans; tots



els creients han de comprendre «la
necessitat de traduir en gestos
d’amor la Paraula escoltada, perquè
només així es fa creïble l’anunci de
l’evangeli, malgrat les fragilitats
humanes que marquen les
persones». [337] Jesús va passar per
aquest món fent el bé (cf. Ac 10,38).
Escoltant amb disponibilitat la
Paraula de Déu en l’Església, es
desvetlla «la caritat i la justícia per a
tothom, sobretot per als pobres». 
[338] Cal no oblidar que «l’amor — 
caritas — sempre serà necessari, fins
i tot en la societat més justa. […] Qui
intenta desentendre’s de l’amor es
disposa a desentendre’s de l’home en
tant que home». [339] Exhorto, per
tant, tots els fidels a meditar amb
freqüència l’himne a la caritat escrit
per l’apòstol Pau, i a deixar-s’hi
inspirar: «L’amor és pacient, és
bondadós; l’amor no té enveja, no és
altiu ni orgullós, no és groller ni
interressat, no s’irrita ni es venja; no
s’alegra de fer el mal, sinó que troba



el goig en la veritat. Tot ho excusa,
tot ho creu, tot ho espera, tot ho
suporta. L’amor no passarà
mai» (1Co 13,4-8).

Per tant, l’amor al proïsme, arrelat
en l’amor de Déu, ens ha de tenir
constantment compromesos,
personalment i com a comunitat
eclesial, local i universal. Diu sant
Agustí: «La plenitud de la Llei i de
totes les Escriptures divines és l’amo.
[…] Qui creu, doncs, haver entès les
Escriptures, o alguna part d’elles, i
amb aquesta comprensió no edifica
aquest doble amor de Déu i del
proïsme, encara no les ha enteses.» 
[340] Anunci de la Paraula de Déu i
els joves

104. El Sínode ha prestat una atenció
particular a l’anunci de la Paraula
divina a les noves generacions. Els
joves són ja des d’ara membres actius
de l’Església i en representen el
futur. En ells trobem sovint una



obertura espontània a l’escolta de la
Paraula de Déu i un desig sincer de
conèixer Jesús. En efecte, en l’edat de
la joventut, sorgeixen de manera
incontenible i sincera preguntes
sobre el sentit de la vida i sobre
quina direcció s’ha de donar a la
pròpia existència. A aquests
interrogants, només Déu sap donar
una resposta veritable. Aquesta
atenció al món juvenil implica la
valentia d’un anunci clar; hem
d’ajudar els joves a adquirir
confiança i familiaritat amb la
Sagrada Escriptura, perquè sigui com
una brúixola que indica la via a
seguir. [341] Per a això els calen
testimonis i mestres, que caminin
amb ells i els portin a estimar i a
comunicar per part seva l’evangeli,
especialment als seus coetanis,
convertint-se ells mateixos en
anunciadors autèntics i creïbles. 
[342]



Cal que es presenti la Paraula divina
també amb les seves implicacions
vocacionals, per tal d’ajudar i
orientar així els joves en les seves
opcions de vida, inclosa la d’una
consagració total. [343] Vocacions
autèntiques a la vida consagrada i al
sacerdoci troben terreny propici en
el contacte fidel amb la Paraula de
Déu. Repeteixo també avui la
invitació que vaig fer al
començament del meu pontificat
d’obrir les portes a Crist: «Qui deixa
entrar Crist no perd res —res en
absolut— del que fa la vida lliure,
bonica i gran. No! Només amb
aquesta amistat s’obren les portes de
la vida. Només amb aquesta amistat
s’obren realment les grans
potencialitats de la condició humana.
[…] Estimats joves: No tingueu por de
Crist! Ell no pren res, i ho dóna tot.
Qui es dóna a ell, rep el cent per un.
Sí, obriu, obriu de bat a bat les portes
a Crist, i trobareu la vida veritable.» 



[344] Anunci de la Paraula de Déu i
els emigrants

105. La Paraula de Déu ens fa estar
atents a la història i a tot allò que hi
brolla de nou. Per això, el Sínode, en
relació amb la missió
evangelitzadora de l’Església, ha
volgut prestar atenció també al
complex fenomen de l’emigració, que
en aquests anys ha adquirit
proporcions inèdites. En aquest punt
es plantegen qüestions summament
delicades sobre la seguretat de les
nacions i l’acolliment que s’ha
d’oferir als qui cerquen refugi i
millors condicions de vida, de salut i
de treball. Un gran nombre de
persones, que no coneixen Crist o
que en tenen una imatge
inadequada, s’estableixen en països
de tradició cristiana. Al mateix
temps, d’altres procedents de pobles
profundament marcats per la fe
cristiana emigren a països on és
necessari portar l’anunci de Crist i



fer una nova evangelització.
Aquestes situacions ofereixen noves
possibilitats per a la difusió de la
Paraula de Déu. Pel que fa a aquest
tema, els Pares sinodals han afirmat
que els emigrants tenen el dret
d’escoltar el kerigma , que se’ls ha de
proposar, però mai no imposar. Si
són cristians, els cal una assistència
pastoral adequada per a reforçar la
fe i perquè ells mateixos siguin
portadors de l’anunci evangèlic.
Conscients de la complexitat del
fenomen, cal que les diòcesis
interessades es mobilitzin, per tal
que els moviments migratoris siguin
considerats també una ocasió per a
descobrir noves modalitats de
presència i anunci, i es proporcioni,
segons les pròpies possibilitats, un
acolliment i una animació adequats
d’aquests germans nostres perquè,
tocats per la bona nova, es facin ells
mateixos anunciadors de la Paraula
de Déu i testimonis de Jesús
ressuscitat, esperança del món. [345]



Anunci de la Paraula de Déu i els
qui sofreixen

106. Durant els treballs sinodals, els
Pares han posat la seva atenció
també en la necessitat d’anunciar la
Paraula de Déu a tots els qui pateixen
sofriment físic, psíquic o espiritual.
En efecte, en el moment del dolor és
quan sorgeixen de manera més
aguda en el cor de l’home les
preguntes últimes sobre el sentit de
la vida. Mentre la paraula de l’home
sembla emmudir davant el misteri
del mal i del dolor, i la nostra societat
sembla valorar l’existència només
quan aquesta té un cert grau
d’eficiència i de benestar, la Paraula
de Déu ens revela que també les
circumstàncies adverses són
misteriosament «abraçades» per la
tendresa de Déu. La fe que neix del
trobament amb la Paraula divina ens
ajuda a considerar la vida humana
com a digna de ser viscuda en
plenitud també quan està afectada



pel mal. Déu ha creat l’home per a la
felicitat i per a la vida, mentre que la
malaltia i la mort han entrat en el
món com a conseqüència del pecat
(cf. Sv 2,23-24). Però el Pare de la
vida és el metge de l’home per
excel·lència i no deixa d’inclinar-se
amorosament sobre la humanitat
afligida. El cimal de la proximitat de
Déu al sofriment de l’home el
contemplem en Jesús mateix, que és
«Paraula encarnada. Va patir amb
nosaltres i va morir. Amb la seva
passió i mort va assumir i
transformar fins al fons la nostra
debilitat». [346]

La proximitat de Jesús als qui
sofreixen no s’ha interromput, es
perllonga en el temps per l’acció de
l’Esperit Sant en la missió de
l’Església, en la Paraula i en els
sagraments, en els homes de bona
voluntat, en les activitats
d’assistència que les comunitats
promouen amb caritat fraternal,



ensenyant així el veritable rostre de
Déu i el seu amor. El Sínode dóna
gràcies a Déu per aquests testimonis
esplèndids, sovint amagats, de tants
cristians —sacerdots, religiosos i laics
— que han prestat i continuen
prestant les seves mans, els seus ulls
i el seu cor a Crist, metge veritable
dels cossos i de les ànimes. El Sínode
exhorta a continuar prestant ajuda a
les persones malaltes, portant-los la
presència vivificant del Senyor Jesús
en la Paraula i en l’Eucaristia. Que
els ajudi a llegir l’Escriptura i a
descobrir que, precisament en la
seva condició, poden participar de
manera particular en el sofriment
redemptor de Crist per la Salvació
del món (cf. 2Co 4,8-11.14). [347]
Anunci de la Paraula de Déu i els
pobres

107. La Sagrada Escriptura manifesta
la predilecció de Déu pels pobres i
necessitats (cf. Mt 25,31-46). Sovint,
els Pares sinodals han tornat a



recordar la necessitat que l’anunci
evangèlic i l’esforç dels pastors i de
les comunitats es dirigeixi a aquests
germans nostres. En efecte, «els
primers que tenen dret a l’anunci de
l’evangeli són precisament els
pobres, no només mancats de pa,
sinó també de paraules de vida». 
[348] La diaconia de la caritat, que
mai no ha de faltar en les nostres
Esglésies, ha d’estar sempre unida a
l’anunci de la Paraula i la celebració
dels misteris sagrats. [349] Al mateix
temps, s’ha de reconèixer i valorar el
fet que els pobres mateixos són
també agents d’evangelització. A la
Bíblia, el veritable pobre és el qui es
confia totalment a Déu, i Jesús
mateix diu a l’Evangeli: feliços els
pobres, «perquè d’ells és el Regne del
cel» (Mt 5,3; cf. Lc 6,20). El Senyor
exalça la senzillesa de cor de qui
reconeix Déu com la veritable
riquesa, posa en ell la seva
esperança, i no en els béns d’aquest
món. L’Església no pot decebre els



pobres: «Els pastors estan cridats a
escoltar, a aprendre d’ells, a guiar-los
en la seva fe i a motivar-los perquè
siguin artífexs de la seva història.» 
[350]

L’Església és també conscient que hi
ha una pobresa com a virtut que s’ha
d’exercitar i escollir lliurement, com
ho han fet molts sants, i que hi ha
una misèria, que sovint és el resultat
d’injustícies i provocada per
l’egoisme, que comporta indigència i
fam, i afavoreix els conflictes. Quan
l’Església anuncia la Paraula de Déu,
sap que s’ha d’afavorir un «cercle
virtuós» entre la pobresa «que convé
escollir» i la pobresa «que cal
combatre», redescobrint «la sobrietat
i la solidaritat com a valors
evangèlics i alhora universals. […]
Això implica opcions de justícia i de
sobrietat». [351] Paraula de Déu i
salvaguarda de la creació



108. El compromís en el món
requerit per la Paraula divina ens
impulsa a mirar amb ulls nous el
cosmos que, creat per Déu, porta en
ell la petjada del Verb, pel qual tota
cosa fou creada (cf. Jn 1,2). En efecte,
com a creients i anunciadors de
l’evangeli tenim també una
responsabilitat pel que fa a la
creació. La Revelació, alhora que ens
fa conèixer el pla de Déu sobre el
cosmos, ens porta també a denunciar
les actituds equivocades de l’home
quan no reconeix totes les coses com
a reflex del Creador, sinó com a mera
matèria per a manipular sense
escrúpols. D’aquesta manera l’home
no té aquesta humilitat essencial que
li permet de reconèixer la creació
com a do de Déu, que s’ha d’acollir i
utilitzar d’acord amb els seus
designis. Al contrari, l’arrogància de
l’home que viu «com si Déu no
existís», porta a explotar i a
malmetre la natura, sense
reconèixer-hi l’obra de la Paraula



creadora. En aquesta perspectiva
teològica, vull reprendre les
afirmacions dels Pares sinodals, que
han recordat que «acollir la Paraula
de Déu testificada en la Sagrada
Escriptura i en la Tradició viva de
l’Església dóna lloc a una nova
manera de veure les coses,
promovent una ecologia autèntica,
que té la seva arrel més profunda en
l’obediència de la fe […],
desenvolupant una sensibilitat
teològica renovada sobre la bondat
de totes les coses creades en Crist». 
[352] L’home necessita ser educat de
nou en la sorpresa i en el
reconeixement de la bellesa
autèntica que es manifesta en les
coses creades. [353] Paraula de Déu
i cultures

El valor de la cultura per a la vida de
l’home

109. L’anunci joànic referent a
l’encarnació del Verb revela la unió



indissoluble entre la Paraula divina i
les paraules humanes, per les quals
se’ns comunica. En el marc d’aquesta
consideració, el Sínode dels Bisbes
s’ha fixat en la relació entre Paraula
de Déu i cultura. En efecte, Déu no es
revela a l’home en abstracte, sinó
assumint llenguatges, imatges i
expressions vinculades a les
diferents cultures. És una relació
fecunda, testificada àmpliament en
la història de l’Església. Avui, aquesta
relació entra també en una nova
fase, ja que l’evangelització s’estén i
arrela en el si de les diferents
cultures, així com en els avenços més
recents de la cultura occidental. Això
exigeix, abans que res, que es
reconegui la importància de la
cultura per a la vida de tot home. En
efecte, el fenomen de la cultura, en
els seus aspectes múltiples, es
presenta com una dada constitutiva
de l’experiència humana: «L’home
viu sempre d’acord amb una cultura
que li és pròpia, i que, per part seva



crea entre els homes un llaç que els
és també propi, determinant el
caràcter interhumà i social de
l’existència humana.» [354]

La Paraula de Déu ha inspirat al llarg
dels segles les diferents cultures,
generant valors morals fonamentals,
expressions artístiques excel·lents i
estils de vida exemplars. [355] Per
tant, en la perspectiva d’un
trobament renovat entre Bíblia i
cultures, voldria reiterar a tots els
exponents de la cultura que no han
de témer obrir-se a la Paraula de
Déu, la qual mai no destrueix la
cultura veritable, sinó que
representa un estímul constant en la
recerca d’expressions humanes cada
vegada més apropiades i
significatives. Tota cultura autèntica,
si vol ser realment per a l’home, ha
d’estar oberta a la transcendència, en
darrer terme, a Déu.



La Bíblia com un gran codi per a
les cultures

110. Els Pares sinodals han subratllat
la importància d’afavorir entre els
agents culturals un coneixement
adequat de la Bíblia, fins i tot en els
ambients secularitzats i entre els no
creients; [356] la Sagrada Escriptura
conté valors antropològics i filosòfics
que han influït positivament en tota
la humanitat. [357] Cal recuperar
plenament el sentit de la Bíblia com
un gran codi per a les cultures.

El coneixement de la Bíblia a
l’escola i a la universitat

111. Un àmbit particular del
trobament entre Paraula de Déu i
cultures és el de l’escola i la
universitat. Els pastors han de
prestar una atenció especial a
aquests àmbits, promovent un
coneixement profund de la Bíblia
que permeti captar les seves
fecundes implicacions culturals



també per al nostre temps. Els
centres d’estudi promoguts per
entitats catòliques contribueixen
d’una manera singular —que ha de
ser reconeguda— a la promoció de la
cultura i de la instrucció. A més, cal
no descuidar l’ensenyament de la
religió, formant acuradament els
docents. Aquesta representa en molts
casos per als estudiants una ocasió
única de contacte amb el missatge de
la fe. Convé que en aquest
ensenyament es promogui el
coneixement de la Sagrada
Escriptura, superant prejudicis antics
i nous, i tractant de fer conèixer la
seva veritat. [358] La Sagrada
Escriptura en les diferents
manifestacions artístiques

112. La relació entre Paraula de Déu i
cultura s’ha expressat en obres de
diferents àmbits, en particular en el
món de l’art. Per això, la gran
tradició d’Orient i d’Occident ha
apreciat sempre les manifestacions



artístiques inspirades en la Sagrada
Escriptura, com per exemple les arts
figuratives i l’arquitectura, la
literatura i la música. Penso també
en l’antic llenguatge de les icones,
que des de la tradició oriental s’està
difonent arreu del món. Amb els
Pares sinodals, tota l’Església
manifesta la seva consideració,
estima i admiració pels artistes
«enamorats de la bellesa», que s’han
deixat inspirar pels textos sagrats;
ells han contribuït a la decoració de
les nostres esglésies, a la celebració
de la nostra fe, a l’enriquiment de la
nostra litúrgia i, al mateix temps,
molts d’ells han ajudat a reflectir de
manera perceptible en el temps i en
l’espai les realitats invisibles i
eternes. [359] Exhorto els organismes
competents a promoure en l’Església
una formació sòlida dels artistes
sobre la Sagrada Escriptura a la llum
de la Tradició viva de l’Església i del
Magisteri.



Paraula de Déu i mitjans de
comunicació social

113. A la relació entre Paraula de
Déu i cultures li correspon la
importància d’emprar amb atenció i
intel·ligència els mitjans de
comunicació social, antics i nous. Els
Pares sinodals han recomanat un
coneixement apropiat d’aquests
instruments, posant atenció al seu
ràpid desenvolupament i alt grau
d’interacció, així com a invertir més
energies a adquirir competència en
els diversos sectors, particularment
en els anomenats new media , com
per exemple Internet. Existeix ja una
presència significativa per part de
l’Església en el món de la
comunicació de masses, i també el
Magisteri eclesial s’ha expressat més
d’una vegada sobre aquest tema a
partir del concili Vaticà II. [360]
L’adquisició de nous mètodes per a
transmetre el missatge evangèlic
forma part de l’impuls



evangelitzador constant dels
creients, i la comunicació s’estén
avui com una xarxa que abasta tot el
globus, de manera que el
requeriment de Crist adquireix un
nou sentit: «Allò que us dic en la
fosca, digueu-ho a plena llum, i allò
que sentiu a cau d’orella, pregoneu-
ho des dels terrats» (Mt 10,27). La
Paraula divina ha d’arribar no
només a través del llenguatge escrit,
sinó també mitjançant les altres
formes de comunicació. [361] Per
això, juntament amb els Pares
sinodals, vull donar les gràcies als
catòlics que, d’una manera
competent, estan compromesos en
una presència significativa en el món
dels mitjans de comunicació,
animant-los al mateix temps a fer un
esforç més ampli i qualificat. [362]

Entre les noves formes de
comunicació de masses, avui es
reconeix un paper creixent a
Internet, que representa un nou



fòrum per a fer ressonar l’evangeli,
però conscients que el món virtual
mai no podrà reemplaçar el món
real, i que l’evangelització podrà
aprofitar la realitat virtual que
ofereixen els new media per a
establir relacions significatives
només si arriba al contacte personal,
que continua sent insubstituïble. En
el món d’Internet, que permet que
milions i milions d’imatges
apareguin en un nombre
incomptable de pantalles d’arreu del
món, haurà d’aparèixer el rostre de
Crist i sentir-se la seva veu, perquè
«si no hi ha lloc per a Crist, tampoc hi
ha lloc per a l’home». [363] Bíblia i
inculturació

114. El misteri de l’Encarnació ens
manifesta, per una part, que Déu es
comunica sempre en una història
concreta, assumint les claus culturals
que porta inscrites, però, per l’altra,
la mateixa Paraula pot transmetre’s, i
així ho ha de fer, en cultures



diferents, transfigurant-les des de
dins, mitjançant el que el papa Pau
VI va anomenar l’ evangelització de
les cultures . [364] La Paraula de Déu,
així com també la fe cristiana,
manifesta així un caràcter
intensament intercultural, capaç de
trobar i de fer que es trobin cultures
diferents. [365]

En aquest context, s’entén també el
valor de la inculturació de l’evangeli. 
[366] L’Església està fermament
convençuda de la capacitat de la
Paraula de Déu per a arribar a totes
les persones humanes en el context
cultural en què viuen: «Aquesta
convicció emana de la Bíblia
mateixa, que des del llibre del Gènesi
pren una orientació universal (cf. Gn
1,27-28), la manté després en la
benedicció promesa a tots els pobles
gràcies a Abraham i a la seva
descendència (cf. Gn 12,3; 18,18) i la
confirma definitivament estenent a
“totes les nacions” l’evangelització.» 



[367] Per això, la inculturació no ha
de consistir en processos d’adaptació
superficial, ni en la confusió
sincretista, que dilueix l’originalitat
de l’evangeli per a fer-lo més
fàcilment acceptable. [368] L’autèntic
paradigma de la inculturació és
l’encarnació mateixa del Verb: «La
“culturització” o “inculturació” que
promoveu amb raó serà
veritablement un reflex de
l’encarnació del Verb quan una
cultura, transformada i regenerada
per l’evangeli, generi de la seva
pròpia tradició viva expressions
originals de vida, de celebració i de
pensament cristians», [369] fent
fermentar des de dins la cultura
local, valorant els semina Verbi i tot el
que hi ha en ella de positiu, obrint-la
als valors evangèlics. [370]
Traduccions i difusió de la Bíblia

115. Si la inculturació de la Paraula
de Déu és part imprescindible de la
missió de l’Església en el món, un



moment decisiu d’aquest procés és la
difusió de la Bíblia a través del
valuós treball de la seva traducció a
les diferents llengües. Pel que fa a
això, cal tenir sempre en compte que
la traducció de les Escriptures
comença «ja en els temps de l’Antic
Testament, quan es va traduir
oralment el text hebreu de la Bíblia
en arameu, (cf. Ne 8,8.12) i més tard,
per escrit, en grec. Una traducció, en
efecte, és sempre més que una simple
transcripció del text original. El pas
d’una llengua a una altra comporta
necessàriament un canvi de context
cultural: els conceptes no són
idèntics i l’abast dels símbols és
diferent, ja que posen en relació amb
altres tradicions de pensament i
altres maneres de viure». [371]

Durant els treballs sinodals s’ha
constatat que algunes Esglésies locals
no disposen d’una traducció integral
de la Bíblia a la pròpia llengua.
Quants pobles tenen avui fam i set de



la Paraula de Déu, però
malauradament no tenen encara un
fàcil «accés a la Sagrada Escriptura», 
[372] com ho desitjava el concili
Vaticà II. Per això, el Sínode
considera important, sobretot, la
formació d’especialistes que es
dediquin a traduir la Bíblia a les
diferents llengües. [373] Animo a
invertir recursos en aquest camp. En
particular, voldria recomanar que es
doni suport al compromís de la
Federació Bíblica Catòlica, perquè
s’incrementi encara més el nombre
de traduccions de la Sagrada
Escriptura i la seva difusió capil·lar. 
[374] Convé que, donada la
naturalesa d’un treball com aquest,
es dugui a terme sempre que sigui
possible en col·laboració amb les
diferents Societats Bíbliques.

La Paraula de Déu supera els límits
de les cultures



116. L’Assemblea sinodal, en el debat
sobre la relació entre Paraula de Déu
i cultures, ha sentit l’exigència de
reafirmar allò que els primers
cristians van poder experimentar des
del dia de Pentecosta (cf. Ac 2,1-13).
La Paraula divina és capaç de
penetrar i d’expressar-se en cultures
i llengües diferents, però la mateixa
Paraula transfigura els límits de cada
cultura, creant comunió entre pobles
diferents. La Paraula del Senyor ens
convida a una comunió més àmplia.
«Sortim de la limitació de les nostres
experiències i entrem en la realitat
que és veritablement universal. En
entrar en la comunió amb la Paraula
de Déu, entrem en la comunió de
l’Església que viu la Paraula de Déu .
[…] És sortir dels límits de cada
cultura per entrar a la universalitat
que ens relaciona a tots, que uneix a
tots, que ens fa a tots germans.» [375]
Per tant, anunciar la Paraula de Déu
exigeix sempre que nosaltres
mateixos siguem els primers a



emprendre un èxode renovat, a
deixar els nostres criteris i la nostra
imaginació limitada per a deixar
espai en nosaltres a la presència de
Crist.

Paraula de Déu i diàleg
interreligiós

El valor del diàleg interreligiós

117. L’Església reconeix com a part
essencial de l’anunci de la Paraula el
trobament i la col·laboració amb tots
els homes de bona voluntat, en
particular amb les persones
pertanyents a les diferents tradicions
religioses, evitant formes de
sincretisme i de relativisme, i seguint
els criteris indicats per la Declaració 
Nostra ætate del concili Vaticà II,
desenvolupats pel Magisteri
successiu dels grans pontífexs. [376]
El ràpid procés de globalització,
característic de la nostra època, fa
que es visqui en un contacte més
estret amb persones de cultures i



religions diferents. Es tracta d’una
oportunitat providencial per a
manifestar com el sentit religiós
autèntic pot promoure entre els
homes relacions de fraternitat
universal. És de gran importància
que les religions afavoreixin en les
nostres societats, sovint
secularitzades, una mentalitat que
vegi en Déu Totpoderós el fonament
de tot bé, la font inesgotable de la
vida moral, suport d’un sentit
profund de germanor universal.

Per exemple, en la tradició
judeocristiana es troba el suggestiu
testimoni de l’amor de Déu per tots
els pobles que ell, en l’aliança
establerta amb Noè, reuneix en una
única gran abraçada, simbolitzada
per l’«arc en els núvols» (Gn
9,13.14.16), i que, segons les paraules
dels profetes, vol recollir en una
única família universal (cf. Is 2,2s;
42,6; 66,18-21; Jr 4,2; Sl 47). De fet, en
moltes grans tradicions religioses es



troben testimonis de la unió íntima
entre la relació amb Déu i l’ètica de
l’amor per tots els homes.

Diàleg entre cristians i musulmans

118. Entre les diverses religions,
l’Església «també mira amb estima
els musulmans, que adoren l’únic
Déu»; [377] fan referència a
Abraham i donen culte a Déu,
sobretot amb la pregària, l’almoina i
el dejuni. Reconeixem que en la
tradició de l’islam hi ha moltes
figures, símbols i temes bíblics. En
continuïtat amb la important obra
del venerable Joan Pau II, confio que
les relacions inspirades en la
confiança que s’ha establert des de fa
anys entre cristians i musulmans,
prossegueixin i es desenvolupin en
un esperit de diàleg sincer i
respectuós. [378] En aquest diàleg, el
Sínode ha expressat el desig que
s’aprofundeixi en el respecte de la
vida com a valor fonamental, en els



drets inalienables de l’home i de la
dona i la seva mateixa dignitat.
Tenint en compte la distinció entre
l’ordre sociopolític i l’ordre religiós,
les religions han d’oferir la seva
aportació al bé comú. El Sínode
demana a les conferències
episcopals, on sigui oportú i profitós,
que afavoreixin trobades de
coneixement recíproc entre cristians
i musulmans, per a promoure els
valors que necessita la societat per a
una convivència pacífica i positiva. 
[379] Diàleg amb les altres
religions

119. A més, vull manifestar en
aquesta circumstància el respecte de
l’Església per les antigues religions i
tradicions espirituals dels diversos
continents, que contenen valors de
respecte i de col·laboració que poden
afavorir molt la comprensió entre les
persones i els pobles. [380]
Constatem sovint sintonies amb
valors expressats també en els seus



llibres religiosos, com per exemple el
respecte per la vida, la contemplació,
el silenci i la senzillesa en el
budisme; el sentit del sagrat, del
sacrifici i del dejuni en l’hinduisme,
així com també els valors familiars i
socials en el confucianisme. Veiem, a
més, en altres experiències religioses
una atenció sincera per la
transcendència de Déu, reconegut
com el Creador, així com també pel
respecte per la vida, pel matrimoni i
per la família, i un fort sentit de la
solidaritat.

Diàleg i llibertat religiosa

120. Això no obstant, el diàleg no
seria fecund si no inclogués també
un respecte autèntic per cada
persona, perquè pugui professar
lliurement la pròpia religió. Per això,
el Sínode, alhora que promou la
col·laboració entre els exponents de
les diverses religions, recorda també
«la necessitat que s’asseguri de



manera efectiva a tots els creients la
llibertat de professar la pròpia religió
en privat i en públic, a més de la
llibertat de consciència». [381] En
efecte «el respecte i el diàleg
requereixen, consegüentment, la
reciprocitat en tots els camps,
sobretot pel que fa a les llibertats
fonamentals i, en particular, a la
llibertat religiosa. Afavoreixen la pau
i l’entesa entre els pobles». [382]
CONCLUSIÓ

La Paraula definitiva de Déu

121. Al final d’aquestes reflexions
amb les quals he volgut recollir i
aprofundir la riquesa de la XII
Assemblea General Ordinària del
Sínode dels Bisbes sobre la Paraula
de Déu en la vida i la missió de
l’Església, vull exhortar una vegada
més tot el poble de Déu, els pastors,
les persones consagrades i els laics a
esforçar-se per tenir cada vegada
més familiaritat amb la Sagrada



Escriptura. Mai no hem d’oblidar que
el fonament de tota espiritualitat
cristiana autèntica i viva és la
Paraula de Déu anunciada, acollida,
celebrada i meditada en l’Església.
Aquesta relació amb la Paraula
divina serà més intensa com més
siguem conscients de trobar-nos
davant la Paraula definitiva de Déu
sobre el cosmos i sobre la història,
tant a la Sagrada Escriptura com en
la Tradició viva de l’Església.

Com ens ho fa contemplar el Pròleg
de l’Evangeli de Joan, tot l’ésser està
sota el signe de la Paraula. El Verb
surt del Pare i ve a viure entre els
seus, i retorna al si del Pare per a
portar amb ell tota la creació que ha
estat creada en ell i per a ell.
L’Església viu ara la seva missió en
espera expectant de la manifestació
escatològica de l’Espòs: «L’Esperit i
l’Esposa diuen: Vine!» (Ap 22,17).
Aquesta espera mai no és passiva,
sinó impuls missioner per a anunciar



la Paraula de Déu que guareix i
redimeix cada home: també avui,
Jesús ressuscitat ens diu: «Aneu per
tot el món i anuncieu la bona nova
de l’evangeli a tota la creació» (Mc
16,15).

Nova evangelització i nova escolta

122. Per això, el nostre temps ha de
ser cada dia més el d’una nova
escolta de la Paraula de Déu i d’una
nova evangelització. Redescobrir el
lloc central de la Paraula divina en la
vida cristiana ens fa retrobar de nou,
així, el sentit més profund del que el
papa Joan Pau II ha demanat amb
vigor: continuar la missio ad gentes i
emprendre amb totes les forces la
nova evangelització, sobretot en
aquelles nacions on l’evangeli s’ha
oblidat o pateix la indiferència d’una
certa majoria a causa d’una
secularització difosa. Que l’Esperit
Sant desperti en els homes fam i set
de la Paraula de Déu i susciti



anunciadors i testimonis entusiastes
de l’evangeli.

A imitació del gran Apòstol dels
Gentils, que va ser transformat
després d’haver sentit la veu del
Senyor (cf. Ac 9,1-30), escoltem també
nosaltres la Paraula divina, que
sempre ens interpel·la personalment
ara i aquí. Els Fets dels Apòstols ens
diuen que l’Esperit Sant «va separar»
Pau i Bernabé perquè prediquessin i
difonguessin la bona nova (cf. 13,2).
Així, també avui l’Esperit Sant crida
de manera incessant oients i
anunciadors convençuts i persuasius
de la Paraula del Senyor.

La Paraula i l’alegria

123. Com més sapiguem posar-nos a
disposició de la Paraula divina, més
podrem constatar que el misteri de la
Pentecosta és viu també avui en
l’Església de Déu. L’Esperit del
Senyor continua vessant els seus
dons sobre l’Església perquè siguem



guiats a la veritat plena, desvetllant-
nos el sentit de les Escriptures i fent-
nos anunciadors creïbles de la
Paraula de Salvació en el món.
Tornem així a la Primera carta de
sant Joan. En la Paraula de Déu,
també nosaltres hem sentit, vist i
tocat el Verb de la Vida. Per gràcia,
hem rebut l’anunci que la vida
eterna s’ha manifestat, de manera
que ara reconeixem estar en
comunió amb els altres, amb els qui
ens han precedit en el signe de la fe i
amb tots els qui, dispersos pel món,
escolten la Paraula, celebren
l’Eucaristia i donen testimoniatge de
la caritat. La comunicació d’aquest
anunci —ens ho recorda l’apòstol
Joan— se’ns ha donat «perquè la
nostra joia sigui completa» (1Jn 1,4).

L’Assemblea sinodal ens ha permès
experimentar també el que diu el
missatge joànic: l’anunci de la
Paraula crea comunió i és font
d’alegria. Una alegria profunda que



brolla del cor mateix de la vida
trinitària i que se’ns comunica en el
Fill. Una alegria que és un do
inefable que el món no pot donar. Es
poden organitzar festes, però no
l’alegria. Segons l’Escriptura, l’alegria
és fruit de l’Esperit Sant (cf. Ga 5,22),
que ens permet entrar en la Paraula i
fer que la Paraula divina entri en
nosaltres portant fruits de vida
eterna. En anunciar amb la força de
l’Esperit Sant la Paraula de Déu,
volem també comunicar la font de la
veritable alegria, no d’una alegria
superficial i efímera, sinó de la que
brolla del fet de ser conscients que
només el Senyor Jesús té paraules de
vida eterna (cf. Jn 6,68).

‘Mater Verbi et Mater lætitiæ’

124. Aquesta íntima relació entre la
Paraula de Déu i l’alegria es
manifesta clarament en la Mare de
Déu. Recordem les paraules de santa
Isabel: «Feliç tu que has cregut: allò



que el Senyor t’ha anunciat es
complirà!» (Lc 1,45). Maria és feliç
perquè té fe, perquè ha cregut, i en
aquesta fe ha acollit en el seu si
mateix el Verb de Déu per a lliurar-lo
al món. L’alegria que rep de la
Paraula es pot estendre ara a tots els
qui, en la fe, es deixen transformar
per la Paraula de Déu. L’Evangeli de
Lluc ens presenta en dos textos
aquest misteri d’escolta i de goig.
Jesús diu: «La meva mare i els meus
germans són els qui escolten la
Paraula de Déu i la posen en
pràctica» (8,21). I, davant
l’exclamació d’una dona que entre la
multitud vol exaltar el ventre que
l’ha portat i els pits que l’han criat,
Jesús mostra el secret de la veritable
alegria: «Més aviat sortosos els qui
escolten la Paraula de Déu i la
guarden!» (11,28). Jesús mostra la
veritable grandesa de Maria, obrint
així també per a tots nosaltres la
possibilitat d’aquesta benaurança
que neix de la Paraula acollida i



posada en pràctica. Per això, recordo
a tots els cristians que la nostra
relació personal i comunitària amb
Déu depèn de l’augment de la nostra
familiaritat amb la Paraula divina.
Finalment, em dirigeixo a tots els
homes, també als qui s’han allunyat
de l’Església, que han abandonat la fe
o que mai no han escoltat l’anunci de
Salvació. A cada un d’ells, el Senyor
els diu: «Sóc a la porta i truco. Si algú
escolta la meva veu i obre la porta,
entraré a casa seva i soparé amb ell, i
ell amb mi» (Ap 3,20).

Així doncs, que cada jornada nostra
estigui marcada pel trobament
renovat amb Crist, Verb del Pare fet
home. Ell és al principi i al final, «i
tot es manté unit gràcies a ell» (Col
1,17). Fem silenci per a escoltar la
Paraula de Déu i meditar-la, perquè
ella, per l’acció eficaç de l’Esperit
Sant, continuï habitant, vivint i
parlant-nos al llarg de tots els dies de
la nostra vida. D’aquesta manera,



l’Església es renova i rejoveneix
sempre gràcies a la Paraula del
Senyor que roman eternament (cf.
1Pe 1,25; Is 40,8). I també nosaltres
podem entrar així en el gran diàleg
nupcial amb què es tanca la Sagrada
Escriptura: «L’Esperit i l’esposa
diuen: “Vine!” I els qui escolten, que
diguin: “Vine!” […] El qui dóna
testimoni de tot això, diu: “Sí, vinc de
seguida.” Amén! Vine, Senyor
Jesús!» (Ap 22,17.20).

Donat a Roma, al costat de Sant Pere,
el 30 de setembre, memòria de sant
Jeroni, de l’any 2010, sisè del meu
Pontificat.

Benedictus pp. XVI

........................................................

[1] Cf. Propositio 1.

[2] Cf. XII Assemblea General
Ordinària del Sínode dels Bisbes, 
Instrumentum laboris , 27.



[3] Cf. Lleó XIII, Carta enc. 
Providentissimus Deus (18 novembre
1893): ASS 26 (1893-1994, 269-292;
Benet XV, Carta enc. Spiritus
Paraclitus (15 setembre 1920): AAS 12
(1920), 385-422; Pius XII, Carta enc. 
Divino afflante Spiritu (30 setembre
1943): AAS 35 (1943), 297-325.

[4] Propositio 2.

[5] Ibid .

[6] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. 
Dei Verbum , sobre la Revelació
divina, 2.

[7] I bid ., 4.

[8] Cf Entre d’altres documents de
diferent naturalesa, vegeu: Pau VI,
Carta ap. Summi Dei Verbum (4
novembre 1963): AAS 55 (1963),
979-995; Id ., Motu propio Sedula cura
(27 juny 1971): AAS 63 (1971),
665-669; Joan Pau II, Audiència
general (1 maig 1985): L’Osservatore



Romano , ed. en llengua espanyola (5
maig 1985), 3; Id ., Discurs sobre la
interpretació de la Bíblia en l’Església
(23 abril 1993): AAS 86 (1994),
232-243; Benet XVI, Discurs al
Congrés Internacional pel 40è
aniversari de la Dei Verbum (16
setembre 2005): AAS 97 (2005), 957; 
Id ., Àngelus (6 novembre 2005): 
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (11 novembre
2005), 6. Cal tenir també en compte
els documents de la Comissió Bíblica
Pontifícia, De sacra Scriptura et
Christologia (1984); «Unitat i
diversitat en l’Església» (11 abril
1988); «La interpretació de la Bíblia
en l’Església» (15 abril 1993); «El
poble jueu i les seves sagrades
Escriptures en la Bíblia cristiana» (24
maig 2001); «Bíblia i moral. Arrels
bíbliques de l’obrar cristià» (11 maig
2008).

[9] Cf. Discurs a la Cúria romana (22
desembre 2008): AAS 101 (2009), 49.



[10] Cf. Pr opositio 37.

[11] Cf. Comissió Bíblica Pontifícia,
«El poble jueu i les seves Sagrades
Escriptures en la Bíblia cristiana» (24
maig 2001).

[12] Discurs a la Cúria Romana (22
desembre 2008): AAS 101 (2009), 5.

[13] Cf. Àngelus (4 gener 2009): 
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (9 gener 2009),
1.11.

[14] Cf. Relatio ante disceptationem ,
I.

[15] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum sobre la Revelació divina,
2.

[16] Carta enc. Deus caritas est (25
desembre 2005), 1: AAS 98 (2006),
217-218.

[17] Instrumentum laboris , 9.



[18] Credo de Nicea-Constantinoble:
DS 150.

[19] Sant Bernat, Homilia super
missus est , 4, 11: PL 183, 86 B.

[20] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelació divina, 10.

[21] Cf. Propositio 3.

[22] Cf. Congregació per a la Doctrina
de la Fe, Decl. Dominus Iesus , sobre
la unicitat i la universalitat salvadora
de Jesucrist i de l’Església (6 agost
2000), 13-15: AAS 92 (2000), 754-756.

[23] Cf. In Hexæmeron , 20, 5: Opera
Omnia , V, Quaracchi 1891, p. 425-426;
Breviloquium , 1, 8: Opera Omnia , V, 
Quaracchi 1891, p. 216-217.

[24] Itinerarium mentis in Deum , 2,
12: Opera Omnia , V, Quaracchi 1891,
p. 302-303; Commentarius in librum
Ecclesiastes , Cap. 1, vers. 11, 



Quæstiones , 2, 3: Opera Omnia , VI, 
Quaracchi 1891, p. 16.

[25] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelació
divina, 3; cf. Conc. Ecum. Vat. I,
Const. dogm. Dei Filius , sobre la fe
catòlica, cap. 2, De revelatione : DS
3004.

[26] Cf. P ropositio 13.

[27] Comissió Teològica
Internacional, «A la recerca d’una
ètica universal: nova mirada sobre la
llei natural» (2009), 39.

[28] Cf. Summa Theologiæ , I-II, q. 94,
a. 2.

[29] Cf. Comissió Bíblica Pontifícia,
«Bíblia i moral. Arrels bíbliques de
l’obrar cristià» (11 maig 2008), n.
13.32.109.

[30] Cf. Comissió Teològica
Internacional, «A la recerca d’una



ètica universal: nova mirada sobre la
llei natural», 102.

[31] Cf. Homilia durant l’Hora Tèrcia
de la primera Congregació general
del Sínode dels Bisbes (6 octubre
2008): AAS 100 (2008), 758-761.

[32] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelació
divina, 14.

[33] Carta enc. Deus caritas est (25
desembre 2005), 1: AAS 98 (2006),
217-218.

[34] «Ho Logos pachynetai (o
brachynetai)»: cf. Orígenes, Peri
archon , 1, 2, 8: SC 252, 127-129.

[35] Homilia durant la missa de la Nit
de Nadal (24 desembre 2006): AAS 99
(2007), 12.

[36] Cf. Missatge final.

[37] Màxim el Confessor, Vida de
Maria , 89: CSCO, 479, 77.



[38] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 9-10: AAS 99 (2007), 111-112.

[39] Audiència general (15 abril
2009): L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (17 abril 2009), 15.

[40] Cf. Homilia en la solemnitat de
l’Epifania (6 gener 2009): 
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (9 gener 2009), 7.
11.

[41] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelació
divina, 4.

[42] P ropositio 4.

[43] Pujada al Mont Carmel, II, 22.

[44] Propositio 47.

[45] Catecisme de l’Església catòlica ,
67.



[46] Cf. Congregació per a la Doctrina
de la Fe, «El missatge de Fàtima» (26
juny 2000): L’Osservatore Romano ,
ed. en llengua espanyola (30 juny
2000), 10.

[47] Adversus hæreses , IV, 7, 4: PG 7,
992-993; V, 1, 3: PG 7, 1123; V, 6, 1: PG
7, 1137; V, 28, 4: PG 7, 1200.

[48] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 12: AAS 99 (2007), 113-114.

[49] Cf. Propositio 5.

[50] Adversus hæreses , III 24,1: PG7,
966.

[51] Homiliæ in Genesim , 22: PG53,
175.

[52] Epistula 120, 10: CSEL 55,
500-5006.

[53] Homilæ in Ezechielem , 1, 7, 17:
CC 142, p. 94.



[54] «Oculi ergo devotæ animæ sunt
columbarum quia sensus eius per
Spiritum sanctum sunt illuminati et
edocti, spiritualia sapientes. […]
Nunc quidem aperitur animæ talis
sensus, ut intellegat Scripturas»:
Ricard de Sant Víctor, Explicatio in
Cantica canticorum , 15: PL 196, 450
B. D.

[55] Sacramentarium Serapionis II
(XX): Didascalia et Constitutiones
apostolorum , ed. F.X. Funk, II,
Paderborn 1906, p. 161.

[56] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelació
divina, 7.

[57] Ibid ., 8.

[58] Ibid .

[59] Cf. Propositio 3.

[60] Cf. Missatge final, II, 5.



[61] Expositio Evangelii secundum
Lucam 6, 33: PL 15, 1677.

[62] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelació
divina, 13.

[63] Catecisme de l’Església catòlica ,
102. Cf. Rupert de Deutz, De operibus
Spiritus Sancti , I, 6: SC 131, 72-74.

[64] Enarrationes in Psalmos , 103, IV,
1: PL37, 1378. Afirmacions semblants
a Orígenes, Iohannem V, 5-6: SC 120,
p. 380-384.

[65] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelació divina, 21.

[66] Ibid ., 9.

[67] Cf. Propositiones 5. 12.

[68] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelació divina, 12.



[69] Cf. Propositio 12.

[70] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelación
divina, 11.

[71] Propositio 4.

[72] Prol.: Opera Omnia , V, Quaracchi
1891, p. 5, 201-202.

[73] Cf. Discurs en el trobament amb
el món de la cultura al Collège des
Bernardins de París (12 setembre
2008): AAS 100 (2008), 721-730.

[74] Cf. Propositio 4.

[75] Cf. Relatio post disceptationem ,
12.

[76] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelació
divina, 5.

[77] Propositio 4.



[78] Per exemple Dt 28,1-2.15.45;
32,1; dels profetes cf. Jr 7,22-28; Ez
2,8; 3,10; 6,3; 13,2; fins als últims: cf.
Za 3,8. Per a sant Pau, cf. Rm
10,14-18; 1Te 2,13.

[79] Propositio 55.

[80] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 33: AAS 99 (2007), 132-133.

[81] Carta. enc. Deus caritas est (25
desembre 2005), 41: AAS 98 (2006),
251.

[82] Propositio 55.

[83] Cf. Expositio Evangelii secundum
Lucam 2, 19: PL 15, 1559-1560.

[84] Breviloquium , Prol., Opera
Omnia , V, Quaracchi 1891, p.
201-202.

[85] Summa Theologiæ , I-II, q. 106, a.
2.



[86] Comissió Bíblica Pontifícia, «La
interpretació de la Bíblia en
l’Església» (15 abril 1993), III, A, 3.

[87] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelació
divina, 12.

[88] Contra epistulam Manichæi
quam vocant fundamenti , 5, 6: PL 42,
176.

[89] Cf. Audiència general (14
novembre 2007): L’Osservatore
Romano , ed. en llengua espanyola
(16 novembre 2007), 16.

[90] Commentariorum in Isaiam libri ,
Prol.: PL 24, 17.

[91] Epistula 52, 7: CSEL 54, 426.

[92] Comissió Bíblica Pontifícia, «La
interpretació de la Biblia en
l’Església» (15 abril 1993), II, A, 1.

[93] Ibid ., II, A, 2.



[94] Homiliæ in Ezechielem 1, 7, 8: PL
76, 843 D.

[95] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Dei Verbum , sobre la Revelació
divina, 24; cf. Lleó XIII, Carta enc. 
Providentissimus Deus (18 novembre
1893), Pars II, sub fine : ASS 26
(1893-94), 269-292; Benet XV, Carta
enc. Spiritus Paraclitus (15 setembre
1920), Pars III: AAS 12 (1920),
385-422.

[96] Cf. Propositio 26.

[97] Cf. Comissió Bíblica Pontifícia,
«La interpretació de la Biblia en
l’Església» (15 abril 1993), A-B.

[98] Intervenció en la XIV
Congregació General del Sínode (14
octubre 2008): L’Osservatore Roman
o, ed. en llengua espanyola (24
octubre 2008), 8; cf. Propositio 25.

[99] Discurs en el trobament amb el
món de la cultura al Collège des



Bernardins de París (12 setembre
2008): AAS 100 (2008): AAS 100
(2008), 722-723.

[100] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelació divina, 10.

[101] Cf. Joan Pau II, Discurs amb
motiu del 100 aniversari de la 
Providentissimus Deus i del 50
aniversari de la Divino afflante
Spiritu (23 abril 1993): AAS 86 (1994),
232-243.

[102] Ibid. , n. 4: AAS 86 (1994), 235.

[103] Ibid ., n. 5: AAS 86 (1994), 235.

[104] Ibid ., n. 5: AAS 86 (1994), 236.

[105] Comissió Bíblica Pontifícia, «La
interpretació de la Bíblia en
l’Església» (15 abril 1993), III, C, 1.

[106] N. 12.



[107] Intervenció en la XIV
Congregació General del Sínode (14
octubre 2008): L’Osservatore
Romano , ed. en llengua espanyola
(24 octubre 2008), 8; cf. Propositio 25.

[108] Cf. Propositio 26.

[109] Propositio 27.

[110] Intervenció en la XIV
Congregació General del Sínode (14
octubre 2008): L’Osservatore
Romano , ed. en llengua espanyola
(24 octubre 2008), 8; cf. Propositio 26.

[111] Cf. ibid .

[112] Ibid .

[113] Cf. Propositio 27.

[114] Ibid .

[115] Joan Pau II, Carta enc. Fides et
ratio (14 setembre 1998), 55: AAS 91
(1999), 49-50.



[116] Cf. Discurs a la IV Assemblea
nacional eclesial a Itàlia (19 octubre
2006): AAS 98 (2006), 804-815.

[117] Cf. Propositio 6.

[118] Cf. Sant Agustí, De libero
arbitrio , 3, 21, 59: PL 32, 1300; De
Trinitate , 2, 1, 2: PL 42, 845.

[119] Congregació per a l’Educació
Catòlica, Instr. Inspectis dierum (10
novembre 1989), 26: AAS 82 (1990),
618.

[120] Catecisme de l’Església catòlica ,
116.

[121] Summa Theologiæ , I, q. 1, a. 10,
ad 1.

[122] Catecisme de l’Església catòlica ,
118.

[123] Comissió Bíblica Pontifícia, «La
interpretació de la Biblia en
l’Església» (15 abril 1993), II, A, 2.



[124] Ibid ., II, B, 2.

[125] Discurs al món de la cultura al
Collège des Bernardins de París (12
setembre 2008): AAS 100 (2008), 726.

[126] Ibid .

[127] Cf. Audiència general (9 gener
2008): L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (11 gener 2008),
12.

[128] Cf. Propositio 29.

[129] De arca Noe , 2, 8: PL 176 C-D.

[130] Cf. Discurs al món de la cultura
al Collège des Bernardins de París (12
setembre 2008): AAS 100 (2008), 725.

[131] Cf. Propositio 10; Comissió
Bíblica Pontifícia, «El poble jueu i les
seves sagrades Escriptures en la
Bíblia cristiana» (24 maig 2001), 3-5.

[132] Cf. Catecisme de l’Església
catòlica , 121-122.



[133] Propositio 52.

[134] Cf. Comissió Bíblica Pontifícia,
«El poble jueu i les seves sagrades
Escriptures en la Bíblia cristiana» (24
maig 2001), 19; Orígenes, Homilia
sobre Nombres 9,4: SC 415, 238-242.

[135] Catecisme de l’Església catòlica ,
128.

[136] Ibid ., 129.

[137] Propositio 52.

[138] Quæstiones in Heptateuchum ,
2, 73: PL 34,623.

[139] Homiliæ in Ezechielem , I, VI, 15:
PL 76, 836 B.

[140] Propositio 29.

[141] Joan Pau II, Missatge al rabí cap
de Roma (22 maig 2004): 
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (28 maig 2004), 1.



[142] Comissió Bíblica Pontifícia, «El
poble jueu i les seves sagrades
Escriptures en la Bíblia cristiana» (24
maig 2001), 87.

[143] Cf. Discurs de comiat a
l’aeroport de Tel Aviv (15 maig 2009):
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (16 maig 2009), 11.

[144] Joan Pau II, Als rabins caps
d’Israel: (23 març 2000): 
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (31 març 2000), 4.

[145] Propositiones 46 i 47.

[146] Comissió Bíblica Pontifícia, «La
interpretació de la Biblia en
l’Església» (15 abril 1993), I, F.

[147] Cf. Discurs al món de la cultura
al Collège des Bernardins de París (12
setembre 2008): AAS 100 (2008), 726.

[148] Propositio 46.

[149] Propositio 28.



[150] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelació divina, 23.

[151] En qualsevol cas, es recorda
que, pel que fa als anomenats Llibres
Deuterocanònics de l’Antic
Testament i a la seva inspiració, els
catòlics i ortodoxos no tenen
exactament el mateix cànon bíblic
que els anglicans i els protestants.

[152] Cf. Relatio post disceptationem ,
36.

[153] Propositio 36.

[154] Cf. Discurs en l’XI Consell
Ordinari de la Secretaria General del
Sínode dels Bisbes (25 gener 2007):
AAS 99 (2007), 85-86.

[155] Conc. Ecum. Vat. II, Decr. 
Unitatis redintegratio , sobre
l’ecumenisme, 21.

[156] Cf. Propositio 36.



[157] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelació divina, 10.

[158] Carta enc. Ut unum sint (25
maig 1995), 44: AAS 87 (1995), 947.

[159] Conc. Ecum. Vat.II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelació divina, 10.

[160] Ibid .

[161] Cf. ibid ., 24.

[162] Cf. Propositio , 22

[163] Sant Gregori Magne, Moralia in
Job 24, 8, 16: PL 76, 295.

[164] Cf. Sant Atanasi, Vita Antonii ,
2: PG 26, 842.

[165] Moralia , Regula , 80, 22: PG 31,
867.

[166] Regla, 73, 3: SC 182, 672.



[167] Tomàs de Celano, La vita prima
di S. Francesco , X, 22: FF 356.

[168] Regla, I, 1-2: FF 2750.

[169] B. Jordà de Saxònia, Libellus de
principiis Ordinis Prædicatorum , 104:
Monumenta Fratrum Prædicatorum
Historica , Roma 1935, 16, p. 75.

[170] Orde de Germans Predicadors, 
Prime Costituzioni o Consuetudines ,
II, XXXI.

[171] Llibre de la Vida , 40,1.

[172] Cf. Història d’una ànima , Ms B
3r.

[173] Ibid ., Ms C, 35v.

[174] In Iohannis Evangelium
Tractatus , 1, 12: PL 35, 1385.

[175] Carta enc. Veritatis splendor (6
agost 1993), 25: AAS 85 (1993), 1153.



[176] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelació divina, 8.

[177] Relatio post disceptationem , 11.

[178] Cf. N. 1.

[179] Discurs al Congrés La Sagrada
Escriptura en la vida de l’Església (16
setembre 2005): AAS 97 (2005), 956.

[180] Cf. Relatio post disceptationem ,
10.

[181] Missatge final, III, 6.

[182] Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum concilium , sobre la
sagrada litúrgia, 24.

[183] Ibid ., 7.

[184] Missal Romà , «Ordenament de
les lectures de la missa», 4.

[185] Ibid ., 9.



[186] Ibid ., 3; cf. Lc
4,16-21.24,25-35.44-49.

[187] Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum concilium , sobre la
sagrada litúrgia, 102.

[188] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007) 44-45: AAS 99 (2007), 139-141.

[189] Comissió Bíblica Pontifícia, «La
interpretació de la Bíblia en
l’Església» (15 abril 1993), IV, C, 1.

[190] Ibid ., III, B, 3.

[191] Cf. Const. Sacrosanctum
concilium , sobre la sagrada litúrgia,
48.51.56; Const. dogm. Dei Verbum ,
sobre la Revelació divina, 21.26;
Decr. Ad gentes , sobre l’activitat
missionera de l’Església, 6.15; Decr. 
Presbyterorum ordinis , sobre el
ministeri i vida dels preveres 18;
Decr. Perfectæ caritatis , sobre la
renovació adequada de la vida



religiosa, 6. En la gran tradició de
l’Església trobem expressions
significatives com: «Corpus Christi
intelligitur etiam [...] Scriptura Dei»
‘també l’Escriptura de Déu es
considera cos de Crist’: Waltramus, 
De unitate Ecclesiæ conservanda : 13,
ed. W. Schwenkenbecher,
Hannoverae 1883, p. 33; «La carn del
Senyor és aliment veritable i la seva
sang beguda veritable; aquest és el
veritable bé que se’ns dóna en la vida
present: alimentar-se de la seva carn
i beure la seva sang, no només en
l’Eucaristia, sinó també en la lectura
de la Sagrada Escriptura. En efecte, el
que s’obté del coneixement de les
Escriptures és aliment veritable i
beguda veritable»: Sant Jeroni, 
Commentarius in Ecclesiasten , 3: PL
23, 1092 A.

[192] J. Ratzinger (Benet XVI), Jesús
de Natzaret , Barcelona [Claret] 2007,
240.



[193] Missal Romà , «Ordenament de
les lectures de la missa», 10.

[194] Ibid .

[195] Cf. Propositio 7.

[196] Carta enc. Fides et ratio (14
setembre 1998), 13: AAS 91 (1999), 16.

[197] Cf. Catecisme de l’Església
catòlica , 1373-1374.

[198] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum concilium , sobre la
sagrada litúrgia, 7.

[199] In Psalmum 147: CCL 78,
337-338.

[200] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelació divina, 2.

[201] Cf. Const. Sacrosanctum
concilium , sobre la sagrada litúrgia,
107-108.



[202] Missal Romà , «Ordenament de
les lectures de la missa», 66.

[203] Propositio 16.

[204] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007) 45: AAS 99 (2007), 140-141.

[205] Cf. Propositio 14.

[206] Cf. Codi de Dret Canònic, c. 230
§2; 204 §1.

[207] Missal Romà , «Ordenament de
les lectures de la missa», 55.

[208] Ibid ., 8.

[209] N. 46: AAS 99 (2007), 141.

[210] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelació divina, 25.

[211] Propositio 15.

[212] Ibid .



[213] Sermo 179,1: PL 38, 966.

[214] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 93: AAS 99 (2007), 177.

[215] Congregació per al Culte Diví i
la disciplina dels Sagraments, 
Compendium Eucharisticum (25 març
2009), Ciutat del Vaticà, 2009.

[216] Epistula 52,7: CSEL 54, 426-427.

[217] Propositio 8.

[218] Ritus de la penitència. 
Prænotanda , 17.

[219] Ibid ., 19.

[220] Propositio 8.

[221] Propositio 19.

[222] Ordenació general de la
Litúrgia de les Hores, III, 15.



[223] Const. Sacrosanctum concilium ,
sobre la sagrada litúrgia, 85.

[224] Cf. Codi de Dret Canònic, c. 276
§3; 1174 §1.

[225] Cf. Codi dels Cànons de les
Esglésies Orientals, c. 377; 473 §1 e 2,
1r; 538 §1; 881 §1.

[226] Congregació per al Culte Diví i
la Disciplina dels Sagraments, Ritual
de benediccions . Orientacions
generals (17 desembre 2001), 21.

[227] Cf. Propositio 18; Conc. Ecum.
Vat. II, Const. Sacrosanctum
concilium , sobre la sagrada litúrgia,
35.

[228] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 75; AAS 99 (207), 162-163.

[229] Ibid .

[230] Congregació per al Culte Diví i
la Disciplina dels Sagraments, 



Directori sobre la pietat popular.
Principis i orientacions (17 desembre
2001), 87.

[231] Cf. Propositio 14.

[232] Cf. Sant Ignasi d’Antioquia, Ad
Ephesios , 15, 2: Patres Apostolici , ed.
F.X. Funk, Tubingae 1901, 224.

[233] Cf. Sant Agustí, Sermo 288, 5: PL
38,1307; Sermo 120, 2: PL 38,677.

[234] «Ordenament general del
Missal Romà», 56.

[235] Ibid ., 45; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum concilium ,
sobre la sagrada litúrgia, 30.

[236] Missal Romà , «Ordenament de
les lectures de la missa», 13.

[237] Cf. ibid ., 17.

[238] Propositio 40.



[239] Cf. «Ordenament general del
Missal Romà», 309.

[240] Cf. Propositio 14.

[241] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 69; AAS 99 (2007), 157.

[242] Cf. «Ordenament general del
Missal Romà», 57.

[243] Propositio 14.

[244] Cf. El cànon 36 del Sínode
d’Hipona de l’any 393: DS, 186.

[245] Cf. Joan Pau II, Carta ap. 
Vicesimus quintus annus (4 desembre
1988), 13: AAS 81 (1989), 910;
Congregació per al Culte Diví i la
Disciplina dels Sagraments,
Instrucció Redemptionis
sacramentum , sobre algunes coses
que cal observar o evitar sobre la
Santíssima Eucaristia (25 març 2004),
62.



[246] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. 
Sacrosanctum concilium , sobre la
sagrada litúrgia, 116; «Ordenament
general del Missal Romà», 41.

[247] Cf. Propositio 14.

[248] Propositio 9.

[249] Epistula 30, 7: CSEL 54, 246.

[250] Id ., Epistula 133, 13: CSEL 56,
260.

[251] Id ., Epistula 107, 9.12: CSEL 55,
300.302.

[252] Id ., Epistula 52, 7: CSEL 54, 426.

[253] Joan Pau II, Carta Novo
millennio ineunte (6 gener 2001), 31:
AAS 83 (2001), 287-288.

[254] Propositio 30; Cf. Conc. Ecum.
Vat. II, Const. dogm. Dei Verbum ,
sobre la Revelació divina, 24.



[255] Sant Jeroni, Commentariorum
in Isaiam libri , Prol.: PL 24, 17 B.

[256] Propositio 21.

[257] Cf. Propositio 23.

[258] Cf. Congregació per al Clergat,
Directori general per a la catequesi
(15 agost 1997), 94-96; Joan Pau II,
Exhort. ap. Catechesi tradendæ (16
octubre 1979), 27: AAS 71 (1979),
1298-1299.

[259] Ibid ., 127; cf. Joan Pau II,
Exhort. ap. Catechesi tradendæ (16
octubre 1979), 27: AAS 71 (1979),
1299.

[260] Ibid ., 128.

[261] Cf. Propositio 33.

[262] Cf. Propositio 45.

[263] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium , sobre
l’Església, 39-42.



[264] Propositio 31.

[265] N. 15: AAS 96 (2004), 846-847.

[266] N. 26: AAS 84(1992), 698.

[267] Ibid .

[268] Homilia en la missa crismal (9
abril 2009): AAS 101 (2009), 355.

[269] Ibid ., 356.

[270] Congregació per a l’Educació
Catòlica, «Normes bàsiques de la
formació dels diaques
permanents» (22 febrer 1998), 11.

[271] Ibid ., 74.

[272] Cf. ibid ., 81.

[273] Propositio 32.

[274] Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodal Pastores dabo vobis (25
març 1992), 47: AAS 84 (1992),
740-742.



[275] Propositio 24.

[276] Homilia en la Jornada Mundial
de la Vida Consagrada (2 febrer
2008): AAS 100 (2008), 133; cf. Joan
Pau II, Exhort. ap. postsinodal Vita
consecrata (25 març 1996), 82; AAS 88
(1996), 458-460.

[277] Congregació per als Instituts de
Vida Consagrada i les Societats de
Vida Apostòlica, Instrucció Caminar
des de Crist: un compromís renovat de
la vida consagrada en el tercer
mil·leni (19 maig 2002), 24.

[278] Cf. Propositio 24.

[279] Sant Benet, Regla, IV, 21: SC 181,
456-458.

[280] Discurs als monjos de l’abadia
de Heiligenkreuz (9 setembre 2007):
AAS 99 (2007), 856.

[281] Cf. Propositio 30.



[282] Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodal Christifideles laici (30
desembre 1988), 17: AAS 81 (1989),
418.

[283] Cf. Propositio 33.

[284] Exhort. ap. Familiaris consortio
(22 novembre 1981), 49; AAS 74
(1982), 140-141.

[285] Propositio 20.

[286] Cf. Propositio 21.

[287] Propositio 20.

[288] Cf. Carta ap. Mulieris
dignitatem (15 agost 1988), 31: AAS 80
(1988), 1728- 1729.

[289] Propositio 17.

[290] Cf. Propositiones 9. 22.

[291] N. 25.



[292] Enarrationes in Psalmos , 85, 7:
PL 37, 1086.

[293] Orígenes, Epistola ad
Gregorium , 3: PG 11, 92.

[294] Discurs als alumnes del
Seminari Romà Major (19 febrer
2007): AAS 99 (2007), 253-254.

[295] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 66: AAS 99 (2007), 155-156.

[296] Missatge final, III, 9.

[297] Ibid .

[298] «Plenaria indulgentia
conceditur christifideli qui Sacram
Scripturam, iuxta textum a
competenti auctoritate adprobatum,
cum veneratione divino eloquio
debita et ad modum lectionis
spiritalis, per dimidiam saltem
horam legerit; si per minus tempus id
egerit indulgentia erit partialis»: 



Pænitentiaria Apostolica , Enchiridion
indulgentiarum , Normæ et
concessiones (16 juliol 1999), 30 §1.

[299] Cf. Catecisme de l’Església
catòlica , 1471-1479.

[300] Pau VI, Const. ap. 
Indulgentiarum doctrina (1 gener
1967): AAS 59 (1967), 18-19.

[301] Cf. Epistula 49, 3: PL 16, 1204 A.

[302] Cf. Congregació per al Culte
Diví i la Disciplina dels Sagraments, 
Directori sobre la pietat popular.
Principis i orientacions (17 desembre
2002), 197-202.

[303] Cf. Propositio 55.

[304] Cf. Joan Pau II, Carta ap. 
Rosarium Virginis Mariæ (16 octubre
2002); AAS 95 (2003), 5-36.

[305] Propositio 55.



[306] Cf. Congregació per al Culte
Diví i la Disciplina dels Sagraments, 
Directori sobre la pietat popular.
Principis i orientacions (17 desembre
2002), 207.

[307] Cf. Propositio 51.

[308] Cf. Homilia a la vall de Josafat,
Jerusalem (12 maig 2009): AAS 101
(2009), 473.

[309] Cf. Epistula 108, 14: CSEL 55,
324-325.

[310] Adversus hæreses , IV, 20, 7: PG
7, 1037.

[311] Carta enc. Spe salvi (30
novembre 2007), 31: AAS 99 (2007),
1010.

[312] Discurs en el trobament amb el
món de la cultura al Collège des
Bernardins de París (12 setembre
2008): AAS 100 (2008), 730.



[313] Cf. In Evangelium secundum
Matthæum 17, 7: PG 13, 1197 B;S.
Jeroni, Translatio homiliarum
Origenis in Lucam , 36: PL 26,
324-325.

[314] Cf. Homilia en l’Eucaristia de
l’obertura de la XII Assemblea
General Ordinària del Sínode dels
Bisbes (5 octubre 2008): AAS 100
(2008), 757.

[315] Propositio 38.

[316] Cf. Congregació per als Instituts
de Vida Consagrada i les Societats de
Vida Apostòlica, Instrucció Caminar
des de Crist: un compromís renovat de
la vida consagrada en el tercer
mil·lenni (19 maig 2002), 36.

[317] Propositio 30.

[318] Cf. Propositio 38.

[319] Cf. Propositio 49.



[320] Cf. Joan Pau II, Carta enc. 
Redemptoris missio (7 desembre
1990): AAS 83 (1991), 294-340; Id .,
Carta ap. Novo millennio ineunte (6
gener 2001), 40: AAS 93 (2001),
294-295.

[321] Propositio 38.

[322] Cf. Homilia en l’Eucaristia de
l’obertura de la XII Assemblea
General Ordinària del Sínode dels
Bisbes (5 octubre 2008): AAS 100
(2008), 753-757.

[323] Propositio 38.

[324] Missatge final, IV,12.

[325] Pau VI, Exhort. ap. Evangelii
nuntiandi (8 desembre 1975), 22: AAS
68 (1976), 20.

[326] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Dignitatis humanæ , sobre la llibertat
religiosa, 2.7.

[327] Cf. Propositio 39.



[328] Cf. Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 2009: 
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (12 desembre
2008), 8-9.

[329] Exhort. ap. Evangelii nuntiandi
(8 desembre 1975), 19: AAS 68 (1976),
18.

[330] Cf. Propositio 39.

[331] Joan XXIII, Carta enc. Pacem in
terris (11 abril 1963), I: AAS 55 (1963),
259.

[332] Cf. Joan Pau II, Carta enc. 
Centesimus annus (1 maig 1991), 47:
AAS 83 (1991), 851-852; Id ., Discurs a
l’Assemblea general de les Nacions
Unides (2 octubre 1979), 13: AAS 71
(1979), 1152-1153.

[333] Cf. Compendi de la doctrina
social de l’Església , 152-159.



[334] Cf. Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 2007 (8 desembre
2006), 10: L’Osservatore Romano , ed.
en llengua espanyola (15 desembre
2006), 5-6.

[335] Cf. Propositio 8.

[336] Homilia al final de la Setmana
de pregària per la unitat dels
cristians (25 gener 2009): 
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (30 gener 2009), 6.

[337] Homilia en la clausura de la XII
Assemblea General Ordinària del
Sínode dels Bisbes (26 octubre 2008):
AAS 100 (2008), 779.

[338] Propositio 11.

[339] Carta enc. Deus caritas est (25
desembre 2005), 28: AAS 98 (2006),
240.

[340] De doctrina christiana , I,
35,39-36,40: PL 34, 34.



[341] Cf. Missatge per a la XXI
Jornada Mundial de la Joventut de
2006: AAS 98 (2006), 282-286.

[342] Cf. Propositio 34.

[343] Cf. ibid .

[344] Homilia en l’inici solemne del
ministeri petrí (24 abril 2005): AAS 97
(2005), 712.

[345] Cf. Propositio 38.

[346] Homilia amb motiu de la XVII
Jornada Mundial del Malalt (11
febrer 2009): L’Osservatore Romano ,
ed. en llengua espanyola (120 febrer
2009), 7.

[347] Cf. Propositio 35.

[348] Propositio 11.

[349] Cf. Carta enc. Deus caritas est
(25 desembre 2005), 25: AAS 98
(2006), 236-237.



[350] Propositio 11.

[351] Homilia en la XLII Jornada
Mundial de la Pau 2009 (1 gener
2009): L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (9 gener 2009), 6.

[352] Propositio 54.

[353] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 92: AAS 99 (2007), 176-177.

[354] Joan Pau II, Discurs a la
UNESCO (2 juny 1980), 6: AAS 72
(1980), 738.

[355] Cf. Propositio 41.

[356] Cf. ibid .

[357] Cf. Joan Pau II, Carta enc. Fides
et ratio (14 setembre 1998), 80: AAS
91 (1999), 67-68.

[358] Cf. Lineamenta 23.

[359] Cf. Propositio 40.



[360] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. 
Inter mirifica , sobre els mitjans de
comunicació social; Consell Pontifici
per a les Comunicacions Socials,
Instr. past. Communio et progressio ,
sobre els mitjans de comunicació
social, preparada per manament
especial del concili ecumènic Vaticà
II (23 maig 1971): AAS 63 (1971),
593-656; Joan Pau II, Carta ap. El
ràpid desenvolupament (24 gener
2005): AAS 97 (2005), 265-274; Consell
Pontifici per a les Comunicacions
Socials, Instr. past. Ætatis novæ ,
sobre les comunicacions socials en el
vintè aniversari de la Communio et
progressio (22 febrer 1992): AAS 84
(1992), 447-468; Id ., L’Església i
Internet (22 setembre 2002).

[361] Cf. Missatge final, IV,11; Benet
XVI, Missatge per a la XLIII Jornada
mundial de les comunicacions socials
2009 (24 gener 2009): L’Osservatore
Romano , ed. en llengua espanyola
(30 gener 2009), 3.



[362] Cf. Propositio 44.

[363] Joan Pau II, Missatge per a la
XXXVI Jornada mundial de les
comunicacions socials 2002 (24 gener
2002), 6: L’Osservatore Romano , ed.
en llengua espanyola (25 gener 2002),
p. 5.

[364] Cf. Exhort. ap. Evangelii
nuntiandi (8 desembre 1975), 20: AAS
68 (1976), 18-19.

[365] Cf. Exhort. ap. postsinodal 
Sacramentum caritatis (22 febrer
2007), 78: AAS 99 (2007), 165.

[366] Cf. Propositio 48.

[367] Comissió Bíblica Pontifícia, «La
interpretació de la Bíblia en
l’Església» (15 abril 1993), IV, B.

[368] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. Ad
gentes , sobre l’activitat missionera
de l’Església, 22; Comissió Bíblica
Pontifícia, La interpretació de la



Bíblia en l’Església (15 abril 1993), IV,
B.

[369] Joan Pau II, Discurs als bisbes
de Kènia (7 maig 1980), 6: AAS 72
(1980), 497.

[370] Cf. Instrumentum laboris , 56.

[371] Comissió Bíblica Pontifícia, «La
interpretació de la Bíblia en
l’Església» (15 abril 1993), IV, B.

[372] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum , sobre la
Revelació divina, 22.

[373] Cf. Propositio 42.

[374] Cf. Propositio 43.

[375] Benet XVI, Homilia durant
l’Hora Tèrcia de la primera
Congregació general del Sínode dels
Bisbes (6 octubre 2008): AAS (2008),
760.



[376] Entre les nombroses
intervencions de tipus divers,
recordeu: Joan Pau II, Carta enc. 
Dominum et vivificantem (18 maig
1986): AAS 78 (1986), 809-900; Id .,
Carta enc. Redemptoris missio (7
desembre 1990): AAS 83 (1991),
249-340; Id ., Discursos i homilies a
Assís amb motiu de la Jornada de
pregària per la pau, el 27 d’octubre
de 1986: L’Osservatore Romano , ed.
en llengua espanyola (2 novembre
1986), 1-2. 11-12; Jornada de pregària
per la pau al món (24 gener 2002): 
L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola (1 febrer 2002),
5-8; Congregació per a la Doctrina de
la Fe, Decl. Dominus Iesus , sobre la
unicitat i la universalitat salvadora
de Jesucrist i de l’Església (6 agost
2000): AAS 92 (2000), 742-765.

[377] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Nostra ætate , sobre les relacions de
l’Església amb les religions no
cristianes, 3.



[378] Cf. Discurs als ambaixadors
dels països de majoria musulmana
acreditats davant la Santa Seu (25
setembre 2006): AAS 98 (2006),
704-706.

[379] Cf. Propositio 53.

[380] Cf. Propositio 50.

[381] Ibid .

[382] Joan Pau II, Discurs en el
trobament amb els joves musulmans
a Casablanca (El Marroc) (19 agost
1985), 5: AAS 78 (1986), 99.

Traducció Conferència
Episcopal Tarraconense

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/verbum-domini-
exhortacio-apostolica-postsinodal/

(19/12/2025)

https://opusdei.org/ca/article/verbum-domini-exhortacio-apostolica-postsinodal/
https://opusdei.org/ca/article/verbum-domini-exhortacio-apostolica-postsinodal/
https://opusdei.org/ca/article/verbum-domini-exhortacio-apostolica-postsinodal/

	Verbum Domini. Exhortació apostòlica postsinodal

