
opusdei.org

Veniu, adorem-lo!

Nadal és un temps en què tots
aquests successos sorprenents
de Betlem ens impulsen a
replantejar les nostres
motivacions últimes. Jesús,
Maria i Josep ens conviden a
adorar sense descans Jesús Nen,
indefens i necessitat de les
nostres cures.

22/12/2023

En entrar a l'estadi de futbol d'una
ciutat anglesa, els aficionats són
rebuts per una gran escultura de dos
soldats, cadascun amb uniforme



diferent, que estrenyen les mans per
sobre d'una pilota. L'escena
representa un esdeveniment
esdevingut durant la Primera Guerra
Mundial, conegut com «La treva de
Nadal». S'explica que, la nit de Nadal
del 1914, es va produir un alto el foc
espontani a les trinxeres que
separaven els dos exèrcits. Un bàndol
va fer senyals a l'altre, convidant-lo a
viure una nit de pau, precisament en
aquella data que commemorava el
naixement de Jesús. La iniciativa va
ser ben rebuda: es van reunir
militars dels dos bàndols, van
intercanviar senzills regals, van
cantar nadales, es van fer alguna foto
de grup i fins i tot van jugar un partit
de futbol.

Una de les nadales que tots recorden
haver escoltat o entonat aquella nit
és el cèlebre Adeste fideles ,
composició del segle XVIII, pel que
sembla d’un músic anglès. El fet que
el cant original fos en llatí va facilitar



que el poguessin entonar persones
que no compartien idioma,
acompanyats per algunes gaites.
Aquesta nadala, ara coneguda arreu
del món, convida els qui canten i
escolten a unir-se al grup que
acudeix a Betlem —pastors, àngels,
mags— per adorar Jesús nadó.
«Nadal. —Canten: venite, venite…—
Anem-hi, que Ell ja és nat. I, després
de contemplar la cura que Maria i
Josep tenen de l'Infant, goso suggerir-
te: mira'l una altra vegada, mira'l
sense descans»[1].

Què és el que adorem

La invitació a adorar, a assumir una
disposició d'humilitat i de submissió
total davant d'una altra persona —
més si es tracta d'un Nen que amb
prou feines balbuceja— ha passat a
ser, per a molta gent, alguna cosa
estranya o fins i tot problemàtica. En
la mesura que l'autonomia personal
es presenta com el dret i el valor



moral suprem, posar així la nostra
vida a les mans d'algú pot semblar
un símptoma de feblesa o
superstició, una cosa potser més
pròpia d'altre temps.

En realitat, només Déu és digne
d'adoració: només a Ell es deu la
màxima reverència. D'alguna
manera, però, l'adoració és sempre
una realitat connatural a qualsevol
persona humana, tingui fe o no. Així,
un estableix alguna cosa o algú com
la raó última per la qual fa totes les
altres coses. «Què és un Déu en el pla
existencial? —es preguntava el papa
Francesc—. És això que és al centre
de la pròpia vida i del que depèn el
que es fa i es pensa. Es pot créixer en
una família nominalment cristiana
però centrada, en realitat, en punts
de referència externs a l'Evangeli.
L'ésser humà no viu sense no
centrar-se en res. És així que el món
ofereix el 'supermercat' dels ídols,



que poden ser objectes, imatges,
idees, càrrecs»[2].

Des d'aquest punt de vista, tant els
creients com els qui veuen en
l'adoració una cosa del passat poden
redescobrir alguna cosa del camí que
porta cap a Betlem. Per emprendre-
ho, potser podem començar per
preguntar-nos: Quina és la raó per la
qual faig el que estic fent? Què és el
que em mou a fer això i no una altra
cosa? En reflexionar així, hom
identificarà en un primer moment
algunes motivacions; i darrere
d'elles, estirant el fil, en descobrirà
d'altres de menys evidents. Però fins
i tot aquestes motivacions més
subtils poden remetre al seu torn a
altres de més profundes. Per això cal
continuar preguntant-se fins a
arribar al nostre criteri últim d'acció:
allò que considerem irrenunciable,
intocable, i que guia les nostres
decisions; allò que, en definitiva,



adorem, perquè li sotmetem tota la
resta.

Podem emportar-nos llavors la
sorpresa de descobrir que, amb més
o menys freqüència, les nostres
decisions no apunten al Déu a qui
confessem sinó potser a altres fins
inconfessats, com poden ser el
prestigi personal, la seguretat
material, la preservació d'una
determinada situació o la simple
comoditat. Tot això fins i tot es pot
trobar barrejat amb elements en part
relacionats amb la fe, com la recerca
d'un assossec espiritual o la
tranquil·litat que dona fer allò que
un creu que ha de fer. Però potser, al
cap i a la fi, fins aquest tipus de
motius ens manté lluny del vertigen
que ha vingut a portar al món aquest
Nen que és Déu.

La invitació que entonem tantes
vegades durant els dies de Nadal
—«Veniu, adorem-lo!»— ve



precisament a interrogar-nos en
profunditat sobre les raons per les
quals vivim. Veniu tots a deixar-vos
interpel·lar per aquesta paradoxa de
veure el Nounat, qui va fer néixer el
cel i la terra. Veniu tots a contemplar
com no pot articular paraula qui,
amb la seva paraula, va crear tot allò
que existeix. «M’arriba al fons de
l’ànima contemplar Jesús acabat de
néixer a Betlem —confessava sant
Josepmaria—: un nen indefens,
inerme, incapaç d’oferir resistència.
Déu es lliurà en mans dels
homes»[3].Nadal és un temps en què
tots aquests successos sorprenents de
Betlem ens impulsen a replantejar
les nostres motivacions últimes.
Jesús, Maria i Josep —i juntament
amb ells, tots els sants—, ens
conviden sempre a qüestionar les
nostres seguretats, les nostres petites
o grans «adoracions» particulars, per
poder encaminar el nostre cor cap a
l'única estrella que ens indica on és
el Salvador.



Seguir l'estrella amb un cor sincer

«Després que Jesús va néixer a
Betlem de Judea, en temps del rei
Herodes, vingueren uns savis
d’Orient i, en arribar a Jerusalem,
preguntaven: —On és el rei dels
jueus que ha nascut? Hem vist sortir
a l’Orient la seva estrella i venim a
adorar-lo» (Mt 2, 1-2). Els mags
s'uneixen al venite, adoremus. Han
deixat les seguretats conegudes per
posar-se a la recerca de la font a què
remet la seva set d'adoració.
Endevinaven a les seves vides un
centre de gravetat que n’orientava
les decisions, però no havien
aconseguit delinear-lo amb claredat.
Ara, arribant a Betlem, senten al cor
un batec diferent, que els anuncia
que ja són a prop de descobrir-ho.
Sant Josepmaria veia en aquesta
recerca dels mags l'experiència de la
vocació cristiana: el reconeixement
d'un anhel que només pot ser
omplert per Déu, el descobriment



d’allò que veritablement mereix ser
adorat. Com ells, «també ens hem
adonat que de mica en mica se’ns
encenia una nova resplendor a
l’ànima: el desig de ser plenament
cristians; si em permeteu l’expressió,
l’afany de prendre’ns Déu
seriosament» [4].

Benet XVI els anomenava «homes de
cor inquiet»[5]. Aquesta és la
característica constant de l'ànima
que, enmig de la fragilitat del món,
cerca el Crist. Als seus cors, com en
els nostres, segurament vibrava una
enyorança similar a la del salmista:
«Només en Déu reposa la meva
ànima, d’ell em ve la salvació. Només
ell és la roca que em salva, el meu
castell de refugi: mai no cauré» (Sl
62, 2). És la situació del pelegrí, molt
diferent de la del rodamon, que no
sap què vol ni on va. El pelegrí és un
caminant sempre a la recerca,
sempre amb la nostàlgia d'estimar
més Déu, des del matí fins a la nit.



«Només ell és la roca que em salva, el
castell on em trobo segur» (Sl 62, 7).
Aquest desig del veritable Déu està
inscrit en tots els homes i dones de la
terra, cristians i no cristians, i és el
que manté els uns i els altres en
camí. Per això, a la pregària
eucarística quarta el sacerdot
demana a Déu Pare que se'n recordi
d'aquells pels qui s'ofereix el sacrifici
del Crist, «tots aquells que et
busquen amb cor sincer» [6].

Els reis mags, explica Benet XVI,
«potser eren homes doctes que
tenien un gran coneixement dels
astres i probablement també
disposaven d'una formació filosòfica.
Però no només volien saber moltes
coses. Volien saber sobretot allò que
és essencial. Volien saber com es pot
esdevenir persona humana. I per
això volien saber si Déu existia, on és
i com és; si ell es preocupa de
nosaltres i com podem trobar-ho. No
volien només saber: volien



reconèixer la veritat sobre nosaltres,
sobre Déu i el món. El seu
pelegrinatge exterior era expressió
del seu estar interiorment en camí,
del pelegrinatge interior dels seus
cors. Eren homes que buscaven Déu
i, en definitiva, estaven en camí cap a
Ell. Eren cercadors de Déu»[7].

Seguir l'estrella de Betlem és en
realitat una tasca que dura tota la
vida. La tasca de buscar el pessebre
amagat a la nostra vida quotidiana
pot resultar de vegades fatigosa,
perquè suposa no aturar-se en
estances que semblen més còmodes
en les quals, no obstant això, Jesús no
hi és. Així que la meta val tots els
esforços: «L’alegria que tingueren en
veure l’estrella va ser immensa. Van
entrar a la casa, veieren el nen amb
Maria, la seva mare, es prostraren a
terra i el van adorar. Després van
obrir les seves arquetes i li oferiren
presents: or, encens i mirra» (Mt 2,
10-11). Aquell dia, la vida d'aquests



savis va canviar per sempre. Perquè,
al cap i a la fi, «tot depèn que a la
nostra vida hi hagi o no adoració.
Sempre que adorem, passa alguna
cosa en nosaltres i al voltant de
nosaltres. Les coses es redrecen de
nou. Entrem a la veritat. La mirada
es torna aguda. Moltes coses que ens
aclaparaven, desapareixen»[8].

Deixar que Déu sigui Déu

Al llarg del camí no ens trobarem
només l'estrella que ens guia cap a
Jesús: ens creuarem també amb un
gran nombre de llums artificials,
múltiples succedanis que busquen
enganyar-nos, reclamar la nostra
adoració i, al cap i a la fi, empresonar
la nostra llibertat. Són els falsos ídols
de què ens parla el Catecisme de
l'Església: «La idolatria no es refereix
únicament als falsos cultes del
paganisme. És una temptació
constant de la fe. Consisteix a
divinitzar allò que no és Déu» [9].



Tots, també els cristians, podem
caure en la idolatria una vegada i
una altra, cada vegada que posem
alguna cosa o algú, almenys
parcialment, al lloc de Déu. Aquests
falsos ídols es constitueixen llavors
en «formes d’opressió i de llibertats
aparents, que en realitat són cadenes
que esclavitzen»[10]. Es tracta d'un
desplaçament de Déu que no se sol
donar habitualment de manera
cridanera i escandalosa, sinó que es
cola discretament al nostre cor, com
l'heura s'introdueix de mica en mica
en una paret, fins que amenaça
d'esfondrar-la.

Cada matí en despertar-se, sant
Josepmaria es postrava a terra i
repetia la paraula «serviam!», «et
serviré!». Molts n'hem après aquest
gest, que expressa el desig, renovat
cada dia, de no distreure's amb falses
adoracions; d'inclinar-se cada dia
només davant de Déu. És un gest
d'adoració; i, per això mateix, un gest



de llibertat, un gest que ens allibera
de la possibilitat d'estacionar-nos en
petits ídols, disfressats fins i tot de les
millors aparences i intencions.
«L'adoració és llibertat que prové de
les arrels de la llibertat veritable: de
la llibertat d’un mateix. Pel que és
“salvació”, “felicitat”, o, com diu Joan,
“alegria”. I alhora, disponibilitat
total, entrega i servei, tal com Déu
m'estima»[11].

També diàriament, sant Josepmaria
repetia, en l'acció de gràcies després
de celebrar l'Eucaristia, aquesta
petició del salmista: Non nobis,
Domine, non nobis; sed nomini tuo da
gloriam! (Sl 115, 1). Empetitiríem
aquesta oració si penséssim que el
que s'expressa aquí és una mera
renúncia a la glòria en general, com
si fos una cosa dolenta per a
nosaltres. De fet, el cristià espera en
la promesa de viure a la glòria de
Déu; de manera que, més que una
renúncia, es tracta d'una redimensió:



la petició del salmista assumeix que
la glòria humana, sense la glòria de
Déu, és sempre massa petita, com ho
és qualsevol ídol davant de Déu. La
glòria merament humana acaba per
revelar-se com una caricatura trista:
l'ànsia per voler abans de res estar
contents dels nostres èxits o percebre
l'admiració dels altres,
l'autosatisfacció de la glòria humana,
és ben poca cosa... perquè Déu no hi
és.

* * *

Jesús Nen, indefens i necessitat de
tot, arriba per desemmascarar una
vegada i una altra tots els nostres
ídols, que no veuen, ni parlen, ni
senten (cf. Sl 115, 5-6). Els dies de
Nadal són una invitació per
emprendre novament el camí cap a
aquesta casa improvisada, però
plena de llum i de calor, que és la
gruta de Betlem. Allà ens passarem
«davant de la llibertat d’un Déu que,



per pur amor, decideix anorrear-se
prenent carn com la nostra»[12].

Andrés Cárdenas

[1] Sant Josepmaria, Forja , n. 549.

[2] Francesc, Audiència general, 1-
VIII-2018.

[3] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 113.

[4] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 32.

[5] Benet XVI, Homilia a l'Epifania del
Senyor, 6-I-2013.

[6] Missal Romà, Pregària Eucarística
IV.

[7] Benet XVI, Homilia a l'Epifania del
Senyor, 6-I-2013.



[8] R. Guardini, Dominio de Dios y
libertad del hombre, Madrid;
Guadarrama, 1963, p. 30.

[9] Catecisme de l'Església catòlica, n.
2113.

[10] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 1.

[11] J. Ratzinger, «Hacer oración en
nuestro tiempo», en Palabra en la
Iglesia, Salamanca, Sígueme, 1976

[12] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 1.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/veniu-adorem-lo/
(05/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/veniu-adorem-lo/
https://opusdei.org/ca/article/veniu-adorem-lo/

	Veniu, adorem-lo!

