
opusdei.org

“Val la pena!” (II):
Beneït qui confia en
el Senyor

La Sagrada Escriptura no ens
dona una resposta teòrica sobre
la fidelitat, sinó que ens indica
qui és fidel.

25/10/2022

La fidelitat a la Sagrada Escriptura

«Hi-fi»: aquesta és una de les
característiques fonamentals que
esperem d'un dispositiu per escoltar
música. La high fidelity, alta fidelitat,
és garantia que el so que reprodueix



s’apropa molt a l’original. L’objectiu,
tant del reproductor com de qui
escolta, és poder tenir contacte amb
el so inicial, amb el primer
enregistrament, sense alterar-lo. És
la fidelitat entesas com a exactitud,
com la capacitat de mantenir una
cosa intacta.

Tanmateix, en la cultura de l’antic
Orient Mitjà, on va tenir lloc la
revelació de Déu al poble d’Israel, la
manera de comprendre la fidelitat té
alguns matisos diferents. La fidelitat
no s’associa a la precisió, sinó en
altres aspectes com la solidesa,
l’estabilitat o la permanència al llarg
del temps; la confiabilitat, la lleialtat i
la veracitat. En el llenguatge bíblic, la
fidelitat també està estretament
vinculada amb la misericòrdia
paternal de Déu, un àmbit on no té
gaire sentit parlar d’exactitud.

No com els altres déus



Si en la Sagrada Escriptura busquem
una definició completa de fidelitat,
no la trobarem. En canvi, si acudim
als llibres sagrats preguntant-nos qui
és fidel, tant l’Antic Testament com el
Nou ens responen de manera
rotunda: fidel és Déu (cf. Dt 32, 4; 1
Co 1, 9; 1 Ts 5, 24 i altres). Què vol dir
que Déu sigui fidel? Per què la
fidelitat és una característica del
Senyor tan repetidament afirmada?

D’una banda, el Déu d’Israel és fidel
en contrast amb els déus dels pobles
veïns. «Déu és el fonament de
l’esperança; però no qualsevol déu».
[1] Els mites pagans ens mostren déus
que es comporten de manera voluble
i capritxosa; de vegades són bons, de
vegades són dolents, no se sap mai
com reaccionaran. Per tant, no és
raonable confiar-hi. A Egipte i
Mesopotàmia, per exemple, era
freqüent representar els déus amb
forma de toro, lleó, àguila, drac o
altres animals. En conseqüència, el



culte a aquestes divinitats estava ple
d’actituds que s’assemblen al que
faríem davant d’una bèstia
amenaçadora: satisfer-ne la gana,
apaivagar-ne la còlera o, simplement,
no interrompre’n el descans.

No passa així a Israel. La llei
mosaica, per la seva part, prohibeix
representar el Senyor amb figures de
qualsevol mena (cf. Ex 20, 4; Lv 19,
4). El Déu d’Israel accepta sacrificis i
ofrenes, però no ho fa perquè pateixi
necessitat o perquè d’això en
depengui el seu ànim (cf. Sl 50, 7-15; 
Dn 14, 1-27). Que el Senyor sigui fidel,
en contrast amb els falsos déus, vol
dir que no és capritxós ni inconstant,
que podem intuir, d’alguna manera,
com actuarà. Alhora, aquesta fidelitat
no implica que el Senyor segueixi un
patró uniforme de conducta o que la
seva manera d’intervenir en la
història sigui repetitiva. Déu és lliure,
transcendent i sobirà, «és tot el
moviment i tota la bellesa i tota la



grandesa»,[2] així que la seva fidelitat
a l’aliança no exclou la novetat (cf. Is
43, 16-19). Ens pot sorprendre o
desconcertar. Déu diu per boca del
profeta Isaïes: «Les meves intencions
no són les vostres, i els vostres
camins no són els meus —oracle del
Senyor—. Estan tan lluny els meus
camins dels vostres, les vostres
intencions de les meves, com el cel és
lluny de la terra» (Is 55, 8-9). Déu
sempre salva el seu poble, però no ho
fa sempre de la mateixa manera. Per
això «ell sempre pot, amb la seva
novetat, renovar la nostra vida i la
nostra comunitat i, encara que
travessi èpoques fosques i febleses
eclesials, la proposta cristiana mai no
envelleix».[3]

A més d’aquella diferència, una
desviació freqüent de la relació dels
homes amb Déu és la de voler-lo
controlar o utilitzar-lo a discreció
nostra. Per això, l’endevinació i
altres pràctiques semblants estaven



severament prohibides a Israel (cf. 
Lv 19, 26.31). Que Déu sigui fidel a la
seva paraula no vol dir que la seva
manera de comportar-se sigui
sempre idèntica i, per tant,
predictible i controlable per part dels
homes. Podem estar segurs que no
deixarà mai d’estimar-nos, tot i que
moltes vegades no sabem com. La
seva lògica sempre supera la nostra.
De vegades ens pot donar més del
que havia promès, o pot complir una
profecia d’una manera inusitada. La
«fidelitat no té res d’estèril ni
d’estàtic; és creativa».[4]

Un Déu «ric en misericòrdia i
fidelitat»

La Bíblia afirma que el Senyor és
fidel en contrast amb els falsos déus
dels pobles veïns; tot i que, en
realitat, el text sagrat ho afirma
sobretot en contrast amb els éssers
humans: «El Senyor, la glòria eterna
d’Israel, no menteix ni es desdiu: ell



no fa com els homes, que canvien de
parer» (1 Sa 15, 29). A diferència de
la nostra experiència humana, el
Senyor diu sempre la veritat, no es
retracta de les seves promeses: «Déu
no és cap home, no pot mentir; no es
pot desdir com es desdiu un humà. El
que ell ha dit, podria deixar de fer-
ho? Podria deixar de complir el que
ell ha promès?» (Nm 23, 19). Només
Déu és absolutament sòlid i
confiable, en qui es pot construir
amb la seguretat de no quedar
defraudat. Per això, Benet XVI pot
dir: «Mentre tot passa i canvia, la
Paraula del Senyor no passa. Si les
vicissituds de la vida fan que ens
sentim perduts i sembla que
s’esfondra tota certesa, tenim una
brúixola per trobar l’orientació,
tenim una àncora per no anar a la
deriva».[5]

Explica el llibre de l’Èxode que,
després del pecat del vedell d’or, Déu
va renovar l’aliança amb el seu poble



al Mont Sinaí. Llavors, abans
d’entregar a Moisès per segona
vegada les taules de la llei, Déu va
passar davant seu dient: «El Senyor!
El Senyor! Déu compassiu i benigne,
lent per al càstig, fidel en
l’amor!» (Ex 34, 6). Aquestes paraules
se solen considerar una segona
revelació del nom de Déu, després de
la que havia tingut lloc temps enrere,
també amb Moisès. Aquesta
descripció de com és Déu la trobem
repetida, amb petites variants, en
uns altres set passatges, de diversos
llibres de l’Antic Testament.[6] Per
això, diu sant Josepmaria: «Si
repasseu les Santes Escriptures, hi
veureu constantment la presència de
la misericòrdia de Déu (...). Quina
seguretat ens ha de donar la
commiseració del Senyor!».[7]

Tanmateix, Israel sap que el seu
Senyor és compassiu i fidel no
simplement perquè ho hagi dit a
Moisès al Sinaí, sinó sobretot perquè



el poble ho ha comprovat en la seva
història, a la seva pell. Déu ha
manifestat aquesta característica de
la seva fidelitat no simplement
declarant-la, sinó mostrant-la en les
seves obres. Que Déu sigui fidel és
una experiència de salvació que
Israel viu al llarg del temps. «Senyor,
tu ets el meu Déu, t’exalçaré i
proclamaré el teu nom, has dut a
terme plans admirables —diu el
profeta Isaïes—, ferms i segurs,
decidits fa molt de temps» (Is 25, 1).
Les obres de Déu en mostren la
fidelitat; Israel és testimoni, una
vegada i una altra, que la seva
misericòrdia no desapareix davant
les infidelitats humanes. «Que n’és,
de bo, el Senyor! Perdura eternament
el seu amor, és fidel per segles i
segles» (Sl 100, 5), canta el salmista. I
en un altre passatge: «Senyor,
cantaré tota la vida els teus favors,
d’una generació a l’altra anunciaré la
teva fidelitat» (Sl 89, 2).



Santa Maria, en el Magníficat,
expressa aquesta manera de ser de
Déu, tan clar per a qui s’apropa a la
història sagrada. La mare de Jesús
lloa Déu per haver-se fixat en la seva
humilitat, per haver fet coses grans
en ella, «com havia promès als
nostres pares; s’ha recordat del seu
amor a Abraham i a la seva
descendència per sempre» (Lc 1,
54-55). Deia sant Joan Pau II que «en
el Magníficat, càntic veritablement
teològic, perquè revela l’experiència
del rostre de Déu feta per Maria, Déu
no només és el Poderós, per a qui res
no és impossible, com havia declarat
Gabriel (cf. Lc 1, 37), sinó també el
Misericordiós, capaç de tendresa i
fidelitat envers tot ésser humà».[8]

Jesús és el compliment de les
promeses

La fidelitat és un atribut que defineix
Déu en la seva relació amb els
homes, especialment amb el seu



poble en virtut de l’aliança. I per
descriure la força d’aquesta aliança,
els profetes acudeixen a algunes
imatges. Una d’aquestes és la del
matrimoni, que trobem
desenvolupada sobretot als llibres
d’Osees, Jeremies i Ezequiel. Aquesta
imatge ressalta la misericòrdia del
Senyor, que està disposat a perdonar
i restablir l’aliança malgrat les
infidelitats repetides d’Israel. Una
altra imatge és la de la paternitat i
maternitat. El llibre d’Isaïes la fa
servir diverses vegades, de manera
commovedora, per subratllar com
Déu no abandonarà mai el seu poble:
«Sió deia: “El Senyor m’ha
abandonat, el meu Déu s’ha oblidat
de mi”. El Senyor li respon: “Pot
oblidar-se una mare del seu infantó,
pot deixar d’estimar el fill de les
seves entranyes? Però, ni que alguna
l’oblidés, jo mai no t’oblidaria”. Et
duc gravada a les palmes de les
mans» (Is 49, 14-16).



Jesús recull tota aquesta herència de
fidelitat i de misericòrdia, plasmada
a l’Antic Testament, per revelar la
continuació d’aquest obrar diví en la
seva persona. Per això, davant la
multitud, el Senyor fa eco amb el seu
lament a aquell oracle d’Isaïes en el
qual ens recordava que Déu mai no
ens oblida: «Jerusalem, Jerusalem,
que mates els profetes i apedregues
els qui et són enviats! Quantes
vegades he volgut aplegar els teus
fills com una lloca aplega els seus
pollets sota les ales, però no ho heu
volgut!» (Mt 23, 37). A Jesucrist li dol
la rebel·lia dels homes, la seva
duresa de cor, davant la insistència
—la fidelitat— de l’amor de Déu.

També inspirant-se en un passatge
del profeta Isaïes en qui s’afirma que
Israel és la vinya del Senyor (cf. Is 5,
7), Jesús resumeix la història de la
fidelitat de Déu de cara a la
infidelitat humana en relatar la
paràbola dels vinyataires homicides



(cf. Mc 12, 1-12). Allà, després dels
rebutjos successius per prendre els
fruits que li corresponien a través de
diversos servents, l’amo de la vinya
decideix enviar-hi el seu fill com a
últim recurs. Però els vinyataires el
maten. De la mateixa manera,
l’arribada de Jesús, el Fill únic de
Déu, i la seva mort a la creu, és la
manifestació plena de la fidelitat i
misericòrdia del Déu d’Israel;
després d’enviar-lo perquè morís per
nosaltres, Déu ja no pot fer res més
gran (cf. Hb 1, 1-2).

Els apòstols, durant la seva
predicació, eren conscients de la
relació entre el misteri pasqual de
Crist —la seva passió, mort i
resurrecció— amb la fidelitat de Déu
a les seves antigues promeses. Jesús
és «l’Amén, el testimoni fidel i
veraç» (Ap 3, 14), ens diu el llibre de
l’Apocalipsi. A la segona carta de sant
Pau als Corintis, trobem la declaració
més explícita sobre això: «Déu n’és



testimoni fidel: la paraula que us
adrecem no és ara sí, ara no. El Fill
de Déu, Jesucrist, que hem anunciat
entre vosaltres, tant jo com Siles i
Timoteu, no ha estat mai ara sí, ara
no: en ell només hi ha el sí! En
Jesucrist, totes les promeses de Déu
han trobat un “sí”» (2 Co 1, 18-20). I
aquesta convicció ha passat a la fe de
l’Església, que ha proclamat
constantment que Jesús és el
compliment fidel de tot el que Déu
havia promès (cf. 1 Co 15, 3-4).

Si no som fidels, ell es manté fidel

A propòsit dels qui no van creure en
Crist durant el seu pas per la terra,
sant Pau s’expressa així, posant el
focus en la grandesa del Senyor: «És
que la seva infidelitat pot anul·lar la
fidelitat de Déu? De cap
manera!» (Rm 3, 3-4). En Déu podem
posar la nostra confiança de manera
plena. «Uns es fien dels carros, altres
dels cavalls; nosaltres invoquem el



nom del Senyor, el nostre Déu» (Sl 20,
8), diu el salmista, expressant la seva
confiança en el Senyor més que en
les estratègies humanes per a la
batalla. «Qui és Déu sinó el Senyor?
Quina roca hi ha, fora del nostre
Déu?» (2 Sa 22, 32), diu la Sagrada
Escriptura, en l’anomenat Himne de
David. Només de Déu es pot afirmar
que és la Roca en què recolzar-se
sense por i buscar protecció.
L’aplicació a Déu del terme «Roca» és
tan freqüent en l’Antic Testament[9]

que de vegades es diu simplement
«la Roca» i s’entén que s’està parlant
d’ell.

En insistir en la fidelitat de Déu
posant-la en contrast, moltes
vegades, amb la inconstància dels
homes, la Sagrada Escriptura no
sembla que deixi gaire espai a la
fidelitat humana. Però més que una
visió pessimista sobre les forces
humanes, es tracta d’una afirmació
realista i profunda sobre la nostra



poquesa davant la seva potència.
Així es comprèn millor aquest dur
oracle transmès per Jeremies:
«Maleït l’home que confia en els
homes i busca qui li faci de braç dret,
mentre el seu cor s’allunya del
Senyor. Serà com un matoll de
l’Arabà que mai no tasta la pluja; viu
en un desert xardorós, en una terra
salabrosa que no es pot habitar.
Beneït l’home que es refia del
Senyor, que posa en el Senyor la
confiança! Serà com un arbre que
arrela vora l’aigua, que enfonsa les
arrels ran del torrent; no té por quan
ve l’estiu, el seu fullatge es manté
verd; no es neguiteja en anys de
secada, no deixa de donar fruit» (Jr
17, 5-8).

El més important és comprendre que
l’ésser humà no pot ser fidel en el
mateix sentit en què ho és Déu. La
resposta humana a la fidelitat del
Senyor no és una conducta
irreprotxable, sense fissures, sinó la



fe (cf. Gn 15, 6; Hb 11, 1). De fet, en
hebreu es fa servir el mateix verb
per dir que Déu és fidel i per dir que
un home creu en ell. El Nou
Testament anomena «fidels» als qui
creuen en Jesucrist i el segueixen (cf. 
Act 10, 45). El que el Senyor vol de
nosaltres no és que siguem ferms i
sòlids com ell, la qual cosa seria
impossible, sinó que dipositem en ell
tota la nostra confiança, com ho va
fer Maria i com ho han fet els sants,
«Déu compleix fidelment les seves
promeses» (Hb 10, 23). I, sobretot, el
Senyor vol que reconeguem les
nostres ofenses i li demanem perdó.
«Si afirmàvem que no tenim pecat,
ens enganyaríem a nosaltres
mateixos, i la veritat no estaria en
nosaltres —assenyala la primera
carta de sant Joan—. Però si
reconeixem els nostres pecats, ell,
que és fidel i just, ens els perdonarà i
ens purificarà de tot mal» (1 Jn 1,
8-9). Encara que siguem pecadors, el
Senyor no ens deixa mai sols. «Però



encara que siguem infidels, ell
continua fidel, ja que no pot negar-se
ell mateix» (2 Tm 2, 13).

«La nostra fidelitat no és més que
una resposta a la fidelitat de Déu.
Déu que és fidel a la seva paraula,
que és fidel a la seva promesa».[10]

Per això «la fe en la fidelitat divina
dona força a la nostra esperança,
malgrat que la nostra debilitat
personal ens porti de vegades a no
ser del tot fidels, en les coses petites i,
potser, alguna vegada, en les grans.
Llavors, la fidelitat consisteix a
recórrer —amb la gràcia de Déu— el
camí del fill pròdig».[11] El més
important sempre és tornar a qui
compleix la promesa, tornar amb fe a
la Roca que sempre ens espera.

Juan Carlos Ossandón

[1] Benet XVI, enc. Spe salvi, núm. 31.



[2] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 190.

[3] Francesc, ex. ap. Evangelii
Gaudium, núm. 11.

[4] Benet XVI, Homilia, 12.IX.2009.

[5] Benet XVI, Angelus, 12.XII.010.

[6] Cf. Nm 14, 17-18; Dt 7, 9-10; Sl 86,
15; 145, 8; Jl 2, 13; Jon 4, 2 i Na 1, 3.

[7] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 7.

[8] Sant Joan Pau II, Audiència, 6.XI.
1996.

[9] Cf., per exemple, Dt 32, 4; 1 Sm 2, 2;
2 Sm 22, 2; Sl 19, 15; 28, 1; 71, 3; Is 17,
10; Ha 1, 12, i d’altres.

[10] Francesc, Homilia, 15.IV.2020.

[11] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
19.III.2022.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/val-la-pena-ii-
beneit-qui-confia-en-el-senyor/

(25/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/val-la-pena-ii-beneit-qui-confia-en-el-senyor/
https://opusdei.org/ca/article/val-la-pena-ii-beneit-qui-confia-en-el-senyor/
https://opusdei.org/ca/article/val-la-pena-ii-beneit-qui-confia-en-el-senyor/

	“Val la pena!” (II): Beneït qui confia en el Senyor

