
opusdei.org

“Val la pena!” (I):
Una força que
conquereix el temps

La fidelitat és la virtut que
sorgeix enmig de les relacions
entre persones —i per això
també amb Déu— quan una
confia en l’amor de l’altra.

11/10/2022

«Qui no fa un cop d’ull al sol quan
vespreja? Qui aparta la vista del
cometa quan esclata? Qui no sent
una campana que toca per algun
fet?». Així reflexionava un poeta



anglès del segle XVII en adonar-se
que tantes coses de la nostra vida no
són en realitat una cosa impersonal,
com si sorgís d'un atzar sense rostre.
Convençut que darrere de tot sempre
hi ha algú, un altre involucrat, una
relació, almenys oferta, concloïa:
«Ningú no és una illa sencera per si
mateix (...). Per això mai preguntis
per qui toquen les campanes: toquen
per a tu».[1]

Espiral que és elevada entre dos

El terme fidelitat es fa servir en
nivells molt diferents. Però el més
rellevant és considerar la fidelitat
«en la relació entre persones, en el
seu aspecte més humanament
profund: l'amor»[2]. Tots formem un
teixit de relacions: el que ens ha
acollit a la nostra arribada al món, i
que ens sosté al llarg de la nostra
existència. Ens necessitem els uns als
altres: «Pel fet de ser animal social,
un home deu naturalment a un altre



tot allò sense el que la conservació de
la societat seria impossible», diu sant
Tomàs d’Aquino. I, si és veritat que el
primer suport que requerim
acostuma a ser de tipus material, o
de supervivència, també ens hem
d’afirmar mútuament en el nostre
camí cap al futur, saber-nos part
d’una mateixa cadena que s’estén
cap endavant amb esperança. Per
això, continua el sant: «La
convivència humana no seria
possible si uns no es fiessin dels
altres».[3]

Més que no pas per la consciència de
la nostra dependència mútua,
interpersonal, l'època actual es
caracteritza per una cerca individual
d'autonomia; preferim la il·lusió de
ser totalment autosuficients a
reconèixer-nos necessitats dels
altres. Per això, un primer escull que
hem de sortejar en parlar de fidelitat
són les actituds que ens empenyen
cap a l'aïllament, i que trobem més o



menys dins nostre. De fet, encara
més endins, descobrim que el nostre
cor no se satisfà amb una vida
absolutament autònoma, en solitud:
«Cap vida humana no és una vida
aïllada, sinó que s’entrellaça amb
d’altres vides. Cap persona no és un
vers solt»[4].

Encara que hi ha algunes virtuts que
no estan immediatament
involucrades en la relació amb altres
persones, com poden ser la fortalesa
o la temprança, hi ha virtuts que es
troben només en les relacions. La
fidelitat n’és una, ja que implica un
moviment d’anada i tornada entre
dos: suposa creure en algú; creure
que té bones intencions cap a mi.
Suposa construir la mateixa vida
sobre la convicció que aquesta altra
persona m’estima ara i ho continuarà
fent en el futur. En aquest sentit, la
fidelitat neix en un primer moment
en l’altre; no depèn inicialment de
nosaltres mateixos. Una virtut amb



aquestes característiques, com es pot
entendre fàcilment, ens allunya de la
il·lusió de l'autosuficiència ens
convida a una obertura humil que,
com assenyala el Papa Francesc,
«sempre té una quota de risc i
d’agosarada aposta».[5] Això no
obstant, d'aquesta obertura en pot
sorgir un moviment que, entre dos, a
poc a poc, s’eleva en espiral cap a
una vida compartida i feliç. Qui entra
en aquesta dinàmica de la fidelitat
està molt lluny d’haver arribat a la
quietud d’una destinació; més aviat,
inicia el vertigen del que està viu, el
moviment de qui està en camí. «La
fidelitat és com una força que
conquereix el temps, no per rigidesa
o inèrcia, sinó d’una manera
creativa»[6], i comptant que al costat
hi ha algú de qui refiar-se.

Teresa de Jesús i Jesús de Teresa

En consultar els mitjans de
comunicació, en revisar una



enquesta o en tornar sobre les
nostres experiències, podem sentir
de vegades una certa nostàlgia de la
felicitat senzilla però autèntica que
comporta la fidelitat. Notem la
necessitat que torni a brillar en el
matrimoni, en la família, en la
relació amb Déu i, en general, en
qualsevol mena de relació personal.
[7] Per fer-ho tenim l'ajuda del Senyor,
i també les ganes de fer el bé que
detectem en tantes persones, i en
nosaltres mateixos: una fidelitat «que
és lliure correspondència a la gràcia
de Déu, viscuda amb alegria i també
amb bon humor».[8]

De vegades, tot això ens pot semblar
un desig gairebé inabastable,
quelcom que està per sobre de les
nostres forces. I no ens falta una
mica de raó: cadascú, si es té només a
un mateix, és feble, ja que tenim els
peus de fang; i, a més, la fidelitat
només pot sorgir entre dos. Però és
precisament l’experiència de la



nostra debilitat la que ens prevé de
fiar-nos únicament dels nostres bons
desitjos o talents. Venen a ajudar-nos
les paraules de sant Pau: «Em veig
capaç de tot gràcies a aquell qui em
fa fort» (Fl 4, 13). El Senyor, amb el
seu amor ofert a nosaltres abans que
el puguem demanar, passi el que
passi i fem el que fem, s’entrega com
a font de la nostra fidelitat a ell i a les
altres persones.

Tanmateix, si pensem en
l’experiència de la fidelitat de Déu en
la nostra vida i en la vida de tantes
persones, podríem dir que sí que
podem confiar en nosaltres
mateixos. Quantes vegades, potser
sobretot en moments difícils, ens
venen a la memòria records de la
confiança que ha tingut el Senyor en
nosaltres, començant pel nostre
naixement —que siguem vius és una
elecció seva—, per seguir amb el
nostre baptisme i amb cada vegada
que ens ha mostrat el seu amor, la



seva proximitat i la seva llum en el
nostre camí. Si bé l’elecció per part
de Déu ha estat eterna, la seva
confiança dipositada en nosaltres es
va fent en el temps: al nostre interior
va madurant la consciència que
tenim d’aquest privilegi.

Quan, en canvi, volem ser fidels
només amb les nostres forces, quan
posem distància en aquesta relació
que acull la fidelitat, deixem
d’experimentar aquesta confiança en
Déu. Llavors perdem la memòria
dels dons rebuts, com els vinyataires
que van oblidar que treballaven
perquè l’amo va sortir a buscar-los, i
no per mèrits propis (cf. Mt 21,
33-46). Ens concentrem, llavors, en
com són de costosos i insuficients els
nostres esforços. A poc a poc poden
anar apareixent les queixes, les
fugides breus, la infidelitat en les
coses petites. O una distància que
també es pot insinuar de manera
més encavalcada en l’acostumament



a la vida amb el Senyor, en una lluita
que busca tranquil·litzar la
consciència en la tebiesa. Es perd la
novetat de l’altre, la sorpresa del seu
rostre, la creativitat que sempre
requereixen les relacions personals.

Si podem ser fidels es perquè Déu
confia en nosaltres. «El cristià no és
mai un home solitari, ja que viu en
un tracte continu amb Déu, que és al
nostre costat i en el cel».[9]Així, en
aquest ambient de proximitat, és
com han estat fidels els sants. De
santa Teresa d’Àvila s’explica que un
dia, quan era al Monestir de
l’Encarnació, va baixar per les
escales i va topar amb un nen que li
somreia. Sorpresa de veure un nen
petit dins del convent, li va
preguntar: «I tu qui ets?». I el nen li
va respondre amb una altra
pregunta: «I qui ets tu?». La santa,
admirada, va replicar: «Jo soc Teresa
de Jesús». I el nen, amb un somriure,



li va dir: «Doncs jo soc Jesús de
Teresa».

Fidelitat de fills de Déu

«La virtut de la fidelitat està
profundament unida al do
sobrenatural de la fe, que arriba a
ser expressió de la solidesa que
caracteritza qui ha posat en Déu el
fonament de tota la seva vida»,
escriu Benet XVI. «En la fe trobem, de
fet, l’única garantia de la nostra
estabilitat (cf. Is 7, 9), i només a
partir d’aquesta podem també
nosaltres ser veritablement fidels».[10]

Partint d'aquesta fidelitat de Déu,
que precedeix la que volem per a
nosaltres, podem enunciar ara tres
àmbits en els quals podem enfortir la
nostra fidelitat: experimentar
l’alegria de pertànyer al Pare, en
Crist, com a persones lliures; fer cada
vegada més profunda la nostra
identificació personal amb la seva
voluntat, també personal, que és



sempre un regal per a nosaltres, i
viure la relació fraterna que sorgeix
entre els qui volen ser fidels.

Primer, pertanyem a Déu; però no
com a una cosa inerta, sinó com a
éssers vius, com a persones lliures,
capaces tant d’estimar com d’obrir-se
a l’amor d’un altre. I Déu se’ns ha
ofert també personalment, en el seu
amor trinitari. Per això volem
conèixer-lo cada vegada més, per
gaudir, patir, treballar i relacionar-
nos amb els altres, sempre amarats
d'una consciència viva de la nostra
filiació divina. En aquesta clau
interpretava sant Joan de la Creu el
somni de l’escala de Jacob, com més
pugem en el nostre coneixement i
amor de Déu, més baixem a les
profunditats de la nostra ànima.[11]

Conèixer cada vegada més Déu ens
apropa a nosaltres mateixos, que
som obra de la seva mà; i conèixer
millor la seva creació, sobretot en
nosaltres mateixos, ens pot omplir de



sorpresa i amor cap ell. «Enamora’t, i
no el deixaràs»,[12] escrivia sant
Josepmaria en l’últim punt de Camí.
El beat Àlvar complementava
aquesta màxima, donant-li la volta:
«No el deixis, i t’enamoraràs».[13] El
Senyor en té prou amb el nostre
desig de seguir-lo de prop, de
vegades a contrapel, per infondre en
nosaltres desitjos renovats de
mantenir el nostre cor enamorat.

En segon lloc, sabem que estimar
Déu és, en realitat, un camí
d’identificació amb Jesucrist, pel qual
deixem que fructifiqui en nosaltres
la seva confiança. Ara bé, per
aconseguir-ho necessitem d'ell,
perquè ningú no pot anomenar Pare
a Déu, ni considerar-se fill seu, si no
és en Jesucrist. Però, tot i que tots
participem de la mateixa vida de
Jesús, cadascú ho fa de manera
personal. Déu ens ha concedit talents
i virtuts particulars a cadascú, una
personalitat única, una manera de



veure el món que és només nostre.
Per això, la fidelitat de cadascú a Déu
no és quelcom uniforme, com treta
d’un motlle, sinó que és personal,
única, forjada en la mateixa vida. Per
això no té sentit comparar-nos amb
ningú, ni sentir-nos jutjats per ningú
a partir d’esquemes fixos. «La
fidelitat és fidelitat a un compromís
d’amor, i és l’amor a Déu el sentit
últim de la llibertat (…): “Accepteu el
meu jou i feu-vos deixebles meus,
que soc benèvol i humil de cor, i
trobareu el repòs, perquè el meu jou
és suau, i la meva càrrega, lleugera
(Mt 11, 29-30)”».[14]

Finalment, com a fills de Déu, tots
som germans; tots, per tant,
participem igualment de la seva
paternitat divina: tots ajudem Déu en
ser bons pares i bones mares dels
altres. En realitat, no podem ser
autors solitaris de la nostra vida, sinó
que som coautors amb les persones
que ens envolten: “cada un, amb



cura, pinta i escriu en la vida de
l'altre”; som els protagonistes de la
nostra història i, alhora, formem part
de les dels altres, en el gran llibre de
la vida. S'entén així que la fidelitat
dels qui ens envolten depèn de la
nostra; i viceversa: per contrarestar
la nostra debilitat, tenim la fortalesa
dels altres. I aquesta atenció i cura
que comença per les persones de la
nostra família, natural i
sobrenatural, s'estén després als
altres membres de l’Església i de tota
la humanitat. Com que «ens
interessen totes les ànimes de cent,
totes cent»,[15] estem disposats a
servir a tots els que el Senyor posa en
el nostre camí. I és precisament
aquesta obertura del cor allò que
referma la nostra fidelitat i la
converteix en «una força que
conquereix el temps».

Antonio Malo



[1] John Donne, Devocions per a
ocasions emergents, Meditació XVII.

[2] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 19.III.2022, núm. 1.

[3] Sant Tomàs d’Aquino, Suma de
teología, II-II, c. 109, r. 1.

[4] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 111.

[5] Francesc, ex. ap. Amoris laetitia,
núm. 132.

[6] Guillaume Derville, «A la festa de
san José: una fidelitat que es
renova», a: opusdei.org.

[7] Se sol assimilar la «lleialtat» amb la
«fidelitat»; no obstant això, la
primera no necessàriament es basa
en la confiança fundada en l’amor
d’un altre, sinó en aspectes més
propers a la justícia; per això, la
«lleialtat» no sempre fa referència a



una altra persona, sinó a idees,
valors o institucions.

[8] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 19.III.2022, núm. 4.

[9] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 116.

[10] Benet XVI, Discurs, 11.VI.2012.

[11] Cf. San Juan de la Cruz, Noche
oscura del alma, II, 8, 5.

[12] Sant Josepmaria, Camí, núm. 999.

[13] Beat Àlvar del Portillo, Carta
pastoral, 19.III.1992, núm. 50.

[14] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 19.III.2022, núm. 8.

[15] Cf. Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 9.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/val-la-pena-i-una-
forca-que-conquereix-el-temps/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/val-la-pena-i-una-forca-que-conquereix-el-temps/
https://opusdei.org/ca/article/val-la-pena-i-una-forca-que-conquereix-el-temps/
https://opusdei.org/ca/article/val-la-pena-i-una-forca-que-conquereix-el-temps/

	“Val la pena!” (I): Una força que conquereix el temps

