
opusdei.org

Us he anomenat
amics (IV): La millor
assegurança de vida

L’amistat entre les persones
cridades a una mateixa missió
permet que aquesta sigui
sempre un camí ple de felicitat.

05/08/2020

Finals dels anys quaranta. A
Zurbarán, una de les primeres
residències universitàries femenines
de Madrid, tenen el costum de passar
en blanc una nit al mes adorant Jesús
a l’Eucaristia. Aixecar-se de



matinada, per torns, per no deixar
sol el Senyor sempre té la seva
emoció en l’esperit d’una
universitària. La beata Guadalupe,
que n’és la directora, encapçala
aquesta empresa nocturna; es queda
desperta escrivint cartes al seu
despatx, molt a prop de l’oratori, per
si alguna de les noies vol continuar
aquell moment d’oració amb una
bona conversa. Llavors, enmig del
silenci de la nit, es comparteixen
mútuament il·lusions, propòsits,
preocupacions... Guadalupe no dorm
per oferir a totes la seva amistat. No
és estrany que els qui la van conèixer
recordin que «tenia una facilitat
extraordinària per fer amigues. És
obvi que tenia un do de gents
especial, una simpatia molt atractiva,
i molts valors humans; però
m’agradaria posar èmfasi en el seu
fort sentit de l’amistat». [1]

Una relació circular



L’amistat està sempre caracteritzada
per la gratuïtat; si es busca per
obligació o si es vol aconseguir
alguna cosa com a finalitat,
simplement no sorgeix de manera
autèntica. Guadalupe, per exemple,
no acumulava aquest cansament físic
de dormir una mica menys perquè
ho exigís un contracte, ni les noies
que anaven amb pressa a seure al
seu despatx ho feien per haver de
retre comptes sobre la seva vida,
encara menys durant aquelles hores
de la nit. Guadalupe i cada resident
compartien quelcom que les
empenyia a obrir-se mútuament.
Potser alguna d’elles també
estudiaria química, una altra tindria
la il·lusió de viatjar pel món, potser
una tercera hauria perdut fa poc el
seu pare; probablement Guadalupe
compartiria amb alguna aquest
anhel per tenir una vida interior més
profunda i amb una altra fins i tot la
vocació a l’Opus Dei. Pensant en
aquesta varietat de gustos i il·lusions



que podem tenir en comú amb els
altres, sant Joan Crisòstom assenyala
que com més important és allò que
ens uneix, més grans poden ser els
vincles que en poden sorgir: «Si el sol
fet de ser d’una mateixa ciutat per a
molts és suficient per fer-se amics,
quin haurà de ser l’amor entre
nosaltres, que tenim la mateixa casa,
la mateixa taula, el mateix camí, la
mateixa porta, idèntica vida, idèntic
cap; el mateix pastor i rei i mestre i
jutge i Creador i Pare?». [2]

El prelat de l’Opus Dei —a qui molts
anomenen Pare precisament perquè
presideix una família— assenyala
que «entre fraternitat i amistat
s’estableix una relació íntima. La
fraternitat, de simple relació
fonamentada en la filiació comuna,
es fa amistat per l’afecte entre
germans». [3] I, alhora, Déu actua en
les relacions d’amistat, i arriba
moltes vegades fins i tot a escollir dos
o més amics per a una mateixa



missió, com ha passat amb tants
sants al llarg de la història. Així
doncs, entre fraternitat i amistat es
genera una relació circular positiva:
mentre la primera ofereix
permanentment a les persones una
base comuna sòlida —consolidada,
per exemple, en haver rebut una
crida igual—, la segona contribueix a
fer que aquests desitjos es
mantinguin en el temps al llarg d’un
camí feliç. Sant Josepmaria, l’any
1974, tot just va arribar al lloc on
tindria una reunió amb fills seus
supernumeraris a l’Argentina, deia:
«Us demano avui, en començar, que
visqueu la vostra fraternitat de
manera que, quan algú tingui penes,
no el deixeu, i quan tingui alegries,
tampoc. Això no és una assegurança
de vida, és molt més: és una
assegurança de vida eterna». [4]

Aquí hi ha el dit de Déu



Precisament a l’Argentina havia
nascut, l’any 1902, Isidoro Zorzano,
fill de pares espanyols. Tres anys
després va tornar a Europa, a la
ciutat de Logronyo, on va conèixer
sant Josepmaria quan tots dos eren
adolescents. Ràpidament es van fer
amics, tot i que, en acabar els estudis,
un va optar per l’enginyeria i l’altre
pel sacerdoci. Però el contacte entre
els dos no va acabar allà i la seva
correspondència epistolar és
testimoni d’aquella amistat. «Estimat
amic, Com que ja estic més
descansat, puc sortir la tarda que
vulguis, per a la qual cosa només cal
que em posis una targeta. Rep una
abraçada del teu bon amic, Isidoro», 
[5] escrivia un d’ells. Mentre l’altre,
quan ja vivia a la capital espanyola,
en alguna carta responia: «Estimat
Isidoro, Quan vinguis a Madrid no
t’oblidis de venir-me a veure. Tinc
coses molt interessants per explicar-
te. Una abraçada del teu bon amic». 
[6] Al cap de poc temps, quan tenia



vint-i-nou anys, arribaria aquell
moment crucial a la vida d’Isidoro.
D’una banda, sentia al seu interior
que Déu li demanava alguna cosa; de
l’altra, el seu amic Josepmaria li volia
parlar sobre l’Opus Dei, que estava
fent els primers passos. Va caldre
una sola trobada, en la qual van
xerrar sobre la santedat al mig del
món, perquè Isidoro s’adonés que
Déu havia obrat dins d’aquesta
amistat regalant-li la vocació a
l’Obra. Aquesta relació que els unia
des de l’adolescència, aquesta
preocupació mútua, adquiria llavors
un nou vigor i va portar Isidoro a
concloure: «El dit de Déu és aquí». [7]

És lògic que el descobriment de la
vocació per part d’Isidoro no deixés
en un segon pla els vincles afectius
d’aquells anys d’amistat. Déu ens ha
creat en ànima i en cos, per la qual
cosa la unió sobrenatural no anul·la
els béns naturals que tots busquem;
ho veiem en l’exemple de Jesús, que



compartia la seva vida amb amics.
Per això assenyala sant Josepmaria
que «Déu Nostre Senyor vol, a l’Obra,
la caritat cristiana i la convivència
natural, que es fa fraternitat
sobrenatural, i no el
convencionalisme de la forma». [8]
L’afecte no és quelcom espiritualitzat,
sinó que és concret, encarnat, es
manifesta en el tu a tu. No es tracta
d’un formalisme que es pot quedar
en unes simples bones maneres o en
una cortesia que tranquil·litza la
mateixa consciència, sinó que busca
estimar tothom com ho faria la
pròpia mare.

El 14 de juliol del 1943, poc més de
deu anys després d’aquella trobada
crucial a Madrid, els dos amics —ara
convertits en pare i fill d’una família
sobrenatural— tenen la seva última
conversa. Durant aquells moments
recorden potser la seva adolescència,
les seves cartes, els treballs junts a
l’Acadèmia DYA, els tràmits per obrir



la primera residència, els vaivens de
la guerra civil, el diagnòstic del
càncer d’Isidoro... Sant Josepmaria es
va acomiadar d’Isidoro confessant-li
un desig: «Li demano al Senyor que
em doni una mort com la teva». [9]
«Ningú no té un amor més gran que
el qui dona la vida pels seus
amics» (Jn 15, 13) i això és
precisament el que il·lusionava
Isidoro durant els seus últims dies:
poder continuar unit a tothom en
l’Obra des del cel tal com ho havia
estat a la terra.

El menys gelós dels amors

Tots sabem que, en moltes relacions
humanes importants, el vincle
objectiu que les uneix —com ser
marit i dona, o germà i germana— no
genera de manera automàtica una
relació d’amistat. Fins i tot
l’existència, en algun moment, d’una
veritable amistat no garanteix la
immunitat d’aquesta relació davant



les seqüeles normals del pas del
temps. També Benet XVI —quan
encara era cardenal—, en ponderar
la fraternitat sobrenatural entre els
cristians, feia notar amb realisme
que «el fet de ser germans no
significa, automàticament, que siguin
un model d’amor». [10] I recordava
que a la Sagrada Escriptura
n’abunden els exemples, des del
llibre del Gènesi fins a les paràboles
que relata Jesús.

Per això, «la fraternitat establerta en
la vocació comuna a l’Obra demana
expressar-se en una amistat» [11]
que, com en les altres relacions en
què intervé la llibertat humana, no
sorgeix de manera instantània.
Requereix el treball pacient d’anar a
la trobada de l’altre, d’obrir el nostre
món interior per enriquir-lo amb el
que Déu ens vol regalar a través dels
altres. Les tertúlies o les reunions
familiars, per exemple, en què
cadascú desplega la seva personalitat



són moments per crear llaços
d’autèntica amistat. Allà no hi ha
temes de la vida dels altres —
preocupacions, alegries, tristeses,
interessos— que no ens toquin
personalment. Crear una llar amb
passadissos lluminosos i portes
obertes als altres és també part d’un
procés de maduració personal, ja que
«la criatura humana, de naturalesa
espiritual, es realitza en les relacions
interpersonals. Com més les viu de
manera autèntica, més madura
també en la pròpia identitat
personal. L’home es valora no aïllant-
se, sinó posant-se en relació amb els
altres i amb Déu». [12] L’home
s’explica satisfactòriament a si
mateix només dins del teixit social en
què desplega els seus afectes.

Això passa perquè l’amistat, quan
busca ser autèntica, intenta no
barrejar-se amb un afany de
possessió de l’altre. Al contrari, en
haver experimentat aquest gran bé,



sap el que té per oferir a altres
persones: una amistat autèntica és
escola de més amistats, ens ensenya
a gaudir de la companyia de les
altres persones encara que,
naturalment, no amb totes s’arribi a
tenir la mateixa proximitat. C. S.
Lewis notava que «la veritable
amistat és el menys gelós dels amors.
Dos amics se senten feliços quan se’ls
uneix un tercer, i tres quan se’ls
uneix un quart, sempre que el
nouvingut estigui qualificat per ser
un veritable amic. Poden dir llavors,
com diuen les ànimes beneïdes en el
Dante, “aquí n’arriba un que
augmentarà el nostre amor”; perquè
en aquest amor “compartir no és
treure”». [13] Fins i tot arriba a
comparar-ho amb la imatge que ens
podem fer del cel, ja que allà
cadascun dels benaventurats
augmentarà el goig de tots,
comunicant la seva singular visió de
Déu als altres.



***

Sant Agustí, a les seves Confessions,
quan recorda amb certa nostàlgia un
grup d’amics seus, diu sense contenir
l’emoció: «De molts en podríem fer
un de sol». [14] Relata que el que els
unia eren llargues converses
acompanyades de rialles, servir-se
mútuament amb bona voluntat,
llegir coses junts i, fins i tot, els
desacords sobtats que ajudaven a
posar el focus en tot el que tenien en
comú; recorda les amargues
sensacions davant de l’absència
d’algun d’ells, que després es veien
compensades per l’alegria de la seva
arribada. «La felicitat personal no
depèn dels èxits que aconseguim,
sinó de l’amor que rebem i de l’amor
que donem»; [15] depèn de sentir-nos
estimats i de tenir una llar, on la
nostra sola presència és
insubstituïble, a la qual sempre
podem tornar, passi el que passi. És
el que sant Josepmaria volia que



fossin les cases dels seus fills i filles.
Precisament en aquests termes es
recorda la primera tasca apostòlica
de l’Opus Dei a Madrid, l’any 1936:
«Si al pis de Luchana s’hi anava per
invitació, en canvi s’hi estava per
amistat»; [16] aquest és l’amable
vincle que, humanament, és capaç de
mantenir la unitat. «Si us estimeu,
cadascuna de les nostres cases serà la
llar que jo he vist, el que jo vull que
hi hagi a cadascun dels nostres
racons. I cadascun dels vostres
germans tindrà una gana santa
d’arribar a casa, després de la
jornada de feina; i després tindrà
ganes de sortir al carrer, a la guerra
santa, a aquesta guerra de pau». [17]

Andrés Cárdenas M.



[1] Mercedes Montero, En
vanguardia, Rialp, Madrid, 2019, p.
79.

[2] Sant Joan Crisòstom, In
Matthaeum homiliae 32, 7.

[3] Monsenyor Fernando Ocáriz, 
Carta 1.IX.2019, núm. 14.

[4] Sant Josepmaria, apunts presos en
una reunió familiar, 29.V.1974.

[5] José Miguel Perdo-Sanz, Isidoro
Zorzano, Ediciones Palabra, Madrid,
1996, p. 86.

[6] Ibídem, p. 112-113.

[7] Ibídem, p. 118.

[8] Sant Josepmaria, Instrucción
sobre la obra de San Miguel, núm.
101.

[9] José Miguel Cejas, Amigos del
fundador del Opus Dei, Palabra,
Madrid, 1992, p. 47.



[10] J. Ratzinger, La sal de la tierra,
Palabra, Madrid, 1997, p. 206.

[11] Monsenyor Fernando Ocáriz, 
Carta 1.IX.2019, núm. 14.

[12] Benet XVI, carta encíclica Caritas
in veritate, núm. 53.

[13] C. S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid, 2007, p. 73.

[14] Sant Agustí, Confessions, IV, 8.

[15] Monsenyor Fernando Ocáriz, 
Carta 1.IX.2019, núm. 17.

[16] José Luis González Gullón, DYA,
Rialp, Madrid, 2016, p. 196.

[17] Crónica 1956, VII, p. 7.

Photo by Mimi Thian, on Unsplash



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/us-he-anomenat-
amics-iv-la-millor-asseguranca-de-vida/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/us-he-anomenat-amics-iv-la-millor-asseguranca-de-vida/
https://opusdei.org/ca/article/us-he-anomenat-amics-iv-la-millor-asseguranca-de-vida/
https://opusdei.org/ca/article/us-he-anomenat-amics-iv-la-millor-asseguranca-de-vida/

	Us he anomenat amics (IV): La millor assegurança de vida

