opusdei.org

Alguna cosa gran i
que sigui amor (XII):
la vocacio
matrimonial

Déu beneeix la normalitat de la
vida familiar i vol habitar en
ella. Una passejada pel llibre de
Tobies pot ajudar a redescobrir-
ho.

15/10/2019

Quan sant Josepmaria va comencar a
parlar de vocacio pel matrimoni, ja
fa gairebé un segle, la unié d’aquests
dos conceptes solia generar



desconcert, quan no generava
hilaritat: com si parlés d’un ocell
sense ales o d’'una roda quadrada.
«Rius perque et dic que tens “vocacio
matrimonial”? —Doncs la tens: aixi,
vocacio»[1]. En la mentalitat de
llavors, i de vegades encara en la
d’avui, «tenir vocacié» volia dir
deixar la normalitat de la vida per
poder servir Déu i ’Església, deixar
d’una manera o altra la vida
habitual, que per a la major part de
les persones passa per tenir familia,
fills, casa, feina, compres, factures,
rentadores, imprevistos, rialles,
baralles entre germans, tardes a
urgencies, sobres a la nevera.

Tota aquesta infinitat de coses,
variades i imprevisibles com la vida
mateixa, no només hi cap en aquesta
«roda quadrada» de la vocacio
matrimonial, sin6 que hi troba la
seva millor versio possible. El «sentit
vocacional del matrimoni»[2]
precisament parteix de la conviccid



que Déu beneeix la normalitat de la
vida familiar i vol habitar en ella. «I
aixo que tu ets el Sant, que té per
tron les lloances d’Israel!», diu el
salm que Jesus pronuncia des de la
Creu (Sal 22, 4). Déu, el Sant, vol
viure enmig de les vides
normalissimes de les families. Vides
cridades a convertir-se, per ’afecte,
en lloances cap a Ell: en cel, inclus
amb tots els «defectes de fabricacio»
d’aquesta seu provisional que és la
vida. Per aixo, «no dejes ir un dia /
sin cojerle un secreto, grande o
breve. / Sea tu vida alerta /
descubrimiento cotidiano. / Por cada
miga de pan duro / que te dé Dios, tu
dale / el diamante mads fresco de tu
alma»[3].

Que tinguis un bon viatge

Aquell noi reia en sentir parlar de
vocacio matrimonial, pero no va
poder evitar quedar-se pensatiu. La
«provocacio» anava acompanyada, a



més, d’'un consell: «<Encomana’t a
Sant Rafael, perqueé et condueixi
castament fins al final del cami, com
a Tobies»[4]. Aixi, sant Josepmaria
al-ludia a I'tinic relat de la Biblia que
parla d’aquest arcangel, per al qual
tenia un afecte especial; tant, que des
de molt aviat li va confiar el seu
apostolat amb els joves[5]. «Es
encantador el llibre de Tobies»[6], va
dir una vegada. Malgrat que tot el
relat del llibre gira entorn d’un
viatge, de fet ens permet entrar de
ple en la vida de dues llars, 1 assistir
al naixement d’una tercera. I fins i
tot el viatge mateix participa
d’aquest ambient casola, amb un
detall que no ha passat desapercebut
als artistes al llarg dels segles: aquest
llibre també és I'tinic lloc de
I’Escriptura en el qual apareix un gos
domestic, que acompanya Tobies i a
sant Rafael de principi a fi del seu
periple (cf. Th 6, 1; 11, 4).



Quan Tobies marxa, el seu pare el
beneeix amb aquestes paraules: «Que
el Déu del cel vetlli alla per vosaltres
i us faci tornar a mi sans i estalvis.
Que el seu angel us acompanyii us
guardi, fill meu.» (Th 5, 17). Sant
Josepmaria les parafrasejava en
donar la seva benediccio als qui
emprenien un viatge: «Que el Senyor
estigui en el teu cami, i el seu angel
tacompanyi.»[7] I viatge —el
veritable viatge, el més decisiu— és
el cami de la vida, pel qual caminen
junts els qui es lliuren mutuament en
el matrimoni, responent a un somni
de Déu que es remunta a l’origen del
mon[8]. Que necessari és, doncs,
descobrir als joves, i redescobrir
també, després de molts anys de
viatge, «la bellesa de la vocacio per
formar una familia cristiana»[9]: la
crida a una santedat que no és de
segona, sino de primera.

Quan veritablement comenca la
vida



La vocacio personal es desperta amb
un descobriment senzill pero
carregat de consequéncies: la
conviccio que el sentit, la veritat de
la nostra vida, no consisteix a viure
per a nosaltres mateixos, per a les
nostres coses, sino per als altres. Un
descobreix que en la seva vida ha
rebut molt amor i que esta cridat a
aix0 mateix: a donar amor. I que
nomeés aixi aconseguira trobar-se a si
mateix. Donar amor, pero no nomeés
en les estones lliures, com per
tranquil-litzar la consciéncia:
convertir ’'amor en el nostre projecte
vital, en el centre de gravetat de tots
els altres projectes (els que
aconsegueixin quedar-se en orbita).

Abans 1 després del seu matrimoni
amb Sara, el jove Tobies rep diversos
consells en aquesta direccio: son
crides a la noblesa que hi ha en ell. El
seu pare, Tobit, que ’envia de viatge
per procurar-li uns diners de cara al
futur (cf. Tb 4, 2), es preocupa per



transmetre-li en primer lloc la seva
heréncia més important; el que ell ha
valorat més en la seva vida: «Honra
la teva mare. No ’abandonis mai
mentre visqui. Que es pugui
complaure en tot el que facis, no 1i
donis cap disgust en res (...). Guarda’t
de pecar, no violis els seus
manaments (...). Fill meu, als qui
obren rectament, fes-los almoina
amb els béns que tinguis; quan facis
caritat, no siguis gasiu. (...) Beneeix el
Senyor, el teu Déu, en tot moment.
Demana-li que adreci els teus camins
perque tot el que decideixis i
emprenguis arribi a bon terme, ja
que el bon encert no és patrimoni de
cap nacio.» (Tb 4, 3-19) Setmanes més
tard, Tobies, acabat de casar, empren
el cami de tornada cap a casa dels
seus pares, i la seva nova sogra,
Edna, s’acomiada aixi d’ell: «A la
preséncia del Senyor confio la meva
filla a la teva custodia. No li donis ni
un sol dia de mal viure. Fill meu, vés-
te’'n en pau! Des d’ara jo soc la teva



mare, i Sara, la teva muller.» (Tb 10,
13).

«No entristeixis el seu cor (...). No li
facis mai mal». Déu crida els esposos
a protegir-se, a cuidar-se, a
desviure’s: aquest és el secret de la
seva realitzacio personal, que
precisament per aixo no només pot
ser autorealitzacio. Viure, en tota la
profunditat del terme, vol dir donar
vida. Aixi va viure Jesus: «Jo he
vingut perque les ovelles tinguin
vida, i en tinguin a desdir.» (Jn 10, 10)
Aixi van viure també sant Josep i
santa Maria, amb I’amor més senzill,
tendre i delicat que hi ha hagut mai
sobre la terra, cuidant I’'un de I’altre,
i cuidant-se sobretot de la Vida feta
carn. I aixi és com Déu vol que
visquem els seus deixebles, perque
alla on siguem irradiem la seva
alegria, les seves ganes de viure.
Aquest és el nucli del sentit de missio
cristia.



«Les nostres ciutats —diu el Papa
Francesc— s’han desertificat per
falta d’amor, per falta de somriures.
Moltes diversions, moltes, moltes
coses per perdre el temps, per fer
riure, pero hi falta ’amor. I és
especialment la familia, i és
especialment la familia! Aquell pare,
aquella mare que treballen, i amb els
nens... El somriure d’'una familia és
capac de vencer aquesta
desertificacio de les nostres ciutats, i
aquesta és la victoria de ’lamor de la
familia. Cap enginyeria economica i
politica no és capacg de reemplacar
aquesta aportacio de les families. El
projecte de Babel construeix
gratacels sense vida. L’Esperit de
Déu, en canvi, fa florir els
deserts.»[10]

Viure vol dir donar vida. Aquest
descobriment, que es pot donar ja en
I’adolesceéncia, pero que de vegades
no arriba fins molt tard, marca el
veritable pas de la infantesa a la



maduresa humana. Es podria dir que
només llavors un comenca a ser
veritablement persona, que només
llavors comenca veritablement la
vida. Perqué «viure és desitjar més,
sempre mes; desitjar, no per fam,
sino per il-lusio. La il-lusio, aquest és
el senyal de vida; estimar, aixo és la
vida. Estimar fins al punt d’entregar-
nos pel que estimem. Poder oblidar-
se d’un mateix, aixo és ser un mateix;
poder morir per alguna cosa, aixo és
viure. Qui només pensa en si mateix
no és ningu, esta buit; qui no és capag
de sentir el gust de morir, és que ja
esta mort. Només qui ho pot sentir,
qui es pot oblidar de si mateix, qui es
pot entregar, qui estima, en una
paraula, és viu. [, llavors, no ha de
fer res més que posar-se a
caminar»[11].

L’abast d’un si

Des d’aquesta llum, la vocacid
matrimonial apareix com una cosa



ben diferent a «un impuls cap a la
satisfaccio propia o un mer recurs
per completar egoistament la propia
personalitat»[12]. Sens dubte, la
personalitat només es desplega
veritablement quan un és capag de
lliurar-se a una altra persona. La
vida matrimonial, a més, és una font
de moltes satisfaccions i alegries;
pero a ningu no se li escapa que
també implica problemes, exigéncies,
decepcions. Aix0 no se li escapa a
ningu i, tanmateix, que facil que és
«escapar-se d’aquesta cara menys
bonica de ’'amor»: que facil que és
desdenyar les molles del pa dur.

Un contrast pot ajudar a considerar-
ho. D’una banda, la perfeccio
irreprotxable de certes celebracions
de casaments, estudiades fins a
I'altim mil-limetre per donar tota la
solemnitat possible a un
esdeveniment unic en la vida, i
potser també per consolidar el
prestigi social de la familia. De I’altra,



el desencant i la distracci6 que es
poden filtrar facilment en el
transcurs dels mesos o dels anys,
davant la imperfeccid de la vida
familiar en el seu desplegament
quotidia: quan sorgeixen problemes,
quan es descobreixen els defectes de
I’altra persona, i un i altre semblen
incapacos de parlar, d’escoltar-se, de
curar ferides, de mostrar afecte.
Llavors es pot torbar el «sentit
vocacional del matrimoni», pel qual
creien que havien estat cridats a
donar el que son... a ser pare, mare,
marit, muller... de vocacid. I quina
llastima, llavors: una familia que Déu
voldria felig, fins i tot enmig de les
dificultats, es queda a mig cami,
«aguantant». La novetat que estava
naixent en el mon amb el seu amor
mutu, amb la seva llar... la novetat i
la veritable vida sembla que s6n en
una altra banda. I, tanmateix, sén a
prop, encara que la cantonada estigui
una mica escantellada, com ho acaba
estant qualsevol cantonada, que



simplement esta demanant una mica
d’afecte i atencio.

El dia que un home i una dona es
casen, responen «si» a la pregunta
sobre el seu amor reciproc.
Tanmateix, la resposta veritable
només arriba amb la vida: la
resposta s’ha d’encarnar, s’ha de
cuinar a foc lent en el «per sempre»
d’aquest si mutu. «Un sempre respon
amb la seva vida a les preguntes més
importants. No importa que digui, no
importa amb quines paraules i amb
quins arguments intenti defensar-se.
Al final, al final de tot, un respon a
totes les preguntes amb els fets de la
seva vida (...): Qui ets? Qué has
volgut de veritat? (...) Un al final
respon amb la seva vida
sencera.»[13] I aquest si de la vida
sencera, conquerit una vegada i una
altra, es va tornant cada vegada més
profund i autentic: va transformant
la inevitable ingenuitat dels inicis en
una innocéncia lucida, pero sense



cinisme; en un «si, amor» que sap
coses, pero que estima.

La profunditat d’aquest si,
irrenunciable per trobar-se de veritat
amb ’amor, també és el motiu pel
qual ’Església persisteix a
contracorrent en el seu ensenyament
sobre el festeig i sobre I'obertura dels
esposos a la vida. Malgrat que aixo li
valgui les critiques de passada de
moda i severa, insisteix amb
paciencia perque sap que Déu la
crida a custodiar I’'amor personal,
especialment al seu «lloc de
naixement»[14]. Pero I’Església no
defensa aix0 com una veritat
abstracta, com de manual: més aviat
protegeix la veritat concreta de les
vides, de les families; protegeix les
relacions entre les persones de la
veritable malaltia mortal... un veri
que es filtra subtilment, al principi
vestit d’amor i de triomf, fins que es
desemmascara de cop, potser a
mesura que van passant els anys,



com una gabia insuportable, sobretot
sis’ha apoderat dels dos: ’egoisme.

Es veritat que hi ha una aparent
magnanimitat i alegria de viure en
qui es diu sense més ni mes:
«Gaudiré tot el que pugui del meu
cos i de qui vulgui gaudir amb mi».
Es una manera de veure la vida en el
que podria ser un eco del Génesi: la
joventut és una fruita saborosa... per
que no me ’hauria de menjar? Per
que voldria Déu treure’m aquesta
dolcor de la boca? (cf. Gn 3, 26. Els
joves cristians no son de cartro:
senten aquest mateix atractiu, pero
endevinen que té alguna cosa de
miratge; volen veure-hi amb més
profunditat. Amb I’esfor¢ per
guardar pur el seu amor, o per
reconquerir la innoceéncia que potser
van perdre, es preparen per estimar
sense posseir l’altre, per estimar
sense consumir. D’'una manera o una
altra, es pregunten: «<Amb qui
compartiré aquestes ganes de viure



que noto bullir dins meu? Es
realment aquesta la persona? Ens
estimarem realment o només ens
desitgem?». Saben que amb el seu
cos també donaran el seu cor, la seva
persona, la seva llibertat. Saben que
tot aix0 nomeés hi cap dins d’un «si
per sempre»; saben que ni ells ni
ningu no valen menys que un si
sense «termes ni condicions»; i que a
falta d’una decisio aixi no estan
preparats per fer aquest regal, ni ho
estan els altres per rebre’l; seria un
regal que els deixaria buits per dins,
encara que només ho acabessin
descobrint amb el pas del temps.

La mateixa «logica» de fons batega
en la vocacio del celibe, que també
estima Déu amb el seu cos, perquée
I’hi lliura dia a dia. Si, matrimoni i
celibat s’il'luminen i es necessiten
mutuament, perque tots dos irradien
la logica d’una gratuitat que nomes
s’entén des de Déu, des de la imatge
que Déu ha posat en nosaltres, per la



qual sabem que tenim un do, i que
també el tenen els altres, i ens sabem
cridats a donar vida: als pares, als
fills, als avis, a tothom.

Quan Jesus revela aquesta
profunditat de I’amor, els seus
deixebles es queden perplexos, fins
al punt que els ha de dir: «No tothom
compren aquest ensenyament, sino
tan sols aquells a qui Déu ho
concedeix.» (Mt 19, 11) Els joves i els
pares cristians, encara que de
vegades puguin percebre
incomprensio al seu voltant, han de
saber que en el fons molta gent els
admiren, tot i que de vegades no
sapiguen del tot per que. Els admiren
perque amb el seu amor sincer
irradien I’alegria i la llibertat de
I’amor de Déu, que bateguen «amb
gemecs que no es poden

expressar» (Rm 8, 26) als cors de cada
home i de cada dona.

Cor que no vulgui patir dolors



El nom de Rafael significa «Déu
curar, és a dir, «Déu cuida». La
intervencio de ’arcangel en la
historia compartida de Tobit, Anna,
Tobies i1 Sara presenta de manera
visible una realitat habitualment
imperceptible: la proteccio de Déu
sobre les families, la importancia que
Ell dona al fet que tirin endavant
felicos (cf. Tb 12, 11-15). Déu vol ser a
prop nostre, tot i que de vegades no
el deixem, perque realment no volem
tenir-lo a prop. En la historia del fill
prodig, que se’n va anar a «un pais
llunya» (Lc 15,13), hi podem
reconeixer no només histories
individuals, sin6 també histories
socials i culturals: un moén que
s’allunya de Déu i que es converteix,
aixi, en un entorn hostil, en el qual
moltes families pateixen, i de
vegades naufraguen. Amb tot, com el
pare de la parabola, Déu no es cansa
d’esperar, i sempre acaba trobant la
manera d’habitar aquestes realitats,
de vegades tragiques, anat a trobar



cada persona, encara que siguin
moltes les ferides per curar.

També el llibre de Tobies ens mostra
com la proximitat i la sol-licitud de
Déu per les families no significa una
empara de tota dificultat, interna i
externa. Tobit, per exemple, és un
home integre, fins i tot heroic, i
tanmateix, Déu permet que es quedi
cec (cf. Th 2, 10). Llavors la seva dona
ha d’aconseguir ingressos per a la
familia i en una ocasio li regalen,
amb la paga, un cabrit. Tobit, potser
des d’'un humor una mica avinagrat
per la seva minusvalidesa, creu que
la seva dona I’ha robat, 1
desencadena, aixi, sense voler, una
tempesta domestica. Ens ho explica
ell en primera persona: «Jo no me la
creia i insistia, indignat, que tornés
als amos aquell cabrit. Fins que ella
em va replicar: “De que et serveixen
les teves caritats? On son les teves
obres de misericordia? Les saps tu i
prou!”» (Th 2, 14). Davant la duresa



d’aquesta resposta, Tobit es queda
«profundament entristit»; llavors es
posa a resar entre sanglots, i demana
a Déu que se 'emporti amb ell (cf. Th
3, 1-6).

Amb tot, Tobit es continua esforcant
per acontentar la seva dona, encara
que no sempre ho aconsegueixi. Aixi,
per exemple, quan Tobies ja esta
tornant, felicment casat i amb els
diners que el seu pare li havia
encarregat que recupereés, la seva
mare Anna, que des de I’inici era
contraria a la idea del viatge, es tem
el pitjor: «El meu fill ha mort. El meu
fill és mort! Ja no el veurem mai més
amb vida! (...) Pobra de mi, fill meu!
Per que vaig deixar que te n’anessis,
tu, la lum dels meus ulls?». Tobit,
que també esta preocupat, intenta
calmar-la: «Calla, germana meva. No
t’hi capfiquis. El noi esta bé. Segur
que els ha sortit un entrebanc. A
més, ’home que ’'acompanya és prou
fiat, és un dels nostres germans. No



passis ansia per ell, dona, que aviat
arribara.» Tanmateix, les seves raons
no fan efecte. «No em diguis res, no
em vulguis enganyar. Segur que el
meu fill és mort!», respon Anna. Amb
tot, en una incoherencia molt
maternal, secretament continua
esperant veure’l arribar: «I cada dia
sortia aviat de casa a vigilar el cami
per on havia marxat el seu fill. No
feia cas de ningu. I quan el sol es
ponia, se’n tornava a casaies
passava tota la nit plorant i planyent-
se, sense dormir.» (Tb 10, 1-7).

Commou veure que, a una distancia
de mil-lennis, els problemes
quotidians de les families no han
canviat gaire. Incomprensions, faltes
de comunicacio, angoixes pels fills...
«Tindria un concepte pobre del
matrimoni i de ’afecte huma qui
pensés que, en ensopegar amb
aquestes dificultats, ’'amor i la
satisfaccid s’acaben.»[15]
[’enamorament inicial —aquesta



forca que porta a il-lusionar-se amb
el projecte de formar una familia—
tendeix a deixar gairebé tots els
defectes de I’altre en un angle mort.
Pero n’hi ha prou amb unes quantes
setmanes de convivencia constant
per adonar-se que ningu no va
arribar perfecte al dia del casament, i
per aixo la vida matrimonial és un
cami de conversié en tandem, en
equip. Per tal que marit i muller es
continuin donant cada dia una nova
oportunitat, els cors d’un i altre
s’aniran fent cada vegada més
bonics, encara que es mantinguin, i
fins i tot cristal-litzin, alguns dels
seus limits.

Diu una antiga cang¢d: «Corazon que
no quiera sufrir dolores, pase la vida
entera libre de amores.»[16] En
efecte, «estimar, de qualsevol
manera, és ser vulnerable. N’hi ha
prou que estimem alguna cosa
perque el nostre cor, amb seguretat,
es cargoli i, possiblement, es trenqui.



Siun vol estar segur de mantenir-lo
intacte, no ha de donar el seu cor a
ningy, ni tan sols a un animal. Cal
envoltar-lo acuradament de capricis i
de petits luxes; evitar tot compromis;
guardar-lo a bon recapte amb pany i
clau al cofre o al tatit del nostre
egoisme»[17]. Certament, aixo no
passa en els matrimonis com el de
Tobies i Sara, que han d’enfrontar un
perill de mort en la seva primera nit
de noces, per I’accié d’'un mal esperit
(cf. Th 6, 14-15; 7, 11). Tanmateix, el
dimoni de I’egoisme —malaltia
mortal— amenaca constantment
totes les families, amb la temptacio
de «convertir en muntanyes» el que
no sén més que «petites friccions
sense importancia»[18].

Per aix0, que important és que marit
i muller parlin amb claredat, malgrat
que es tracti de coses fortes, per
evitar que cadascu es vagi
atrinxerant a poc a poc darrere d’'un
mur, per reconstruir una vegada i



una altra els sentiments que fan
possible 'amor. Sant Josepmaria diu
que «renyar, sempre que no sigui
gaire frequent, també és una
manifestacio d’amor, gairebé una
necessitat» dels esposos[19]. L’aigua
ha de correr, perqué quan s’estanca
es podreix. Que important és per
aixo que els pares «trobin temps per
estar amb els seus fills i parlar amb
ells (...) [per] reconeéixer la part de
veritat —o la veritat sencera— que hi
pugui haver en algunes de les seves
rebel-lies»[20]. Parlar, doncs, i
conviure: entre marit i muller, entre
pares i fills.

I parlar, sobretot, amb Déu, perque
ens pugui donar la seva llum: «La
teva paraula fa llum als meus
passos» (Sal 119, 105). Tot i que el
relat biblic no arriba a mostrar-nos
els desacords de Tobies i Sara, podem
imaginar que els tindrien, com Tobit
i Anna, i com totes les families. Pero
també els podem imaginar molt units



fins al final de les seves vides, perqué
veiem néixer i créixer el seu
matrimoni en la intimitat amb Déu.
«Sigues beneit, Déu dels nostres
pares, que el teu nom sigui beneit —
resen en la seva nit de noces. Vulgues
apiadar-te de nosaltres dos, fes que
arribem plegats a la vellesa.» (Th 8,
5;8,7).

KoKk

Sant Joan Pau II, «el Papa de la
familia»[21], comparava una vegada
I’amor esponsal del Cantic dels
Cantics amb I’'amor de Tobies i Sara.
Els esposos del Cantic, deia,
«declaren mutuament, amb paraules
fogoses, el seu amor huma. Els nous
esposos del llibre de Tobies demanen
a Déu saber respondre ’amor»[22].
En apropar aquests dos retrats de
Pamor matrimonial, volia suscitar la
pregunta: quin dels dos el reflecteix
millor? La resposta és senzilla: tots
dos. El dia en que dos cors es troben,



la seva vocacio adquireix un rostre
frescijove, com el dels esposos del
Cantic. Pero aquest rostre recupera
la seva joventut cada vegada que, al
llarg de la vida, un i altre acullen de
nou la seva crida a respondre a
Pamor. I llavors, si, aquest amor és
fort com la mort[23].

Carles Ayxela

[1] Sant Josepmaria,Cami, num. 27.

[2] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, nam. 30. Cf. num. 22-30, que
comprenen ’homilia “El matrimoni,
vocacio cristiana”.

[3] Juan Ramon Jiménez, Eternidades,
Madrid, 1918, p. 126 (pel que fa alaj,
es conserva la peculiar ortografia de
I’original).



[4] Cami, nam. 27. Cf. Ibidem, num.
360.

[5] Cf. Sant Josepmaria, «Apunts
intims», num. 1697 (10-X-1932), a
Andrés Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 1, Rialp,
Madrid, 1997, p. 477

[6] «San Josemaria, notas de una
meditacion, 12-X-1947», a Mientras
nos hablaba en el camino, p. 41 (AGP,
Biblioteca, P18).

[7] Cf. Ibidem. «Yo, en el Ceremonial,
haciendo preceder a esta bendicion
una deprecacion a la Virgen, la he
puesto como bendicion del viaje:
Beata Maria intercedent, bene
ambules: et Dominus sit in itinere tuo,
et Angelus eius comitetur tecum [Que
per la intercessio de santa Maria,
tinguis un bon viatge: que el Senyor
sigui en el teu cami, i que el seu
Angel tacompanyi]».



[8] Per aix0, sant Joan Pau II es
referia al matrimoni com un
«sagrament primordial» (cf.
Audiencia, 20-X-1982 i 23-V-1984).

[9] Fernando Ocariz, Carta pastoral,
14.11.2017.

[10] Francesc, Audiencia, 2-IX-2015.

[11] Joan Maragall, «Elogi del viure»
a Vida escrita, Madrid, Aguilar, 1959,
p- 105.

[12] Es Crist que passa, nim. 43.

[13] Sandor Marai, L’ultima trobada,
Salamandra, Barcelona, 2007, p. 107.

[14] F. Ocariz, Carta pastoral, 4.VI.
2017.

[15] Es Crist que passa, num. 24.

[16] «A los arboles altos», canco
popular a la qual sant Josepmaria
al-ludeix a Cami, num. 145.



[17] C.S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid, 1991, p. 135.

[18] Es Crist que passa, num. 23.
[19] Ibidem, num. 26.
[20]Ibidem, num. 27.

[21] Francesc, «<Homilia en la
canonitzacio», 27-1V-2014.

[22] Sant Joan Pau II, Audiencia, 27-
VI-1984.

[23] Cf. Ibidem, iCt 8, 6.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/una-cosa-gran-i-
que-sigui-amor-xii-la-vocacio-
matrimonial/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/una-cosa-gran-i-que-sigui-amor-xii-la-vocacio-matrimonial/
https://opusdei.org/ca/article/una-cosa-gran-i-que-sigui-amor-xii-la-vocacio-matrimonial/
https://opusdei.org/ca/article/una-cosa-gran-i-que-sigui-amor-xii-la-vocacio-matrimonial/
https://opusdei.org/ca/article/una-cosa-gran-i-que-sigui-amor-xii-la-vocacio-matrimonial/

	Alguna cosa gran i que sigui amor (XII): la vocació matrimonial

