
opusdei.org

Una atenció serena:
les obres de
misericòrdia
espirituals

Les obres de misericòrdia
espirituals atenen la fam i la
set, a la nuesa i el
desemparament, la malaltia i la
captivitat que experimenta, en
tantes formes diverses, el cor
humà.

20/09/2016

L'Església té la saviesa d'una mare
bona, que sap què necessiten els fills



per créixer sans i forts, en el cos i en
l'esperit. Amb les obres de
misericòrdia, ens convida a
descobrir sempre de nou que tant el
cos com l'ànima dels nostres
germans els homes necessiten de
cures, i que Déu ens confia a
cadascun aquesta custòdia atenta.
«L'objecte de la misericòrdia és la
mateixa vida humana en la seva
totalitat. La vida mateixa quant a
"carn" està famolenca i assedegada,
necessitada de vestit, sostre i visites,
així com d'un enterrament digne,
cosa que ningú no pot donar-se a si
mateix (...). La nostra vida mateixa,
quant a "esperit", necessita ser
educada, corregida, animada,
consolada (...). Necessitem que altres
ens aconsellin, ens perdonin, ens
aguantin i preguin per nosaltres»[1].

Considerem les obres espirituals, que
atenen la fam i la set, la nuesa i el
desemparament, la malaltia i la
captivitat que experimenta, en tantes



formes diverses, el cor humà: formes
de mendicitat espiritual que ens
afecten a tots, i que descobrim
també, si no ens adormim, al nostre
voltant[2]. Fins i tot amb el pes que
portem a les esquenes, Déu espera
que el nostre cor es commogui com el
seu, que no s'insensibilitzi davant les
necessitats dels altres. «Enmig de
tant egoisme, de tanta
indiferència —cadascú a la seva!
—, recordo aquells ruquets de
fusta, forts, robusts, trotant
damunt una taula... —Un d'ells va
perdre una pota. Però continuava
endavant, perquè es repenjava en
els altres.»[3]

La misericòrdia de cada dia

Sant Josepmaria recordava en una
ocasió l’alegre experiència de la
generositat cristiana, confirmada al
llarg dels anys: «conec milers de
casos d’estudiants (...) que han
renunciat a construir-se llur petit



món privat, donant-se als altres
mitjançant un treball
professional, que procuren fer
amb perfecció humana, en obres
d’ensenyança, d’assistència,
socials, etc., amb un esperit
sempre jove i ple d’alegria»[4] . On
hi ha un cristià que es reconeix «com
marcat a foc per aquesta missió
d'il·luminar, beneir, vivificar,
aixecar, guarir, alliberar», trobem «la
infermera d'ànima, el docent
d'ànima, el polític d'ànima, aquests
que han decidit a fons ser amb els
altres i per als altres. Però si un
separa la tasca d'una banda i la
privacitat per una altra, tot esdevé
gris i estarà permanentment buscant
reconeixements o defensant les seves
pròpies necessitats»[5]. «Homes, tots
nosaltres, i tots fills de Déu, no
podem concebre la nostra vida
com la delerosa preparació d’un
brillant currículum, d’una lluïda
carrera»[6]. És lògic que ens
il·lusionem amb els horitzons que



s'obren davant nostre en la feina;
aquesta il·lusió, però, si no vol ser
deliri - «vanitat de
vanitats» (Eclesiastès 1,2) -, ha d'estar
inspirada per la passió d'il·luminar
les intel·ligències, pacificar les
tensions, confortar els cors.

Tots incidim d'una manera o altra en
la cultura i en l'opinió pública: no
només els escriptors, els professors o
els professionals de la comunicació.
Cadascú a la seva manera pot fer
molt per «ensenyar a qui no sap»,
«donar bon consell a qui ho
necessita» i «corregir a qui
s'equivoca»: als qui són víctimes, fins
i tot sense saber-ho, de la
superficialitat o de les ideologies; als
qui tenen set de saber, de beure de
les fonts de la saviesa humana i
divina; als qui no coneixen Crist, «ni
li han vist la bellesa del rostre, ni
en saben la meravella de la
doctrina»[7]. L'esforç per pensar la
fe, de manera que es percebi la



resplendor de la veritat; la disposició
a complicar-se la vida organitzant
mitjans de formació en els contextos
més diversos; la il·lusió per donar
forma cristiana a la pròpia professió,
purificant-la d'abusos i obrint-li
horitzons; l'interès dels professors
per fer créixer els alumnes; la
iniciativa per orientar amb
l’experiència els qui s'obren pas al
món professional; la disposició a
ajudar o aconsellar els col·legues en
les dificultats; el suport als joves que
no es decideixen a formar una
família a causa de la precarietat de
les condicions de treball; la noblesa i
la valentia de «corregir qui
s'equivoca»... Aquestes, i altres
actituds que van molt més enllà
d'ètiques minimalistes, donen forma
a la misericòrdia ordinària que Déu
demana als cristians del carrer.

Encara que sens dubte convé donar
vida a projectes allà on tinguem
possibilitat de donar un cop de mà, el



terreny habitual de la misericòrdia
són els dies de cada dia de la feina
regida per la passió d'ajudar: què
més puc fer? A qui més puc implicar?
Tot això és misericòrdia en acte,
sense horaris, sense càlculs: «una
misericòrdia dinàmica, no com un
substantiu cosificat i definit, ni com a
adjectiu que decora una mica la vida,
sinó com a verb -misericordiar i
ésser misericordiats»[8].

Fer costat en la debilitat de l'altre

Aquest binomi –misericordiar i ésser
misericordiats- es fa ressò de la
benaurança més específica d'aquest
any jubilar: «Feliços els compassius:
Déu se'n compadirà!» (Mt 5,7):
s'obrirà pas en ells la misericòrdia,
perquè en donar-la rebran de dalt. El
geni de Shakespeare ho va sintetitzar
així: «La misericòrdia no és
obligatòria; cau com la dolça pluja
del cel a la terra que és sota ella. És



una doble benedicció: beneeix qui la
concedeix i qui la rep»[9].

Als compassius, doncs, el Senyor no
els promet només clemència i
comprensió al final dels dies, sinó
també una mesura generosa de dons
-el cent per u (Mt 19, 29) - per aquesta
vida: el misericordiós percep més
intensament com Déu el perdona i el
comprèn; s'alegra alhora perdonant i
comprenent, encara que faci mal; i
experimenta també l'alegria de veure
com la misericòrdia de Déu es
contagia, a través d'ell, als altres.
«Perquè allò que sembla absurd en
l'obra de Déu és més savi que la
saviesa dels homes, i allò que sembla
feble en l'obra de Déu és més fort que
no pas els homes» (1 Co 1,25). Quan
ofeguem el mal amb abundància de
bé; quan evitem que la duresa dels
altres ens endureixi el cor, i no
responem a la fredor amb més
fredor; quan ens resistim a bolcar
sobre els qui ens envolten les nostres



dificultats; quan ens esmercem per
sobreposar-nos a la nostra
susceptibilitat i al nostre amor propi,
aleshores lluitem «les lluites de Déu
(...). No hi ha més remei que
prendre amb obstinació aquesta
bellíssima guerra d'amor, si de
veritat volem assolir la pau
interior, i la serenitat de Déu per a
l'Església i per a les ànimes»[10].

Una altra de les obres de
misericòrdia espirituals consisteix a
«patir amb paciència els defectes dels
altres». No es tracta només de no
posar en evidència l'altre, de no
assenyalar-lo amb el dit: la
misericòrdia embolcalla la debilitat
de l'altre, com els fills de Noè[11],
encara que en donar-li suport noti
«l’olor» dels seus defectes. Una
misericòrdia distant no seria
misericòrdia. «L’olor de ovella»[12]-
perquè tots en l'Església som «ovella i
pastor»[13] - no sol ser agradable,
però exposar-se a ell és un sacrifici



que, realitzat sense escarafalls, sense
que es noti, té un aroma molt
agradable a Déu: el bonus odor
Christi[14]. « Quan dejunis, perfuma't
el cap i renta't la cara, perquè els
altres no vegin que dejunes, sinó tan
sols el teu Pare, present en els llocs
més amagats» (Mt 6,17-18).

La misericòrdia inverteix una fàcil
tendència a ser exigents amb els
altres i transigents amb nosaltres
mateixos. Descobrim llavors sovint
que allò que ens semblava un defecte
era simplement una etiqueta que
havíem posat a l'altre, potser per un
episodi aïllat, o per una impressió a
la qual havíem donat massa
importància; un «judici sumari» que
va cristal·litzar, i que ens impedeix
de veure’l com és, perquè percebem
només aquesta cara negativa, aquest
tret inflat pel nostre amor propi. La
misericòrdia de Déu ens ajuda a
evitar i, si s’escau, aixecar aquests
dictàmens severs, dels quals a



vegades no som massa conscients.
També aquí regeix aquella sentència
tan sàvia de Tertullià que «deixen
d'odiar els qui deixen d'ignorar, 
desinunt odisse qui desinunt
ignorare»[15]. Un repte de la
misericòrdia quotidiana, doncs, és
conèixer millor els qui ens envolten, i
evitar etiquetar-los: pares, fills,
germans; veïns, col·legues... A més,
quan comprenem una persona, quan
no desesperem d'ella, l’ajudem a
créixer; i en canvi, la fixació en les
insuficiències produeix una tensió,
un engarrotament amb el qual
difícilment brolla el millor de cada
un. Tota la nostra relació amb els
altres, especialment en la família, ha
de ser «un" pasturatge"
misericordiós»: sense paternalismes,
«cada un, amb cura, pinta i escriu en
la vida de l'altre».[16]

Cal també misericòrdia per portar
sense ressentiment la duresa amb la
qual els altres a vegades puguin



tractar-nos. No és fàcil estimar quan
un rep guitzes o indiferència, però 
«si només saludeu els vostres
germans, què feu d'extraordinari? No
fan el mateix els pagans?»(Mt 5,47).
L'aire cristià no es caracteritza
només per la mútua comprensió sinó
també per la disposició a reconciliar-
nos quan hem fallat o quan ens
tracten amb desdeny. L'actitud
sincera de «perdonar les ofenses» és
l'única via per trencar les espirals
d'incomprensió que veiem alçar-se al
nostre voltant i que són, gairebé
sempre, espirals de desconeixement
mutu. No és aquesta una actitud
idealista per a ingenus que no estan
en contacte amb la mesquinesa o
amb el cinisme, sinó «força de
Déu» (1 Co 1, 19): una brisa suau,
capaç d'esfondrar les estructures més
imponents.

Enviats a consolar



«Beneït sigui el Déu i Pare de nostre
Senyor Jesucrist, Pare entranyable i
Déu de tot consol. Ell ens conforta en
totes les nostres adversitats, perquè
nosaltres mateixos, gràcies al consol
que rebem de Déu, sapiguem
confortar els qui passen alguna
pena» (2Co 1,3-4). El cristià pateix
com els altres homes; pateix de
vegades més per les incomprensions
o per les dificultats que li crea la
fidelitat a Déu[17]; però alhora els
patiments se li fan més lleugers,
perquè té el consol del Pare.
«Aquesta és la teva seguretat, el
lloc on fondejar: hi pots llençar
l'àncora, passi el que passi en la
superfície d'aquest mar de la vida.
I trobaràs alegria, fortitud,
optimisme, victòria!»[18]. El consol
que Déu ens dóna ens fa capaços de
consolar; ens envia al món a
consolar, perquè «la nostra tristesa
infinita només es cura amb un amor
infinit »[19].



Per «consolar el qui està trist» cal
aprendre a llegir les necessitats dels
altres. Hi ha persones que estan
tristes perquè experimenten
«l’amargor que prové de la soledat
o de la indiferència»[20]; altres
perquè estan sotmeses a molta tensió
i necessiten descansar: es tractarà
d'acompanyar-los i, de vegades,
d'ensenyar-los a descansar, perquè
mai no van aprendre aquest art. Un
bon fill de Déu procura emular la
tasca discreta del veritable Defensor,
«descans a la feina, alleujament en la
calor, consol en el plor»[21]: atendre
els altres sense fer-los notar que els
dediquem temps, sense que tinguin
la impressió que els concedim
audiència, o que els gestionem.
«Estem parlant d'una actitud del cor,
que viu tot amb atenció serena, que
sap ser plenament present davant
d'algú sense estar pensant en allò
que ve després, que es viu cada
moment com a do diví que ha de ser
plenament viscut»[22]. Un fill de Déu



camina per l'existència amb la
convicció profunda que «cada
persona és digna del nostre
lliurament»[23]: el somriure, la
disposició a ajudar, l'interès veritable
pels altres, també per aquells a qui ni
tan sols coneixem , poden canviar-los
el dia, i de vegades la vida.

Amb tots, coneguts i desconeguts, la
nostra misericòrdia trobarà un
«canal ample, tranquil i segur»[24]
en la pregària: «Intercedir, demanar
en favor d'un altre, és, des
d'Abraham, propi d'un cor d'acord
amb la misericòrdia de Déu»[25]. Per
això, l'Església ens encoratja a
«pregar a Déu per vius i difunts».
Una de les nostres alegries al cel serà
descobrir el bé que va fer a tantes
persones una brevíssima oració
enmig de l'enrenou del trànsit o del
transport públic, de vegades potser
com a resposta misericordiosa a un
gest poc amable; l'esperança que Déu
va inspirar, per la nostra intercessió,



als que patien per qualsevol motiu; el
consol que van rebre vius i difunts
pel nostre record -memento- a la
Santa Missa, ficats en la pregària de
Jesús al Pare, en l'Esperit Sant.

Acabem així aquest breu recorregut
per les obres de misericòrdia, que
són en realitat «infinites, cadascuna
amb el segell personal, amb la
història de cada rostre. No són
només les set corporals i les set
espirituals en general. O més aviat,
aquestes, així numerades, són com
les matèries primeres -les de la vida
mateixa-: quan les mans de la
misericòrdia les toquen i les
modelen, cadascuna esdevé una obra
artesanal. Una obra que es multiplica
com el pa en les cistelles, que creix
desmesuradament com la llavor de
mostassa»[26].

Carles Ayxelà



[1] Francesc, 3a meditació, Jubileu
dels sacerdots, 2-VI-2016.

[2] El Compendi del Catecisme de
l'Església Catòlica les enumera així:
ensenyar a qui no sap; donar bon
consell a qui ho necessita; corregir a
que erra; perdonar les injúries;
consolar el trist; patir amb paciència
els defectes dels altres; pregar a Déu
per vius i difunts.

[3] Sant Josepmaria, Forja, 563.

[4] Sant Josepmaria, Converses, 75.

[5] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 273.

[6] Sant Josepmaria, Amics de Déu, 
76.

[7] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 179.

[8] Francesc, 1a meditació al Jubileu
dels sacerdots, 2-VI-2016.

https://cat.escrivaworks.org/book/forja_ca/punt/563
https://cat.escrivaworks.org/book/amigos_de_dios/punt/76
https://cat.escrivaworks.org/book/es_cristo_que_pasa/punt/179


[9] W. Shakespeare, El mercader de
Venècia, Acte IV, Escena I. Cfr.
Francesc, Missatge per a la 50
Jornada Mundial de les
comunicacions socials, 24-I-2016.

[10] Sant Josepmaria, Apunts presos
d'una meditació, II-1972, citat a És
Crist que passa, Edició crítica
històrica preparada per Antonio
Aranda, Rialp 2013, 8d.

[11] Cfr. Gn 9,22-23.

[12] Francesc, Homilia, 28-III-2013.

[13] Cfr. Xavier Echevarría, Carta
Pastoral, 1-VIII-2007.

[14] Cfr. 2 Cor 2,15.

[15] Tertulià, Ad Nationes, 1, 1.
També Sant Agustí aborda aquesta
qüestió a In Evangelium Ioannis
Tractatus, 89 i 90.

[16] Francesc, Ex. Ap. Amoris Laetitia
(19-III-2016), 322.



[17] Els salms es fan ressò amb
freqüència d'aquesta dificultat del
creient. Cfr. Saber quin és??? Sal 42
(41), 10-12; 44 (43), 10-26; 73 (72).

[18] Sant Josepmaria, Via Crucis, VII
estació, 2.

[19] Francesc, Evangelii Gaudium,
265.

[20] Sant Josepmaria, Discurs a la
inauguració del Centre ELIS, 21-
XI-1965 (a Josepmaria Escrivà de
Balaguer i la universitat, Pamplona,
Eunsa 1993, 84).

[21] Missal Romà, Pentecosta,
Seqüència Veni Sancte Spiritus.

[22] Francesc, enc. Laudato si '(24-
V-2015), 226

[23] Francesc, Evangelii Gaudium,
274.

[24] Sant Josepmarai, Amics de Déu,
306.

https://cat.escrivaworks.org/book/v_crucis-punt-7.htm
https://cat.escrivaworks.org/book/v_crucis-punt-7.htm


[25] Catecisme de l'Església Catòlica,
2635.

[26] Francesc, 3a meditació, Jubileu
dels sacerdots, 2-VI-2016. Cfr. Mt
13,31-32; 14,19-20.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/una-atencio-
serena-les-obres-de-misericordia-

espirituals/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/una-atencio-serena-les-obres-de-misericordia-espirituals/
https://opusdei.org/ca/article/una-atencio-serena-les-obres-de-misericordia-espirituals/
https://opusdei.org/ca/article/una-atencio-serena-les-obres-de-misericordia-espirituals/
https://opusdei.org/ca/article/una-atencio-serena-les-obres-de-misericordia-espirituals/

	Una atenció serena: les obres de misericòrdia espirituals

