opusdei.org

La llum de la fe (VI):
Un murmuri a
I’anima. El silenci de
Déu

El silenci és sovint el «lloc» en
qué Déu ens espera: perqué
I’aconseguim escoltar a Ell, en

comptes d’escoltar el soroll de
la nostra propia veu.

23/06/2018

El llibre de ’Exode explica com Déu
es va aparéixer a Moisés al Sinai en
la resplendor de la seva gloria: tota la
muntanya se sacsejava violentament,



Moiseés parlava i Déu li responia amb
la veu del tro (Ex 19, 16-22). Tot el
poble escoltava impressionat pel
poder i la majestat de Déu. Tot i que
hi ha altres teofanies semblants que
marquen la historia d’Israel,[1] la
majoria de vegades Déu es
manifestava d’una altra manera al
seu Poble: no en la resplendor de la
Ilum, siné en el silenci, en la foscor.

Uns segles despreés de Moises, el
profeta Elies, fugint de la persecucio
de Jezabel, empren una vegada més
el cami cap a la muntanya santa,
impulsada per Déu. Amagat en una
cova, el profeta veu els mateixos
signes de la teofania de 'Exode: el
terratréemol, I’huraca, el foc. Pero
Déu no hi era. Després del foc, diu
I’escriptor sagrat, hi va haver «el
murmuri d’'un ventijol suau». Elies es
va cobrir el rostre amb el mantell i
va sortir a trobar-se amb Déu. I va
ser llavors quan Déu li va parlar (cf.
1 Re 19, 9-18). El text hebreu diu



literalment que Elies va sentir «el
soroll o la veu d’un silenci (demama)
suau»r.

La versio grega del Setenta ila
Vulgata han traduit «una brisa suau»,
probablement per evitar ’aparent
contradiccio entre soroll o veu, d’'una
banda, i silenci, de I’altra. Pero el que
significa la paraula demama és
precisament el silenci. Amb aquesta
paradoxa, 'autor sagrat suggereix,
doncs, que el silenci no és buit, sino
ple de la preséncia divina. «El silenci
custodia el misteri»,[2] el misteri de
Déu. I I’Escriptura ens convida a
entrar en aquest silenci si el volem
trobar.

Quin feble murmuri escoltem d’Ell

Aquesta manera de parlar de Déu
ens resulta, tanmateix, dificil. Els
salms ho manifesten amb
eloqiiéncia: «Déu meu, no et quedis
en silenci, sense dir res,
impassible.» (SI 83, 2). «Per que ens



amagues la mirada?» (Sl 44, 25) «Que
no puguin dir els altres pobles: “On
és el seu Déu?» (Sl 115, 2). A traves
del text sagrat, Déu mateix posa
aquestes preguntes als nostres llavis i
al nostre cor: vol que les hi diguem,
que les meditem en la forja de
I’oracid. SOn preguntes importants.
D’una banda, perqué apunten
directament a la manera en que Ell
es revela habitualment, a la seva
logica: ens ajuden a entendre com
hem de buscar el seu rostre, com
hem d’escoltar la seva veu. D’altra
banda, perqué mostren que la
dificultat per captar la proximitat de
Déu, especialment en les situacions
dificils de la vida, és una experiencia
comuna a creients i no creients,
encara que adquireixi formes
diverses en els uns i els altres. La fe i
la vida de la gracia no fan evident
Déu; també el creient pot
experimentar I’absencia aparent de
Déu.



Per queé Déu calla? Sovint, les
Escriptures ens presenten el seu
silenci, la seva llunyania, com una
consequencia de la infidelitat de
I’home. Aixi s’explica, per exemple,
en el Deuteronomi: «Aquest poble es
prostituira anant darrere els déus
estrangers del pais on ara entrara.
M’abandonara i trencara I’alianca
que jo he fet amb ells (...). Si, aquell
dia li amagaré la meva mirada per
tot el mal que haura comes girant-se
cap a altres déus» (Dt 31, 16-18). El
pecat, la idolatria, és com una cortina
que fa Déu opac, que I'impedeix de
veure; és com un soroll que el fa
inoible. I Déu espera llavors amb
paciencia, darrere d’aquesta pantalla
que posem entre nosaltres i Ell, en
espera d’'un moment oportu, per
tornar a trobar-se amb nosaltres.
«No continuaré enutjat, perque soc
bondados» (Jr 3, 12).

Més que callar Déu, doncs, el que
passa sovint és que no el deixem



parlar, que no I’escoltem, perque hi
ha massa soroll a la nostra vida. «No
només hi ha la sordesa fisica, que en
gran manera aparta ’home de la
vida social. També hi ha un defecte
d’oida respecte a Déu, i el patim
especialment en el nostre temps.
Nosaltres, simplement, ja no
I’aconseguim escoltar; son massa les
frequéncies diverses que ocupen les
nostres orelles. El que es diu d’Ell ens
sembla precientific, ja no sembla
adequat al nostre temps. Amb el
defecte d’oida, o fins i tot la sordesa,
respecte a Déu, naturalment també
perdem la nostra capacitat de parlar
amb Ell o a Ell. Tanmateix, d’aquesta
manera ens falta una percepcio
decisiva. Els nostres sentits interiors
corren el perill d’atrofiar-se. Com
que ens falta aquesta percepcio,
queda limitat, d’'una manera drastica
i perillosa, el radi de la nostra relacio
amb la realitat en general».[3]



No obstant aixo, de vegades no es
tracta que ’home sigui sord per a
Déu: sembla més aviat que Ell no
escolta, que es manté passiu. El llibre
de Job, per exemple, mostra com
també les oracions del just en
I’adversitat es poden quedar, per un
temps, sense obtenir resposta de
Déu. «El feble resso que nosaltres en
percebem» (Jb 26, 14). L’experiéncia
diaria de cada home mostra també
en quina mesura la necessitat de
rebre de Déu una paraula o ajuda
queda de vegades com penjada en el
buit. La misericordia de Déu, de la
qual tant parlen les Escripturesila
catequesi cristiana, de vegades es pot
fer dificil de percebre a qui passa per
situacions doloroses, marcades per la
malaltia o la injusticia, en qué encara
que es resi, no sembla que s’obtingui
cap resposta. Per que Déu no escolta?
Per que, si és un Pare, no ve a ajudar-
me, perqueé ho pot fer? «La llunyania
de Déu, la foscor i la problematica
sobre Ell, son avui més intenses que



mai; fins i tot nosaltres, que ens
esforcem per ser creients, tenim amb
frequéncia la sensacio que la realitat
de Déu se’ns ha escapat de les mans.
No ens preguntem sovint si Ell
continua submergit en I'immens
silenci d’aquest mon? No tenim de
vegades la impressio que, després de
molt reflexionar, només ens queden
paraules, mentre la realitat de Déu és
més llunyana que mai?».[4]

Al cor de la Revelacio, més que en
qualsevol de les nostres experiencies,
és la historia de Jesus la que ens
introdueix amb més profunditat en
el misteri del silenci de Déu. A Jesus,
que és el veritable just, el serf fidel, el
Fill estimat, no se li estalvien els
turments de la passio i de la Creu. La
seva oracio a Getsemani rep com a
resposta ’enviament d’un angel per
consolar-lo, pero no I’alliberament de
la tortura imminent. Tampoc no
deixa de sorprendre que Jesus resi a
la Creu amb aquestes paraules del



salm 22: «Déu meu, Déu meu, per
que m’has abandonat? No vens a
salvar-me, no t’arriba el meu

clam» (8122, 2). El fet que qui no
havia experimentat el pecat (2 Co 5,
21) hagi experimentat d’aquesta
manera el patiment, posa de
manifest com els dolors que
marquen de vegades de manera
dramatica la vida dels homes no es
poden interpretar com a signes de
reprovacio per part de Déu, ni el seu
silenci com a abséncia o llunyania.

A Déu se’l coneix en el seu silenci

En passar al costat d’un cec de
naixement, els apostols fan una
pregunta que posa de manifest una
manera freqiient de pensar llavors:
«Qui va pecar perqué nasques cec: ell
o els seus pares?» (Jn 9, 2). Tot i que
avuli seria estrany escoltar una cosa
aixi, en realitat la pregunta no esta
tan lluny com sembla d’una
mentalitat frequient, per la qual el



patiment, del tipus que sigui, és vist
com una especie de desti cec davant
del qual no hi ha res més que la
resignacio, després que hagin
fracassat els intents de treure’l. Jesus
corregeix els apostols: «No ha estat
per cap pecat, ni d’ell ni dels seus
pares, sind perque es manifestin en
ell les obres de Déu» (Jn 9, 3). Déu es
manté de vegades en silenci,
aparentment inactiu i indiferent a la
nostra sort, perqueé es vol obrir cami
en la nostra anima. Només aixi
s’entén, per exemple, que permetés
el patiment de sant Josep, en la
incertesa sobre la maternitat
inesperada de Santa Maria (cf. Mt 1,
18-20), ja que podia haver
«programat» les coses d’'una altra
manera. Déu estava preparant Josep
per a una cosa gran. Ell «no pertorba
mai I’alegria dels seus fills, si no és
per preparar-los un goig més segur i
gran».[5]



Escrivia sant Ignasi d’Antioquia que
«qui ha compres les paraules del
Senyor, compren el seu silenci,
perque al Senyor se’l coneix en el seu
silenci».[6] El silenci de Déu és sovint
per a ’home el «lloc», la possibilitat 1
la premissa per escoltar Déu, en
comptes d’escoltar-se només a si
mateix. Sense la veu silenciosa de
Déu en l’oracid, «el jo huma acaba
per tancar-se en si mateix, i la
consciencia, que hauria de ser eco de
la veu de Déu, corre el perill de
reduir-se a un mirall del jo, de
manera que el col-loqui interior es
transforma en un monoleg, i dona
peu a mil autojustificacions».[7]
Pensant-ho bé, si Déu parlés i
intervingués continuament en la
nostra vida per resoldre problemes,
no hem d’admetre que facilment en
trivialitzariem la preséncia? No
acabariem, com els dos fills de la
parabola (cf. Lc 15, 11-32), preferint
els nostres beneficis a ’alegria de
viure amb EII?



«El silenci és capacg d’obrir un espai
interior en el més intim de nosaltres
mateixos, per fer que hi habiti Déu,
perque la seva Paraula estigui en
nosaltres, perque 'amor a Ell arreli
en la nostra ment i el nostre cor, i
animi la nostra vida».[8] Amb la
cerca, amb ’oracié confiada davant
de les dificultats, I’home s’allibera de
la seva autosuficiéncia; posa en
moviment els seus recursos interiors;
veu com s’enforteixen les relacions
de comunio amb els altres. El silenci
de Déu, el fet que no intervingui
sempre d’una manera immediata per
resoldre les coses de la manera que
voldriem, desperta el dinamisme de
la llibertat humana; crida ’home a
fer-se carrec de la seva propia vida o
de la dels altres, i de les seves
necessitats concretes. La fe és per
aixo «la forca que en silenci, sense
fer soroll, canvia el moniel
transforma en el regne de Déu, i
I’oracio és expressio de la fe (...). Déu
no pot canviar les coses sense la



nostra conversio, i la nostra veritable
conversio comenca amb el “crit” de
I’anima, que implora el perdoila
salvacio».[9]

En ’ensenyament de Jesus, I’oracio
apareix com un dialeg entre ’home
com a fill i el Pare del Cel, en queé la
peticio ocupa un lloc molt important
(cf. Lc 11, 5-11; Mt 7, 7-11). El nen sap
que el seu Pare sempre I’escolta, pero
que el que li esta assegurat no és tant
una espeécie de sortida del patiment o
la malaltia com el do de ’Esperit Sant
(Lc 11, 13). La resposta amb que Déu
sempre ve a ajudar ’home és el do de
I’Esperit-Amor. Aix0 ens pot semblar
poca cosa, pero €s un regal molt més
precios i fonamental que qualsevol
solucié terrena als problemes. Es un
regal que s’ha d’acceptar en la fe
filial i que no elimina la necessitat de
I’esfor¢ huma per enfrontar-se a les
dificultats. Amb Déu, les «valls
tenebroses» que de vegades hem de
creuar no s’il'luminen



automaticament; continuem
caminant, amb por potser, pero una
por confiada: «No tinc por de cap
mal, Tu, Senyor, ets vora meu» (SI 23,
4).

Aquesta manera de fer de Déu, que
desperta la decisid i la confianca de
I’home, es pot reconeixer en la
manera en qué Déu ha fet la seva
Revelacio en la historia. Podem
pensar en la historia d’Abraham, que
deixa el seu pais i es posa en cami
cap a una terra desconeguda, fiant-se
de la promesa divina, sense saber on
el porta Déu (cf. Gn 12, 1-4); o en la
confianca del Poble d’Israel en la
salvacio de Déu, fins i tot quan totes
les esperances humanes sembla que
s’han enfonsat (cf. Estgr 4, 17a-17kKk);
o0 en la fugida serena de la Sagrada
Familia a Egipte (cf. Mt 2, 13-15) quan
Déu sembla que se sotmet als
capricis d’'un monarca provincia... En
aquest sentit, pensar que la fe era
més senzilla per als testimonis de la



vida de Jesus no es correspon amb la
realitat, perque ni tan sols a aquests
testimonis no se’ls va estalviar la
serietat de la decisio de creure o no
en Ell, de reconeixer en Ell la
presencia il’accié de Déu.[10] Hi ha
nombrosos passatges del Nou
Testament en que es veu amb
claredat com aquesta decisio no era
obvia.[11]

Ahir com avui, malgrat que la
Revelacio de Déu ofereix autentics
signes de credibilitat, el vel de la
inaccessibilitat de Déu no s’elimina
per complet; els seus silencis
continuen desafiant ’home.
«’existéncia humana és un cami de
fe i, com a tal, transcorre més en la
penombra que a plena llum, amb
moments de foscor i, fins i tot, de
tenebres. Mentre som aqui, la nostra
relaciéo amb Déu es realitza més en
I’escolta que en la visio».[12] Aix0 no
és només una expressio del fet que
Déu és sempre mes gran que la



nostra intel-ligéncia, sino també de la
logica d’apel-lacio i resposta, de do i
treball, amb qué vol conduir la
nostra historia: la de tots i la
personal de cadascu. Al capialafj,
doncs, estan en relacié mutua la
manera de revelar-se de Déuila
llibertat que tenim per ser imatge
seva. La Revelacio de Déu esta en un
clarobscur que permet la llibertat de
triar obrir-nos a Ell o quedar-nos
tancats en la nostra autosuficiencia.
Déu és «un Rei amb un cor de carn,
com el nostre; que és l'autor de
I'univers i de cada una de les
criatures, i que no s’imposa
dominant: demana I’almoina d’una
mica d’amor, tot mostrant-nos, en
silenci, les mans ferides».[13]

El nuvol del silenci

Amb la seva oracio en la Creu —«Déu
meu, Déu meu, per que m’has
abandonat?» (Mt 27, 46)— Jesus «fa
seu aquest crit de la humanitat que



pateix per ’aparent abséncia de Déu
1 porta aquest crit al cor del Pare. En
pregar aixi en aquesta ultima solitud,
juntament amb tota la humanitat,
ens obre el cor de Déu».[14] En
efecte, el salm amb que Jesus clama
al Pare dona pas, després dels
laments, a un gran horitzo
d’esperanca (cf. Sl 22, 20-32);[15] un
horitz6 que Ell té davant de la
mirada, fins i tot en mig de la seva
agonia. «Confio el meu ale a les teves
mans» (Lc 23, 44), diu el Pare abans
d’expirar. Jesus sap que ’entrega de
la seva vida no cau en el buit, que
canvia la historia per sempre, encara
que sembli que el mal i la mort son
I'ultima paraula. El seu silenci en la
Creu pot més que els crits dels qui el
condemnen. «Jo faig que tot sigui
nou» (Ap 21, 5).

«La fe és també creure’l a Ell, creure
que és veritat que ens estima, que
viu, que és capag¢ d’intervenir
misteriosament, que no ens



abandona, que treu bé del mal amb
el seu poder i amb la seva infinita
creativitat. Es creure que Ell marxa
victorios en la historia (...), que el
Regne de Déu ja és present al mon, i
s’esta desenvolupant aqui i alla».[16]
Amb els seus silencis, Déu fa créixer
la fe i Pesperanca dels seus: els fa
nous, i amb ells fa «que tot sigui
nou». A cadascu i cadascuna toca
respondre al silenci suau de Déu amb
un silenci atent, un silenci que
escolta, per descobrir «com obra
misteriosament el Senyor» al nostre
cor, «i quin és el nuvol, (...) Pestil de
I’Esperit Sant per cobrir el nostre
misteri. Aquest nuvol en nosaltres,
en la nostra vida, es diu silenci. E1l
silenci és precisament el navol que
cobreix el misteri de la nostra relacio
amb el Senyor, de la nostra santedat i
els nostres pecats».[17]

Marco Vanzini - Carles Ayxela




Lectures per aprofundir

Consell Pontifici per a la Cultura
(2004), ¢Donde esta tu Dios? La fe
cristiana ante la increencia religiosa.

Francesc, Homilia a Santa Marta, 20-
XII-2013 (“Quan el silenci és
musica”).

Francesc, Homilia a Santa Marta, 10-
VI-2016 (“El silenci sonor”).

Benet XVI, Homilia, 6-X-2006 (Silenci
i contemplacio).

Benet XVI, Audiéncia, 7-111-2012
(“Oracio i silenci: Jesus, mestre
d’oracio”).

Guardini, R. Cartas sobre la
formacion de si mismo, Palabra, 2017
(carta 8: “El alma™) (orig.: Briefe iiber
Selbstbildung).


https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131212_silencio-musica.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160610_silencio.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20061006_commissione-teologica.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20120307.html

Izquierdo, C. “Palabra (y silencio) de
Dios”, Scripta Theologica 41 (2009/3)
945-960.

Lewis, C. S. Una pena en observacion,
Anagrama, 2007 (orig.: A Grief
Observed).

Newman. J. H. “Cristo oculto del
mundo”, a: Sermones parroquiales 4,
Encuentro, 2010 (orig.: “Christ
Hidden from the World”, Parochial
and Plain sermons 4)

— “Cristo manifestado en el
recuerdo”, a: Sermones parroquiales
4, Encuentro, 2010 (orig.: “Christ
Manifested in Remembrance”,
Parochial and Plain sermons 4)

Ordeig. M. “Busqueda,
recogimiento... El valor del silencio”,
Palabra, febrer del 2018.

Ratzinger, J. “¢Estamos salvados? O
Job habla con Dios”, a: Ser Cristiano,
Desclée de Brouwer, 2007, pp. 15-38


https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-OCULTO-DEL-MUNDO-PPS-IV16.pdf
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-OCULTO-DEL-MUNDO-PPS-IV16.pdf
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-MANIFESTADO-EN-EL-RECUERDO-PPS-IV17.pdf
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-MANIFESTADO-EN-EL-RECUERDO-PPS-IV17.pdf
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio

(edicio anterior: Ser Cristiano,
Sigueme 1967, 13-28). (orig.: Vom
Sinn des Christseins).

— La angustia de una ausencia. Tres
meditaciones sobre el Sabado santo,
30 dias, 3-2006 (orig.: Meditationen
zur Karwoche).

Sarah, R. La fuerza del silencio,
Palabra, 2017 (orig.: La force du
silence).

Thibon, G. L’ignorance étoilée,
Fayard, 1974 (cap. 13. “La présence
absente”).

[1] Cf. per exemple Gn 18, 1-15; 1 Re
18, 20-40, Is 6, 1-13.

[2] Francesc, Homilia a Santa Marta,
20-XII-2013.

[3] Benet XVI, Homilia, 10-IX-2006.

[4] J. Ratzinger, “¢Estamos salvados?
O Job habla con Dios”, a: Ser
Cristiano, Sigueme, 1967, p. 19.


https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm

[5] A. Manzoni, Los novios (I
promessi sposti), cap. 8.

[6] Ignasi d’Antioquia, Carta a los
efesios, XV, 2 (Sources chrétiennes 10,
p. 84-85).

[7] Benet XVI, Homilia, 6-1I-2008.
[8] Benet XVI, Audiencia, 7-I1I-2012.
[9] Benet XVI, Homilia, 21-X-2007.

[10] Cf. R. Guardini, El Serior, IV.6,
“Revelacion y misterio”.

[11] Cf. per exemple Jn 6, 60-68; 8,
12-20; 9, 1-41.

[12] Benet XVI, Angelus, 12-II1-2006.

[13] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, num. 179.

[14] Benet XVI, Homilia, 6-II-2008.

[15] Aix0 passa sovint als salms: el
salmista es queixa davant de Déu



—«Fins quan, Senyor, em tindras en
I’oblit? Fins quan m’amagaras la
mirada?» (8113, 2-3)—, pero no perd
la fe en Ell: «Pero jo confio en el teu
amor, el meu cor s’alegra perque em
salves. Canto al Senyor pels seus
favors» (v. 6).

[16] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), num. 78.

[17] Francesc, Homilia a Santa Marta,
20-XII-2013.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/un-murmuri-a-
lanima-el-silenci-de-deu/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/un-murmuri-a-lanima-el-silenci-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/un-murmuri-a-lanima-el-silenci-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/un-murmuri-a-lanima-el-silenci-de-deu/

	La llum de la fe (VI): Un murmuri a l’ànima. El silenci de Déu

