
opusdei.org

La llum de la fe (VI):
Un murmuri a
l’ànima. El silenci de
Déu

El silenci és sovint el «lloc» en
què Déu ens espera: perquè
l’aconseguim escoltar a Ell, en
comptes d’escoltar el soroll de
la nostra pròpia veu.

23/06/2018

El llibre de l’Èxode explica com Déu
es va aparèixer a Moisès al Sinaí en
la resplendor de la seva glòria: tota la
muntanya se sacsejava violentament,



Moisès parlava i Déu li responia amb
la veu del tro (Ex 19, 16-22). Tot el
poble escoltava impressionat pel
poder i la majestat de Déu. Tot i que
hi ha altres teofanies semblants que
marquen la història d’Israel,[1] la
majoria de vegades Déu es
manifestava d’una altra manera al
seu Poble: no en la resplendor de la
llum, sinó en el silenci, en la foscor.

Uns segles després de Moisès, el
profeta Elies, fugint de la persecució
de Jezabel, emprèn una vegada més
el camí cap a la muntanya santa,
impulsada per Déu. Amagat en una
cova, el profeta veu els mateixos
signes de la teofania de l’Èxode: el
terratrèmol, l’huracà, el foc. Però
Déu no hi era. Després del foc, diu
l’escriptor sagrat, hi va haver «el
murmuri d’un ventijol suau». Elies es
va cobrir el rostre amb el mantell i
va sortir a trobar-se amb Déu. I va
ser llavors quan Déu li va parlar (cf. 
1 Re 19, 9-18). El text hebreu diu



literalment que Elies va sentir «el
soroll o la veu d’un silenci (demama)
suau».

La versió grega del Setenta i la
Vulgata han traduït «una brisa suau»,
probablement per evitar l’aparent
contradicció entre soroll o veu, d’una
banda, i silenci, de l’altra. Però el que
significa la paraula demama és
precisament el silenci. Amb aquesta
paradoxa, l’autor sagrat suggereix,
doncs, que el silenci no és buit, sinó
ple de la presència divina. «El silenci
custodia el misteri»,[2] el misteri de
Déu. I l’Escriptura ens convida a
entrar en aquest silenci si el volem
trobar.

Quin feble murmuri escoltem d’Ell

Aquesta manera de parlar de Déu
ens resulta, tanmateix, difícil. Els
salms ho manifesten amb
eloqüència: «Déu meu, no et quedis
en silenci, sense dir res,
impassible.» (Sl 83, 2). «Per què ens



amagues la mirada?» (Sl 44, 25) «Que
no puguin dir els altres pobles: “On
és el seu Déu?» (Sl 115, 2). A través
del text sagrat, Déu mateix posa
aquestes preguntes als nostres llavis i
al nostre cor: vol que les hi diguem,
que les meditem en la forja de
l’oració. Són preguntes importants.
D’una banda, perquè apunten
directament a la manera en què Ell
es revela habitualment, a la seva
lògica: ens ajuden a entendre com
hem de buscar el seu rostre, com
hem d’escoltar la seva veu. D’altra
banda, perquè mostren que la
dificultat per captar la proximitat de
Déu, especialment en les situacions
difícils de la vida, és una experiència
comuna a creients i no creients,
encara que adquireixi formes
diverses en els uns i els altres. La fe i
la vida de la gràcia no fan evident
Déu; també el creient pot
experimentar l’absència aparent de
Déu.



Per què Déu calla? Sovint, les
Escriptures ens presenten el seu
silenci, la seva llunyania, com una
conseqüència de la infidelitat de
l’home. Així s’explica, per exemple,
en el Deuteronomi: «Aquest poble es
prostituirà anant darrere els déus
estrangers del país on ara entrarà.
M’abandonarà i trencarà l’aliança
que jo he fet amb ells (...). Sí, aquell
dia li amagaré la meva mirada per
tot el mal que haurà comès girant-se
cap a altres déus» (Dt 31, 16-18). El
pecat, la idolatria, és com una cortina
que fa Déu opac, que l’impedeix de
veure; és com un soroll que el fa
inoïble. I Déu espera llavors amb
paciència, darrere d’aquesta pantalla
que posem entre nosaltres i Ell, en
espera d’un moment oportú, per
tornar a trobar-se amb nosaltres.
«No continuaré enutjat, perquè soc
bondadós» (Jr 3, 12).

Més que callar Déu, doncs, el que
passa sovint és que no el deixem



parlar, que no l’escoltem, perquè hi
ha massa soroll a la nostra vida. «No
només hi ha la sordesa física, que en
gran manera aparta l’home de la
vida social. També hi ha un defecte
d’oïda respecte a Déu, i el patim
especialment en el nostre temps.
Nosaltres, simplement, ja no
l’aconseguim escoltar; són massa les
freqüències diverses que ocupen les
nostres orelles. El que es diu d’Ell ens
sembla precientífic, ja no sembla
adequat al nostre temps. Amb el
defecte d’oïda, o fins i tot la sordesa,
respecte a Déu, naturalment també
perdem la nostra capacitat de parlar
amb Ell o a Ell. Tanmateix, d’aquesta
manera ens falta una percepció
decisiva. Els nostres sentits interiors
corren el perill d’atrofiar-se. Com
que ens falta aquesta percepció,
queda limitat, d’una manera dràstica
i perillosa, el radi de la nostra relació
amb la realitat en general».[3]



No obstant això, de vegades no es
tracta que l’home sigui sord per a
Déu: sembla més aviat que Ell no
escolta, que es manté passiu. El llibre
de Job, per exemple, mostra com
també les oracions del just en
l’adversitat es poden quedar, per un
temps, sense obtenir resposta de
Déu. «El feble ressò que nosaltres en
percebem» (Jb 26, 14). L’experiència
diària de cada home mostra també
en quina mesura la necessitat de
rebre de Déu una paraula o ajuda
queda de vegades com penjada en el
buit. La misericòrdia de Déu, de la
qual tant parlen les Escriptures i la
catequesi cristiana, de vegades es pot
fer difícil de percebre a qui passa per
situacions doloroses, marcades per la
malaltia o la injustícia, en què encara
que es resi, no sembla que s’obtingui
cap resposta. Per què Déu no escolta?
Per què, si és un Pare, no ve a ajudar-
me, perquè ho pot fer? «La llunyania
de Déu, la foscor i la problemàtica
sobre Ell, són avui més intenses que



mai; fins i tot nosaltres, que ens
esforcem per ser creients, tenim amb
freqüència la sensació que la realitat
de Déu se’ns ha escapat de les mans.
No ens preguntem sovint si Ell
continua submergit en l’immens
silenci d’aquest món? No tenim de
vegades la impressió que, després de
molt reflexionar, només ens queden
paraules, mentre la realitat de Déu és
més llunyana que mai?».[4]

Al cor de la Revelació, més que en
qualsevol de les nostres experiències,
és la història de Jesús la que ens
introdueix amb més profunditat en
el misteri del silenci de Déu. A Jesús,
que és el veritable just, el serf fidel, el
Fill estimat, no se li estalvien els
turments de la passió i de la Creu. La
seva oració a Getsemaní rep com a
resposta l’enviament d’un àngel per
consolar-lo, però no l’alliberament de
la tortura imminent. Tampoc no
deixa de sorprendre que Jesús resi a
la Creu amb aquestes paraules del



salm 22: «Déu meu, Déu meu, per
què m’has abandonat? No vens a
salvar-me, no t’arriba el meu
clam» (Sl 22, 2). El fet que qui no
havia experimentat el pecat (2 Co 5,
21) hagi experimentat d’aquesta
manera el patiment, posa de
manifest com els dolors que
marquen de vegades de manera
dramàtica la vida dels homes no es
poden interpretar com a signes de
reprovació per part de Déu, ni el seu
silenci com a absència o llunyania.

A Déu se’l coneix en el seu silenci

En passar al costat d’un cec de
naixement, els apòstols fan una
pregunta que posa de manifest una
manera freqüent de pensar llavors:
«Qui va pecar perquè nasqués cec: ell
o els seus pares?» (Jn 9, 2). Tot i que
avui seria estrany escoltar una cosa
així, en realitat la pregunta no està
tan lluny com sembla d’una
mentalitat freqüent, per la qual el



patiment, del tipus que sigui, és vist
com una espècie de destí cec davant
del qual no hi ha res més que la
resignació, després que hagin
fracassat els intents de treure’l. Jesús
corregeix els apòstols: «No ha estat
per cap pecat, ni d’ell ni dels seus
pares, sinó perquè es manifestin en
ell les obres de Déu» (Jn 9, 3). Déu es
manté de vegades en silenci,
aparentment inactiu i indiferent a la
nostra sort, perquè es vol obrir camí
en la nostra ànima. Només així
s’entén, per exemple, que permetés
el patiment de sant Josep, en la
incertesa sobre la maternitat
inesperada de Santa María (cf. Mt 1,
18-20), ja que podia haver
«programat» les coses d’una altra
manera. Déu estava preparant Josep
per a una cosa gran. Ell «no pertorba
mai l’alegria dels seus fills, si no és
per preparar-los un goig més segur i
gran».[5]



Escrivia sant Ignasi d’Antioquia que
«qui ha comprès les paraules del
Senyor, comprèn el seu silenci,
perquè al Senyor se’l coneix en el seu
silenci».[6] El silenci de Déu és sovint
per a l’home el «lloc», la possibilitat i
la premissa per escoltar Déu, en
comptes d’escoltar-se només a si
mateix. Sense la veu silenciosa de
Déu en l’oració, «el jo humà acaba
per tancar-se en si mateix, i la
consciència, que hauria de ser eco de
la veu de Déu, corre el perill de
reduir-se a un mirall del jo, de
manera que el col·loqui interior es
transforma en un monòleg, i dona
peu a mil autojustificacions».[7]
Pensant-ho bé, si Déu parlés i
intervingués contínuament en la
nostra vida per resoldre problemes,
no hem d’admetre que fàcilment en
trivialitzaríem la presència? No
acabaríem, com els dos fills de la
paràbola (cf. Lc 15, 11-32), preferint
els nostres beneficis a l’alegria de
viure amb Ell?



«El silenci és capaç d’obrir un espai
interior en el més íntim de nosaltres
mateixos, per fer que hi habiti Déu,
perquè la seva Paraula estigui en
nosaltres, perquè l’amor a Ell arreli
en la nostra ment i el nostre cor, i
animi la nostra vida».[8] Amb la
cerca, amb l’oració confiada davant
de les dificultats, l’home s’allibera de
la seva autosuficiència; posa en
moviment els seus recursos interiors;
veu com s’enforteixen les relacions
de comunió amb els altres. El silenci
de Déu, el fet que no intervingui
sempre d’una manera immediata per
resoldre les coses de la manera que
voldríem, desperta el dinamisme de
la llibertat humana; crida l’home a
fer-se càrrec de la seva pròpia vida o
de la dels altres, i de les seves
necessitats concretes. La fe és per
això «la força que en silenci, sense
fer soroll, canvia el món i el
transforma en el regne de Déu, i
l’oració és expressió de la fe (...). Déu
no pot canviar les coses sense la



nostra conversió, i la nostra veritable
conversió comença amb el “crit” de
l’ànima, que implora el perdó i la
salvació».[9]

En l’ensenyament de Jesús, l’oració
apareix com un diàleg entre l’home
com a fill i el Pare del Cel, en què la
petició ocupa un lloc molt important
(cf. Lc 11, 5-11; Mt 7, 7-11). El nen sap
que el seu Pare sempre l’escolta, però
que el que li està assegurat no és tant
una espècie de sortida del patiment o
la malaltia com el do de l’Esperit Sant
(Lc 11, 13). La resposta amb què Déu
sempre ve a ajudar l’home és el do de
l’Esperit-Amor. Això ens pot semblar
poca cosa, però és un regal molt més
preciós i fonamental que qualsevol
solució terrena als problemes. És un
regal que s’ha d’acceptar en la fe
filial i que no elimina la necessitat de
l’esforç humà per enfrontar-se a les
dificultats. Amb Déu, les «valls
tenebroses» que de vegades hem de
creuar no s’il·luminen



automàticament; continuem
caminant, amb por potser, però una
por confiada: «No tinc por de cap
mal, Tu, Senyor, ets vora meu» (Sl 23,
4).

Aquesta manera de fer de Déu, que
desperta la decisió i la confiança de
l’home, es pot reconèixer en la
manera en què Déu ha fet la seva
Revelació en la història. Podem
pensar en la història d’Abraham, que
deixa el seu país i es posa en camí
cap a una terra desconeguda, fiant-se
de la promesa divina, sense saber on
el porta Déu (cf. Gn 12, 1-4); o en la
confiança del Poble d’Israel en la
salvació de Déu, fins i tot quan totes
les esperances humanes sembla que
s’han enfonsat (cf. Estgr 4, 17a-17kk);
o en la fugida serena de la Sagrada
Família a Egipte (cf. Mt 2, 13-15) quan
Déu sembla que se sotmet als
capricis d’un monarca provincià... En
aquest sentit, pensar que la fe era
més senzilla per als testimonis de la



vida de Jesús no es correspon amb la
realitat, perquè ni tan sols a aquests
testimonis no se’ls va estalviar la
serietat de la decisió de creure o no
en Ell, de reconèixer en Ell la
presència i l’acció de Déu.[10] Hi ha
nombrosos passatges del Nou
Testament en què es veu amb
claredat com aquesta decisió no era
òbvia.[11]

Ahir com avui, malgrat que la
Revelació de Déu ofereix autèntics
signes de credibilitat, el vel de la
inaccessibilitat de Déu no s’elimina
per complet; els seus silencis
continuen desafiant l’home.
«L’existència humana és un camí de
fe i, com a tal, transcorre més en la
penombra que a plena llum, amb
moments de foscor i, fins i tot, de
tenebres. Mentre som aquí, la nostra
relació amb Déu es realitza més en
l’escolta que en la visió».[12] Això no
és només una expressió del fet que
Déu és sempre més gran que la



nostra intel·ligència, sinó també de la
lògica d’apel·lació i resposta, de do i
treball, amb què vol conduir la
nostra història: la de tots i la
personal de cadascú. Al cap i a la fi,
doncs, estan en relació mútua la
manera de revelar-se de Déu i la
llibertat que tenim per ser imatge
seva. La Revelació de Déu està en un
clarobscur que permet la llibertat de
triar obrir-nos a Ell o quedar-nos
tancats en la nostra autosuficiència.
Déu és «un Rei amb un cor de carn,
com el nostre; que és l’autor de
l’univers i de cada una de les
criatures, i que no s’imposa
dominant: demana l’almoina d’una
mica d’amor, tot mostrant-nos, en
silenci, les mans ferides».[13]

El núvol del silenci

Amb la seva oració en la Creu ―«Déu
meu, Déu meu, per què m’has
abandonat?» (Mt 27, 46)― Jesús «fa
seu aquest crit de la humanitat que



pateix per l’aparent absència de Déu
i porta aquest crit al cor del Pare. En
pregar així en aquesta última solitud,
juntament amb tota la humanitat,
ens obre el cor de Déu».[14] En
efecte, el salm amb què Jesús clama
al Pare dona pas, després dels
laments, a un gran horitzó
d’esperança (cf. Sl 22, 20-32);[15] un
horitzó que Ell té davant de la
mirada, fins i tot en mig de la seva
agonia. «Confio el meu alè a les teves
mans» (Lc 23, 44), diu el Pare abans
d’expirar. Jesús sap que l’entrega de
la seva vida no cau en el buit, que
canvia la història per sempre, encara
que sembli que el mal i la mort són
l’última paraula. El seu silenci en la
Creu pot més que els crits dels qui el
condemnen. «Jo faig que tot sigui
nou» (Ap 21, 5).

«La fe és també creure’l a Ell, creure
que és veritat que ens estima, que
viu, que és capaç d’intervenir
misteriosament, que no ens



abandona, que treu bé del mal amb
el seu poder i amb la seva infinita
creativitat. És creure que Ell marxa
victoriós en la història (...), que el
Regne de Déu ja és present al món, i
s’està desenvolupant aquí i allà».[16]
Amb els seus silencis, Déu fa créixer
la fe i l’esperança dels seus: els fa
nous, i amb ells fa «que tot sigui
nou». A cadascú i cadascuna toca
respondre al silenci suau de Déu amb
un silenci atent, un silenci que
escolta, per descobrir «com obra
misteriosament el Senyor» al nostre
cor, «i quin és el núvol, (…) l’estil de
l’Esperit Sant per cobrir el nostre
misteri. Aquest núvol en nosaltres,
en la nostra vida, es diu silenci. El
silenci és precisament el núvol que
cobreix el misteri de la nostra relació
amb el Senyor, de la nostra santedat i
els nostres pecats».[17]

Marco Vanzini - Carles Ayxelá



Lectures per aprofundir

Consell Pontifici per a la Cultura
(2004), ¿Dónde está tu Dios? La fe
cristiana ante la increencia religiosa.

Francesc, Homilia a Santa Marta, 20-
XII-2013 (“Quan el silenci és
música”).

Francesc, Homilia a Santa Marta, 10-
VI-2016 (“El silenci sonor”).

Benet XVI, Homilia, 6-X-2006 (Silenci
i contemplació).

Benet XVI, Audiència, 7-III-2012
(“Oració i silenci: Jesús, mestre
d’oració”).

--

Guardini, R. Cartas sobre la
formación de sí mismo, Palabra, 2017
(carta 8: “El alma”) (orig.: Briefe über
Selbstbildung).

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20040313_where-is-your-god_sp.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131212_silencio-musica.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160610_silencio.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20061006_commissione-teologica.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20120307.html


Izquierdo, C. “Palabra (y silencio) de
Dios”, Scripta Theologica 41 (2009/3)
945-960.

Lewis, C. S. Una pena en observación,
Anagrama, 2007 (orig.: A Grief
Observed).

Newman. J. H. “Cristo oculto del
mundo”, a: Sermones parroquiales 4,
Encuentro, 2010 (orig.: “Christ
Hidden from the World”, Parochial
and Plain sermons 4)

― “Cristo manifestado en el
recuerdo”, a: Sermones parroquiales
4, Encuentro, 2010 (orig.: “Christ
Manifested in Remembrance”, 
Parochial and Plain sermons 4)

Ordeig. M. “Búsqueda,
recogimiento... El valor del silencio”, 
Palabra, febrer del 2018.

Ratzinger, J. “¿Estamos salvados? O
Job habla con Dios”, a: Ser Cristiano,
Desclée de Brouwer, 2007, pp. 15-38

https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-OCULTO-DEL-MUNDO-PPS-IV16.pdf
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-OCULTO-DEL-MUNDO-PPS-IV16.pdf
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-MANIFESTADO-EN-EL-RECUERDO-PPS-IV17.pdf
https://www.amigosdenewman.com.ar/wp-content/uploads/2014/05/CRISTO-MANIFESTADO-EN-EL-RECUERDO-PPS-IV17.pdf
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio


(edició anterior: Ser Cristiano,
Sígueme 1967, 13-28). (orig.: Vom
Sinn des Christseins).

― La angustia de una ausencia. Tres
meditaciones sobre el Sábado santo,
30 días, 3-2006 (orig.: Meditationen
zur Karwoche).

Sarah, R. La fuerza del silencio,
Palabra, 2017 (orig.: La force du
silence).

Thibon, G. L’ignorance étoilée,
Fayard, 1974 (cap. 13. “La présence
absente”).

[1] Cf. per exemple Gn 18, 1-15; 1 Re
18, 20-40, Is 6, 1-13.

[2] Francesc, Homilia a Santa Marta,
20-XII-2013.

[3] Benet XVI, Homilia, 10-IX-2006.

[4] J. Ratzinger, “¿Estamos salvados?
O Job habla con Dios”, a: Ser
Cristiano, Sígueme, 1967, p. 19.

https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm
https://www.30giorni.it/articoli_id_10300_l2.htm


[5] A. Manzoni, Los novios (I
promessi sposi), cap. 8.

[6] Ignasi d’Antioquia, Carta a los
efesios, XV, 2 (Sources chrétiennes 10,
p. 84-85).

[7] Benet XVI, Homilia, 6-II-2008.

[8] Benet XVI, Audiència, 7-III-2012.

[9] Benet XVI, Homilia, 21-X-2007.

[10] Cf. R. Guardini, El Señor, IV.6,
“Revelación y misterio”.

[11] Cf. per exemple Jn 6, 60-68; 8,
12-20; 9, 1-41.

[12] Benet XVI, Angelus, 12-III-2006.

[13] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 179.

[14] Benet XVI, Homilia, 6-II-2008.

[15] Això passa sovint als salms: el
salmista es queixa davant de Déu



―«Fins quan, Senyor, em tindràs en
l’oblit? Fins quan m’amagaràs la
mirada?» (Sl 13, 2-3)―, però no perd
la fe en Ell: «Però jo confio en el teu
amor, el meu cor s’alegra perquè em
salves. Canto al Senyor pels seus
favors» (v. 6).

[16] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), núm. 78.

[17] Francesc, Homilia a Santa Marta,
20-XII-2013.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/un-murmuri-a-
lanima-el-silenci-de-deu/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/un-murmuri-a-lanima-el-silenci-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/un-murmuri-a-lanima-el-silenci-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/un-murmuri-a-lanima-el-silenci-de-deu/

	La llum de la fe (VI): Un murmuri a l’ànima. El silenci de Déu

