
opusdei.org

Un motiu
sobrenatural

Què és "Santificar el treball"?
En aquest article s’explica que
és donar-li un motiu, un
perquè: un amor a Déu i als
altres per Déu que influeix
radicalment en la mateixa
activitat, impulsant a realitzar-
la bé, amb competència i
perfecció.

08/06/2009

El missatge que Déu va fer veure a
sant Josepmaria el 2 d'octubre de
1928 recull la realitat bellíssima -



oblidada durant segles per molts
cristians- que qualsevol treball
digne i noble en l'humà, pot
convertir-se en un quefer diví. [1]

La vida de moltes persones ha
experimentat un gir en conèixer
aquesta doctrina, i de vegades només
en sentir parlar de santificació del
treball. Homes i dones que
treballaven amb horitzons només
terrenals, de dues dimensions, i
s’entusiasmen en saber que la seva
feina professional pot adquirir una
dimensió transcendent, relleu de
vida eterna. Com no pensar en el
goig d’aquell personatge de
l’Evangeli que en trobar un tresor
amagat en un camp, se n’anà i va
vendre tot el que tenia per comprar
aquell camp? [2]

L’Esperit Sant va fer descobrir a sant
Josepmaria aquest tresor en la
doctrina de l’Evangeli, especialment
en els llargs anys de la vida de Jesús



a Natzaret, anys d’ombra, però per
a nosaltres, tan clars com la llum
del sol, [3] perquèaquests anys
ocults del Senyor no són pas res
sense significat, ni tampoc una
simple preparació dels anys que
havien de venir després: els de la
seva vida pública. Des de 1928 vaig
comprendre clarament que Déu
desitja que els cristians prenguin
exemple de tota la vida del Senyor.
Vaig entendre especialment la seva
vida oculta, la seva vida de treball
ordinari enmig dels homes. [4]

Gràcies a la llum de Déu, el fundador
de l’Opus Dei va ensenyar
constantment que el treball
professional és realitat santificable i
santificadora. Veritat senzilla i
grandiosa que el Magisteri de
l’Església ha ensenyat sobretot a
partir del Concili Vaticà II, [5] i
recollit després en el Catecisme,
assenyalant que «el treball pot ser un
mitjà de santificació i d’animació de



les realitats terrenals en l’Esperit de
Crist». [6]

«Amb sobrenatural intuïció» –ha
afirmat Joan Pau II–, «el beat
Josepmaria predicà incansablement
la crida universal a la santedat i a
l’apostolat. Crist convoca tots a
santificar-se en la realitat de la vida
quotidiana; per això, el treball és
també mitjà de santificació personal i
d’apostolat quan hom viu en unió
amb Jesucrist». [7]

Sant Josepmaria ha estat instrument
volgut per Déu per difondre aquesta
doctrina, obrint perspectives
immenses a la santedat personal de
multitud de cristians i per a la
santificació de la societat humana
des de dins, és a dir, des de
l’entramat mateix de les relacions
professionals que la configuren.

Aquesta llavor donarà els fruits que
el Senyor espera si nosaltres posem
l’interès necessari per meditar-la en



la presència de Déu i posar-la en
pràctica amb la seva ajuda, perquè la
santificació del treball no és només
una idea amb la qual n’hi ha prou
amb què s’aprengui; és un ideal que
es cerca i es conquesta per amor a
Déu, conduïts per la seva gràcia.

Sentit del treball

Des del començament de la Sagrada
Escriptura, en el llibre del Gènesi,
se’ns revela el sentit del treball. Déu,
que va fer bones totes les coses, «va
voler lliurement crear un món "en
estat de via" cap a la seva perfecció
última», [8] i va crear l’home ut
operaretur, [9] perquè amb el seu
treball «prolongués d’alguna manera
l’obra creadora i assolís la pròpia
perfecció». [10] El treball és vocació
de l'home. «Som cridats a la feina des
de la nostra creació». [11]

La grandesa del treball humà era
ignorada en el món antic. Benet XVI
ha fet notar que «el món greco-romà



no coneixia cap Déu Creador; la
divinitat suprema, segons la seva
manera de pensar, no podia, per així
dir, embrutar-se les mans amb la
creació de la matèria. "Construir" el
món quedava reservat al demiürg,
una deïtat subordinada. Molt
diferent és el Déu cristià: Ell, l'U, el
veritable i únic Déu, és també el
Creador. Déu treballa; continua
treballant en i sobre la història dels
homes. En Crist entra com a Persona
en el treball fatigós de la història (...).
Així el treball dels homes havia
d'aparèixer com una expressió
especial de la seva semblança amb
Déu i l'home, d'aquesta manera, té
capacitat i pot participar en l'obra de
Déu en la creació del món».[12] Com
a conseqüència del pecat, el treball
està acompanyat de fatiga i moltes
vegades de dolor. [13] Però en
assumir la nostra naturalesa per
salvar-nos, Jesucrist Nostre Senyor
ha transformat la fatiga i el dolor en
mitjans per manifestar l’amor i



l’obediència a la Voluntat divina i
reparar la desobediència del pecat. 
Així visqué Jesús durant sis
lustres: era fabri filius (Mt 13, 55),
el fill del fuster. (...) Era el faber,
filius Mariae (Mc 6, 3), el fuster,
fill de Maria. I era Déu, i estava
realitzant la redempció del gènere
humà, i estava atraient a si totes
les coses (Jo 12, 32). [14]

Al costat d’aquesta realitat del treball
de Jesucrist, que ens palesa la
plenitud del seu sentit, hem de
considerar que per gràcia
sobrenatural hem estat fets fills de
Déu formant una sola cosa amb
Jesucrist, un sol cos. La seva Vida
sobrenatural és vida nostra, i ens ha
fet partícips del seu sacerdoci perquè
siguem corredemptors amb Ell.

Aquesta profunda unió del cristià
amb Crist il·lumina el sentit de totes
les nostres activitats i, en particular,
de la feina. En els ensenyaments de



sant Josepmaria, el fonament de la
santificació del treball és el sentit de
la filiació divina, la consciència que
Crist vol encarnar-se en el nostre
quefer. [15]

Tota aquesta visió cristiana del sentit
de la feina es compendia en les
paraules següents: El treball
acompanya inevitablement la vida de
l’home sobre la terra. Amb ell hi
apareixen l’esforç, la fatiga, el
cansament: manifestacions del dolor
i de la lluita que formen part de la
nostra existència humana actual, i
que són signes de la realitat del pecat
i de la necessitat de la redempció.
Però el treball en si mateix no és una
pena, ni una maledicció o un càstig:
els qui parlen així no han llegit bé
l’Escriptura Santa.

(...) El treball, tot treball, és testimoni
de la dignitat de l’home, del seu
domini sobre la creació. És ocasió de
desenvolupament de la pròpia



personalitat. És vincle d’unió amb els
altres éssers, font de recursos per
sostenir la pròpia família; mitjà de
contribuir a la millora de la societat
on es viu i al progrés de tota la
Humanitat.

Per a un cristià, aquestes
perspectives s’allarguen i amplien.
Perquè el treball apareix com una
participació en l’obra creadora de
Déu (...). Perquè, a més a més, en
haver estat assumit per Crist, el
treball se’ns presenta com una
realitat redimida i redemptora: no
solament és l’àmbit en què l’home
viu, sinó mitjà i camí de santedat,
realitat santificable i
santificadora. [16]

Santificar l’activitat de treballar

Una expressió de sant Josepmaria
Escrivà, que li sortia ben sovint dels
llavis i de la ploma, ens endinsa en
l’esplèndid panorama de la santedat i
de l’apostolat en l’exercici d’un



treball professional: per a la gran
majoria dels homes, ser sant
suposa santificar la feina,
santificar-se en la feina, i
santificar als altres amb la feina. 
[17]

Són tres aspectes d’una mateixa
realitat, inseparables i ordenats entre
si. Primer que res és santificar –fer
sant– el treball, l’activitat de
treballar. Santificar el treball és fer
santa aquesta activitat, fer sant l’acte
de la persona que treballa.

D’això depenen els altres dos
aspectes, perquè el treball santificat
és també santificador: ens santifica a
nosaltres mateixos, i és mitjà per a la
santificació dels altres i per amarar
la societat amb l’esperit cristià.
Convé, per tant, que ens aturem a
considerar el primer punt: què
significa fer sant el treball
professional.



Un acte nostre és sant quan és un
acte d’amor a Déu i als altres per
Déu: un acte d’amor sobrenatural –
de caritat–, la qual cosa pressuposa,
en aquesta terra, la fe i l’esperança.
Un acte així és sant perquè la caritat
és participació de la infinita Caritat,
que és l’Esperit Sant, [18] l’Amor
subsistent del Pare i del Fill, de
manera que un acte de caritat és un
prendre part en la Vida sobrenatural
de la Santíssima Trinitat: un prendre
part en la santedat de Déu.

En el cas del treball professional, cal
comptar que l’activitat de treballar té
com objecte les realitats d’aquest
món –conrear un camp, investigar en
el camp d’una ciència, proporcionar
serveis, etc.– i que, per ser
humanament bona i santificable, ha
de ser exercici de les virtuts
humanes. Però amb això no n’hi ha
prou perquè sigui santa.



El treball se santifica de fet quan es
realitza per amor a Déu, per donar-li
glòria –i, en conseqüència, com Déu
vol, complint la seva Voluntat:
practicant les virtuts cristianes
informades per la caritat–, per oferir-
lo a Déu en unió amb Crist, ja que
«per Ell, amb Ell i en Ell, a Vós, Déu
Pare Omnipotent, en l’unitat de
l’Esperit Sant, tot honor i tota glòria».
[19]

Posa un motiu sobrenatural a la
teva feina professional ordinària, i
hauràs santificat el treball. [20]
Amb aquestes breus paraules el
fundador de l’Opus Dei mostra la
clau de la santificació del treball.
L’activitat humana de treballar se
santifica quan es du a terme per un
motiu sobrenatural: per amor a Déu.

Allò decisiu no és, per tant, que surti
bé, sinó que treballem per amor a
Déu, ja que això és el que cerca en
nosaltres: Déu mira el cor[19]. Allò



decisiu és el motiu sobrenatural, la
finalitat última, la rectitud d’intenció
de la voluntat, el realitzar la feina
per amor a Déu i per servir els altres
per Déu. S’eleva així el treball a
l’ordre de la gràcia, se santifica,
esdevé obra de Déu, operatio Dei,
opus Dei. [22]

Qualitats del motiu sobrenatural

El motiu sobrenatural és sincer si
influeix eficaçment i radical en la
manera de treballar, portant a
complir la nostra tasca amb
perfecció, com Déu vol, dins les
limitacions personals, amb les quals
Ell hi compta.

El motiu sobrenatural que fa sant el
treball, no és quelcom que
simplement es juxtaposa a l’activitat
professional, sinó que és un amor a
Déu i als altres per Déu que influeix
radicalment en la mateixa activitat,
impulsant a realitzar-la bé, amb
competència i perfecció, perquè no



podem oferir al Senyor que, dins
les pobres limitacions humanes no
sigui perfecte, sense màcula, fet
atentament així mateix en els 
detalls més mínims: Déu no
accepta les potineries. No oferiu
res que tingui defectes, ens
amonesta l’Escriptura Santa, puix
que no seria digne d’Ell (Lev 22,
20). Per això, el treball de cadascú,
aquesta feina que ocupa les
nostres jornades i energies, ha de
ser una ofrena digna per al
Creador, operatio Dei, treball de
Déu i per a Déu: en un mot, un
quefer acomplert, impecable. [23]

Una "bona intenció" que no impulsés
a treballar bé, no seria una intenció
bona, no seria amor a Déu. Seria una
intenció ineficaç i buida, un desig
feble, que no aconsegueix superar
l’obstacle de la mandra o de la
comoditat. L’amor veritable s’hi
plasma en el treball ben fet.



Posar un motiu sobrenatural no és
tampoc afegir quelcom sant a
l’activitat de treballar. Per santificar
el treball no n’hi ha prou amb pregar
mentre es treballa, encara que –quan
és possible fer-ho– és un senyal que
es treballa per amor a Déu, i un mitjà
per créixer en aquest amor.

Més encara, per santificar el treball
posant un motiu sobrenatural, és
imprescindible cercar d’una manera
o una altra la presència de Déu, i
moltes vegades això es concreta en
actes d’amor, en oracions i en
jaculatòries, de vegades amb ocasió
d’una pausa o d’altres circumstàncies
que el ritme del treball ofereix. Per a
això són de gran ajuda les indústries
humanes.

Però paga la pena insistir en el fet
que no n’hi ha prou amb restar aquí,
perquè santificar el treball no
consisteix essencialment a realitzar
quelcom sant mentre hom treballa,



sinó a fer sant el mateix treball. I
això s'aconsegueix posant el motiu
sobrenatural que configura

aquesta activitat i la amara tan
profundament que la converteix en
un acte de fe, esperança i caritat, i
que posa en joc les virtuts humanes
per dur a terme el treball amb
perfecció moral i oferir-lo a Déu. Així
es transforma el treball en oració:
una frase que aspira a ser
contemplació.

La dignitat del treball depèn de qui
el realitza

Una altra conseqüència important de
què l’arrel de la santificació de la
feina rau en el motiu sobrenatural, és
que tot treball professional és
santificable, des del més brillant
davant els ulls humans fins al més
humil, perquè la santificació no
depèn del tipus de treball sinó de
l’amor a Déu amb què es realitza.
Tan sols cal pensar en les feines de



Jesús, Maria i Josep a Natzaret:
tasques corrents, ordinàries,
semblants a les de milions de
persones, però realitzades amb
l’amor més gran.

«La dignitat del treball depèn no tant
d’allò que es fa, quan de qui
l’executa, l’home, que és un ésser
espiritual, intel·ligent i lliure». [24]
La major o menor categoria del
treball depèn de la seva bondat en
tant que acció espiritual i lliure, és a
dir, de l’amor electiu del fi, que és
acte propi de la llibertat. Convé no
oblidar, per tant, que aquesta
dignitat del treball està fundada en
l’Amor. El gran privilegi de l’home
és de poder estimar, transcendint
així allò que és efímer i transitori.
Pot estimar les altres criatures, dir
un tu i un jo plens de sentit. I pot
estimar Déu, que ens obre les
portes del cel, que ens fa membres
de la seva família, que ens
autoritza a parlar-li també de tu a



Tu, cara a cara. Per això l’home no
ha de limitar-se a fer coses, a
construir objectes. El treball neix
de l’amor, manifesta l’amor,
s’ordena devers l’amor. [25]

L’amor a Déu fa grans les coses
petites: els detalls d’ordre, de
puntualitat, de servei o d’amabilitat,
que contribueixen a la perfecció del
treball. Feu-ho tot per Amor. –Així
no hi ha coses petites: tot és gran. –
La perseverança en les coses
petites, per Amor, és heroisme. [26]

Qui comprèn que el valor
santificador del treball depèn
essencialment de l’amor a Déu amb
què es du a terme, i no del seu relleu
social i humà, aprecia en molt les
coses petites, especialment aquelles
que passen inadvertides als ulls dels
altres, perquè només les veu Déu.

Al contrari, treballar per motius
egoistes, com l’afany
d’autoafirmació, de lluir-se o de



realitzar per sobre de tot els propis
projectes i gustos, o l’ambició de
prestigi per vanitat, o de poder o de
diners com a meta suprema,
impedeix radicalment santificar el
treball, perquè equival a oferir-lo a
l’ídol de l’amor propi.

Aquests motius es presenten poques
vegades en estat pur, però poden
conviure amb intencions nobles i fins
i tot sobrenaturals, romanent latents
-potser durant llarg temps- com els
pòsits de fang en el fons d'una aigua
neta. Seria una imprudència ignorar-
los, perquè en qualsevol moment -
potser amb ocasió d'una dificultat,
una humiliació o un fracàs
professional- poden enterbolir tota la
conducta. Cal detectar aquests
motius egoistes, reconèixer-los
sincerament i combatre'ls purificant
la intenció amb oració i sacrifici,
amb humilitat i servei generós als
altres.



Tornem la mirada una vegada i una
altra al treball de Jesús els anys de la
seva vida oculta, per aprendre a
santificar la nostra tasca. Senyor,
concedeix-nos la vostra gràcia.
Obriu-nos la porta del taller de
Natzaret, a fi que aprenguem a
contemplar–vos a Vós, amb la
vostra Mare santa Maria, i amb el
sant patriarca Josep –que estimo
tant i tant venero–, dedicats tots
tres a una vida de treball sant. Es
remouran els nostres pobres cors,
us cercarem i us trobarem en la
labor quotidiana, que Vós desitgeu
que convertim en obra de Déu,
obra d’Amor. [27]

F. J. López Díaz

[1] Sant Josepmaria, Converses, n. 55.

[2] 2 Cfr. Mt 13, 44.



[3] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 14.

[4] Ibidem, n. 20.

[5] Cf. Const. dogm. Lumen gentium ,
nn. 31-36; Const. past. Gaudium et
spes , nn. 33-39; Decr. Apostolicam
actuositatem , nn. 1-3, 7..

[6] Catecisme de l’Església Catòlica, n.
2427

[7] Joan Pau II, Homilia, 17-V-1992.
Cf. també, entre altres textos:
Discurs, 19-III-1979; Discurs, 12-
I-2002, n. 2.

[8] Catecisme de l’Església Catòlica, n.
310.

[9] Gn 2, 15. Cf. Gn 1, 28.

[10] Cf. Catecisme de l’Església
Catòlica, n. 2427. Concili Vaticà II,
Const. past. Gaudium et spes , nn. 34 i
35.



[11] Papa Francesc, Enc. Laudato Si',
24-V-2015, n. 128.

[12] Benet XVI, Discurs en el Collège
des Bernardins (Paris), 12-IX-2008.

[13] Cf. Gn 3, 18-19.

[14] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 14.

[15] Ibídem, n. 174.

[16] Ibídem, n. 47.

[17]Converses amb Mons. Escrivà de
Balaguer, n. 55. Cf. És Crist que passa,
n. 45; Amics de Déu , n. 120.

[18] Sant Tomàs d’Aquino, S. Th ., II-
II, q. 24, a. 7 c.

[19] Missal Romà, Cànon de la Missa.

[20] Camí, n. 359.

[21] Cf. 1 Sam 16, 7.

[22] Converses, n. 10.



[23] Amics de Déu, n. 55.

[24] Joan Pau II, Discurs, 3-VII-1986,
n. 3.

[25] És Crist que passa, n. 48.

[26]Sant Josepmaria,Camí, n. 813.

[27]Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
72.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/un-motiu-
sobrenatural/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/un-motiu-sobrenatural/
https://opusdei.org/ca/article/un-motiu-sobrenatural/
https://opusdei.org/ca/article/un-motiu-sobrenatural/

	Un motiu sobrenatural

