
opusdei.org

Treballar a
consciència

Qui desitja ser sant, no té prou
amb treballar: ha de treballar
bé, esforçant-se, acceptant els
fracassos, i aprenent a viure les
virtuts -com la paciència o la
caritat- en la seva ocupació
diària. Us oferim un nou text
editorial sobre la santificació
del treball.

19/09/2009

Si volem de veritat santificar el
treball de debò, cal complir
ineludiblement la primera



condició: treballar, i treballar bé!,
amb serietat humana i
sobrenatural. [1]

Ja hem vist, en un article precedent,
que treballar per un motiu
sobrenatural és com l’ànima de la
santificació del treball. [2] Ara ens
detindrem a considerar que la
matèria, per així dir-ho, a la qual
dóna vida aquest ànima és el treball
ben fet. El motiu sobrenatural, si és
autèntic amor a Déu i al proïsme,
reclama necessàriament que maldem
per fer la nostra tasca el millor
possible.

Sant Josepmaria va ensenyar que la
santificació del treball suposa la
bona realització del treball mateix, la
perfecció també humana, el bon
compliment de totes les obligacions
professionals entramades amb les
familiars i socials. Cal treballar a
consciència, amb sentit de
responsabilitat, amb amor i



perseverança, sense deixadesa ni
lleugereses.

Per meditar amb fruit aquest
ensenyament, convé observar que
quan parlem de "treballar bé" ens
referim sobretot a l’activitat de
treballar, no al resultat del treball.

Pot succeir que hom treballi bé i no
obstant això la tasca surti malament,
ja sigui per una equivocació
involuntària o per causes que no
depenen d’un mateix. En aquests
casos –que es presenten sovint–
apareix amb claredat la diferència
entre qui treballa amb sentit cristià i
qui cerca principalment l’èxit humà.
Per al primer allò que té valor és,
sobretot, la mateixa activitat de
treballar i, encara que no hagi
obtingut un bon resultat, sap que no
s’ha perdut res del que ha procurat
fer bé per amor a Déu i afany de
corredimir amb Crist; per això no es
rebel·la davant les contrarietats –



mirant de superar-les–, sinó que veu
la possibilitat d’unir-se més a la Creu
del Senyor. En canvi, per al segon, tot
s’ha malaguanyat si no ha sortit bé.
Evidentment, qui pensi d’aquesta
manera mai no entendrà què és
santificar el quefer professional.

Treballar a consciència és treballar
amb perfecció humana per un motiu
sobrenatural. No és treballar
humanament bé i "després" afegir un
motiu sobrenatural. És quelcom més
profund. És l’amor a Déu el que ha
de portar un cristià a realitzar amb
perfecció la seva tasca, perquè no
podem oferir res al Senyor que,
dins les pobres limitacions
humanes no sigui perfecte, sense
màcula, fet atentament així mateix
en els detalls més mínims: Déu no
accepta les potineries. No oferiu
res que tingui defecte, ens
amonesta l’Escriptura Santa, puix
que no seria digne d’Ell (Lv 22, 20). 
[3]



Quan es procura actuar d’aquesta
manera és normal que el treball surti
bé i s’obtinguin bons resultats. Més
encara, és freqüent que qui cerca
santificar el treball destaqui
professionalment entre els seus
iguals perquè l’amor a Déu impulsa a
excedir-se gustosament, i sempre,
en el deure i en el sacrifici. [4] Però
cal no oblidar mai –paga la pena de
repetir-ho– que Déu permet de
vegades contradiccions i fracassos
humans perquè purifiquem la
intenció i participem de la Creu del
Senyor. I això no significa que no
s’hagi treballat bé i santificat aquesta
tasca.

Virtuts humanes en el treball

El treball ben fet posa en pràctica les
virtuts humanes informades per la
caritat. És tota una trama de virtuts
que es posa en joc, en exercir el
nostre ofici, amb el propòsit de
santificar-lo: la fortalesa, per a



perseverar en la nostra labor, a
pesar de les naturals dificultats i
sense deixar-se vèncer mai per
l’atabalament; la temperància,
perquè sigui gastada sense
reserves i per tal de superar la
comoditat i l’egoisme; la justícia,
per al compliment dels nostres
deures envers Déu, envers la
societat, la família, els col·legues;
la prudència, per saber en cada cas
què convé fer, i llançar-nos a l’obra
sense dilacions... I tot, insisteixo,
per Amor. [5]

Totes les virtuts humanes són
necessàries, perquè formen un
entramat en què els fils es reforcen
entre si. Però hi ha un ordre entre
elles: uns fils que es posen abans que
altres, el mateix que en teixir un
tapís.

Com la primera condició és treballar
i treballar bé, es comprèn que el
fundador de l’Opus Dei destaqui dues



virtuts humanes –la laboriositat i
la diligència–, que es confonen en
una sola: en l’afany de treure
profit dels talents que cadascú ha
rebut de Déu. [6]

Com en la paràbola de l’Evangeli, el
Senyor ens ha atorgat els talents
necessaris per complir la missió de
posar-lo a l’entranya de les activitats
humanes santificant la professió. No
és lícit comportar-se com el servent
dolent i mandrós [7] que va enterrar
el talent rebut. Déu vol que fem
rendir, per amor seu, els dons que
ens ha donat. I per a això cal
treballar amb interès i constància,
amb rigor, amb qualitat humana,
posant tot l’esforç necessari.

La laboriositat i la diligència inclinen
juntes a afrontar el treball que s’ha
de fer, no qualsevol cosa o el que
abelleix, i a realitzar-ho com i quan
cal. Qui és laboriós aprofita el
temps, que no solament és or, sinó



glòria de Déu! Fa el que ha de fer i
està pel que fa, no pas per rutina,
ni per esmerçar-hi les hores, sinó
com a fruit d’una reflexió atenta i
ponderada. Per això és diligent.
L’ús normal d’aquest mot –
diligent– ens n’evoca ja l’origen
llatí. Diligent ve del verb diligo,
que és amar, apreciar, escollir com
a fruit d’una atenció prou
esmerada i curosa. No és diligent
qui es precipita, sinó qui treballa
amb amor, amb exquisitat. [8]

A la laboriositat s'oposa la mandra,
vici capital i mare de tots els vicis. [9]
Una de les seves formes és la
tardança en el compliment de les
obligacions: [10] ajornant allò que
costa i donant prioritat a altres coses
que agraden més o exigeixen menys
esforç. No deixis la feina per a
demà, [11] aconsella sant
Josepmaria, en altres ocasions, amb
excuses falses, som massa
còmodes, ens oblidem de la



beneïda responsabilitat que pesa
damunt les nostres espatlles, ens
conformem amb allò que basta per
a sortir del compromís, ens
deixem arrossegar per raons
enganyoses perquè ens estiguem
amb les mans plegades, mentre
Satanàs i els seus aliats no fan
vacances. [12] No servim Déu amb
lleialtat quan podem ésser
assenyalats com a dropos,
informals, frívols, desordenats,
mandrosos, inútils... [13]

Per l'extrem oposat, la laboriositat es
deforma quan no es posen els deguts
límits a la feina, exigits pel descans
necessari o per l'atenció a la família i
als altres relacions que s'han de
cuidar. Sant Josepmaria posa en
guàrdia davant el perill d'una
dedicació desmesurada a la feina: la
"profesionalitis", com anomena a
aquest defecte per donar a entendre
que es tracta d'una espècie



d'inflamació patològica de l'activitat
professional.

El quefer professional és camp per a
l’exercici de totes les virtuts
humanes, imitant l’exemple dels
anys de Jesús a Natzaret. L’ordre i la
serenitat, l’alegria i l’optimisme, la
fermesa i la constància, la lleialtat, la
humilitat i la mansuetud, la
magnanimitat, i totes les altres
virtuts, fan del treball professional
terreny fecund que s’omple de fruits
amb la pluja de la gràcia.

En la seva predicació sobre les
virtuts humanes en el treball, sant
Josepmaria recorre amb freqüència a
l'al·legoria de l'ase. ¡Tant de bo
adquireixis —les vols aconseguir—
les virtuts del ruquet!: humil, dur
per al treball i perseverant,
tossut!, fidel, seguríssim en el seu
pas, fort i —si té bon amo— agraït i
obedient. [14]



En particular es fixa en el treball del
"ase de sínia": «Beneïda
perseverança la del burret de
sínia! -Sempre al mateix pas.
Sempre les mateixes voltes. -Un dia
i un altre: tots iguals. Sense això,
no hi hauria maduresa en els
fruits, ni ufanor a l'hort, ni tindria
aromes al jardí. Porta aquest
pensament a la teva vida interior».
[15]

L'exemple li serveix per a encomiar
la perseverança en el treball i en el
compliment dels deures, per elogiar
la fermesa i, especialment, la
humilitat de qui se sap instrument en
les mans de Déu i no s'atribueix a si
mateix el mèrit de les obres que
realitza.[16]

La metàfora és d'origen bíblic. Sant
Josepmaria la presa de l'oració del
salmista, citant sovint en llatí: «ut
iumentum factus sum apud te...»,
«com un ase sóc davant de Tu, i



estaré amb tu. M'has pres amb la mà
dreta, em guies segons què
desitjàveu i després m'acolliràs a la
teva glòria »(Sl 72 [73] 22-24).
Contempla també la figura de l'ase
escollit pel Senyor per la seva
entrada triomfal a Jerusalem (cfr.Mc
11,2- 7), considerant que Jesús
s’acontenta amb un pobre animal,
per tron [17]: «un burret va ser el
seu tron a Jerusalem!». [18] Amb
això, comenta el Beat Àlvar, vol
ensenyar a «treballar amb humilitat i
perseverança, perquè també
nosaltres puguem ser tron del
Senyor», [19] deixant-li regnar en el
propi cor i posar-li així a la cimera de
les activitats humanes, no obstant les
personals miserias. [20]

Sense la lluita per practicar
diàriament aquestes virtuts humanes
en el treball és fàcil caure en l’error
dels qui es consideren cristians
"practicants" perquè assisteixen a
uns actes de culte i reciten unes



oracions, però deixen que la seva
vida professional discorri, més o
menys descaradament, al marge de
la moral cristiana, amb faltes de
justícia, de veracitat, d’honradesa...

Una feina d’aquest gènere no és
agradable a Déu, i no pot dir-se que
estigui ben feta, ni santificada,
encara que obtingui resultats
brillants als ulls humans i destaqui
per la seva perfecció tècnica en
alguns aspectes. Sant Josepmaria ha
ensenyat sempre a posar en pràctica
la fe –a encarnar-la!– en el treball
professional, amb unitat de vida. I
això s’aconsegueix mitjançant les
virtuts humanes informades per la
caritat.

Sense la caritat, l’esforç humà no és
suficient per santificar el treball,
perquè la caritat –l’amor
sobrenatural a Déu i a les ànimes– és
l’essència de la santedat. Un cristià
que sigui molt eficaç, si falta a la



caritat no santifica el treball. En
realitat tampoc pot dir-se que treballi
molt bé, perquè la caritat va dins les
virtuts, i la seva manca es manifesta
abans o després en la fallida
d’aquestes: en injustícies, en odis, en
ira, en enveja...

L’amor a Déu no és un sentiment
inoperant. És l’acte de la virtut
teologal de la caritat que, junt amb la
fe i l’esperança, ha de governar la
realitat concreta de la vida d’un fill
de Déu mitjançant l’exercici de les
virtuts humanes. Només així podem
identificar-nos amb Crist, perfecte
Déu i perfecte Home.

Coses petites

Les virtuts cristianes es manifesten i
es desenvolupen en l’activitat
professional ordinàriament a través
de coses petites. La mateixa
laboriositat, que d’alguna manera és
la condició de les altres virtuts en el
treball, no consisteix només a



treballar força, perquè no cal oblidar
que a força de descurar detalls, pot
fer-se compatible treballar sense
parar i viure com un perfecte
gandul. [21]

Aquesta virtut pot perdre el seu valor
genuí si es descuida la lluita en
aquells detalls d’ordre a què potser
no se sent inclinació, o de puntualitat
en començar i acabar el treball, o es
posterga l’atenció a la família, o es
desatenen les iniciatives apostòliques
amb l’excusa que la feina absorbeix
gairebé totes les energies. L’atenció
de les coses petites protegeix
d’aquest perill perquè custòdia la
rectitud d’intenció, ja que molts
detalls només brillen davant Déu. La
santedat no consisteix a fer coses
cada dia més difícils, sinó a fer-les
cada dia amb més amor. [22]

Una altra cosa és el "perfeccionisme",
el defecte de cercar com a fi la
perfecció per la perfecció en el



resultat exterior del treball. Aquest
defecte amaga una deformació de les
virtuts humanes, palesa que s’ha
perdut la visió de conjunt, el sentit de
la prudència que dicta de vegades
que el millor és enemic de lo bo,
perquè pretendre el millor portaria a
descuidar altres exigències del
treball ben fet, com acabar-lo en el
termini oportú. El perfeccionisme és
un succedani de la perfecció, que
revela amor propi i complaença
vana, i és necessari combatre’l amb
el realisme de la humilitat cristiana
que sap reconèixer les pròpies
limitacions i confiar en Déu.

Ell ha creat tot per amor, i les seves
obres són perfectes: Dei perfecta sunt
opera. [23] El nostre treball és una
participació en l’obra creadora, [24] i
ha de ser també perfecte, en allò que
depèn de les nostres forces, amb la
gràcia de Déu.



L’atenció de les coses petites
caracteritza la manera divina de
treballar d’un fill de Déu, perquè
manifesta la perfecció de l’amor. I és
fonamental arribar a ser
contemplatius en el treball, perquè
així com Déu va crear i va veure que
era bo [25] –va contemplar el reflex
del seu Amor i Veritat en el que havia
creat– anàlogament, amb la infinita
distància que comporta aquí
l’analogia, el nostre treball serà bo i
mitjà de contemplació si és una tasca
no sols acabada fins al detall, sinó
duta a terme amb rectitud moral.
Així el treball serà oració. Oració
contemplativa, perquè un treball
realitzat amb perfecció, posant amor
en les coses petites, permet descobrir
allò diví que en els detalls s’amaga. 
[26] Per això, concloïa sant
Josepmaria, quan un cristià exerceix
amb amor la més intranscendent de
les accions diàries, allò sobreïx de la
transcendència de Déu. [27]



Aprendre a treballar bé

El panorama meravellós que s’obre
davant els ulls ha de ser posat per
obra en la nostra vida. No n’hi ha
prou amb voler fer el bé, sinó que cal
saber fer-ho. [28] Servir Déu i els
altres amb la nostra feina requereix
preparació, competència no sols
tècnica sinó moral, humana i
cristiana.

Per servir, servir; són unes paraules
que sant Josepmaria Escrivà volia
gravar als nostres cors perquè no
oblidéssim que no és suficient la
"bona voluntat" per ser un bon metge
o una bona mestressa, sinó que hi
calen coneixements i virtuts. No crec
en la rectitud d’intenció de qui no
s’esforça a assolir la competència
necessària, amb el fi d’acomplir
com cal les feines que li han estat
encomanades. [29]

La "formació professional" per
santificar el treball no consisteix



només en uns coneixements teòrics
previs. Cal molt més, com s’ha dit
abans: fan falta virtuts humanes
informades per la caritat. Per aquest
motiu, principalment, la formació
professional dura tota la vida, i es
millora dia a dia posant interès a
créixer en les virtuts cristianes.Però
en cap cas, no n’hi prou amb
l’afany de posseir aquestes virtuts:
cal aprendre de practicar-les.
Discite benefacere (Is 1, 17), 
apreneu fer el bé. Cal exercitar-se
habitualment en els actes
corresponents –fets de sinceritat,
de veracitat, d’equanimitat, de
serenitat, de paciència–, perquè
«obres són amors» i no és possible
això d’estimar Déu només de
paraula, sinó que cal fer-ho amb
obres i de veritat (1 Jn 3, 18). [30]

Camí magnífic per a aquesta
formació és la direcció espiritual
personal. Si sabem obrir l’ànima de
bat a bat, podrem rebre consells



precisos –de vegades indicacions
sobre deures morals o de
consciència–, perquè l’Esperit Sant
dóna la seva llum i la seva gràcia a
través d’aquest mitjà. També hem
d’estar disposats a rebre aquesta
formació en el mateix lloc de treball,
sabent aprofitar les observacions
dels qui ens envolten. Es requereix
per a això humilitat, senzillesa per
admetre les pròpies limitacions i per
deixar-se ajudar evitant la
suficiència, la presumpció i la
vanitat.

Il·lusió professional

Una disposició interior molt
convenient per aprendre a treballar
és la il·lusió professional. És
important, però, tenir una idea justa,
elevada, de quina cosa ha de ser
aquesta il·lusió en un cristià, per no
reduir-la a una simple inclinació
natural o un sentiment.



En rigor és l’anhel de servir Déu i els
altres amb el nostre treball, el desig
de contribuir amb la pròpia activitat
professional al progrés humà
orientant-lo amb sentit cristià, i a
amarar així la societat amb l’esperit
de Crist. Aquesta és la medul·la de la
il·lusió professional d’un fill de Déu,
que desperta l’interès humà per la
tasca que hom realitza i l’alimenta
des de l’arrel amb una saba
d’esperança sobrenatural que manté
viu l’interès de convertir la prosa
diària en hendecasíl·labs, en vers
heroic. [31]

Les activitats més corrents no són ja
un monòton succeir-se d’accions que
es repeteixen, com no ho van ser en
la vida de Jesús, Maria i Josep a
Natzaret. Hom descobreix una nova
dimensió en les nostres tasques, i
hom gaudeix amb la presència de
Déu que les aprova, acollint l’ofrena
del treball ben fet.



Per a un fill de Déu, la il·lusió
professional no és un gust o un
capritx. És la il·lusió de realitzar la
feina que Déu vol perquè se
santifiqui i doni fruit. Per això hi ha
una vocació professional, que és part
important de la vocació divina.
Aquest voler de Déu, però, hom el
descobreix no sols per les
inclinacions i aptituds –que
certament hi compten–, sinó també
per les circumstàncies en què
cadascú es troba per Providència
divina, i concretament pels deures
que ha de complir i els serveis que de
fet pot prestar.

Tot aquest conjunt de factors
configura la vocació professional, i
s’anomena "vocació" perquè
efectivament representa una crida de
Déu a triar, d’acord amb les
circumstàncies personals, l’activitat
professional més convenient com a
matèria de santificació i apostolat.



En aquest marc es veu quant lluny de
la il·lusió professional hi és aquesta
patologia que sol anomenar-se
profesionalitis. La primera és l’amor
a la feina com a mitjà de santificació
i apostolat; la segona és l’esclavitud a
un ídol que hom ha posat com a fi. I
això últim pot succeir sense haver-ho
pretès expressament, per haver
descuidat de rectificar la intenció i
haver-se mogut en la pràctica per
metes terrenals posant en el triomf la
pròpia complaença.

Sant Josepmaria adverteix d’aquest
perill: col·loca els quefers
professionals al seu lloc: són
exclusivament mitjans per arribar
al fi; mai no s’han de prendre, ni
molt menys, com la cosa
fonamental. ¡Quantes
«profesionalitis» impedeixen la
unió amb Déu! [32] Aprendre a
treballar bé és també aprendre a
posar el treball en el seu lloc, un lloc
tan important com el d’eix de la



santificació en la vida corrent, però
sempre un mitjà.

Al bons professionals se’ls coneix per
la seva feina. A sant Josep tots el
coneixien com l’artesà, i a Jesús com
el fill de l’artesà, fabri filius, [33] i
artesà Ell mateix. [34] No ha romàs el
resultat del seu treball, cap dels
objectes que van fabricar, amb
qualitat, amb la perfecció que
permetien les eines, treballant amb
esforç, ordre, alegria..., mentre santa
Maria feinejava amb el mateix
esperit amb les tasques de la llar. Ha
romàs, tanmateix, l’amor redemptor
de Jesús en aquest quefer, i el de
Maria i Josep units al seu amb un sol
cor. Aquesta és l’essència de la
santificació del treball.

[1]Forja, n. 698.

[2] Cf. Camí, n. 359.



[3] Amics de Déu, n. 55.

[4]Solc, n. 527.

[5]Amics de Déu, n. 72.

[6] Ibídem, n. 81.

[7]Mt 25, 26.

[8] Amics de Déu, n. 81.

[9]Solc, n. 505. Cf. Catecisme de
l’Església Catòlica, n. 1866.

[10] Sant Tomàs d’Aquino, S. Th., II-II,
q. 54, a. 2, ad 1.

[11]Camí, n. 15.

[12] Amics de Déu, n. 62.

[13] Ibídem.

[14] Forja, n. 380.

[15] Camí, n. 998.

[16] Cfr. Forja, n. 607.



[17] És Crist que passa, n. 181.

[18] Camí, n. 606

[19] Beat Àlvaro del Portillo, nota 143
a Instrucción, 9-I-1935, n. 221, cit. en
E.Burkhart − J. López, Vida cotidiana
y santidad en la enseñanza de San
Josemaría, III, Rialp, Madrid 2013, p.
176.

[20] Cfr. Forja, n. 607; Amics de Déu,
n. 137.

[21] Solc, n. 494

[22] Apunts de la predicació (AGP,
P10, n. 25).

[23] Dt 32, 4 (Vg).

[24] Catecisme de l’Església Catòlica,
n. 2427.

[25] Gn 1, 10 ss

[26]Converses amb Mons. Escrivà de
Balaguer, n. 116.



[27] Ibídem

[28] És Crist que passa, n. 50.

[29] Ibídem

[30] Amics de Déu, n. 91.

[31]És Crist que passa, n. 50.

[32] Solc, n. 502.

[33] Mt 13, 55.

[34] Cf. Mc 6, 3.

Apartat sobre el treball

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/treballar-a-
consciencia/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/section/treball/
https://opusdei.org/ca/article/treballar-a-consciencia/
https://opusdei.org/ca/article/treballar-a-consciencia/
https://opusdei.org/ca/article/treballar-a-consciencia/

	Treballar a consciència

