opusdei.org

Treballar a
consciencia

Qui desitja ser sant, no té prou
amb treballar: ha de treballar
bé, esforcant-se, acceptant els
fracassos, i aprenent a viure les
virtuts -com la paciéncia o la
caritat- en la seva ocupacio
diaria. Us oferim un nou text
editorial sobre la santificacio
del treball.

19/09/2009

Si volem de veritat santificar el
treball de debo, cal complir
ineludiblement la primera



condicio: treballar, i treballar bé!,
amb serietat humana i
sobrenatural. [1]

Ja hem vist, en un article precedent,
que treballar per un motiu
sobrenatural és com ’anima de la
santificacio del treball. [2] Ara ens
detindrem a considerar que la
materia, per aixi dir-ho, a la qual
dona vida aquest anima és el treball
ben fet. El motiu sobrenatural, si és
autentic amor a Déu i al proisme,
reclama necessariament que maldem
per fer la nostra tasca el millor
possible.

Sant Josepmaria va ensenyar que la
santificacio del treball suposa la
bona realitzacié del treball mateix, la
perfeccio també humana, el bon
compliment de totes les obligacions
professionals entramades amb les
familiars i socials. Cal treballar a
consciencia, amb sentit de
responsabilitat, amb amor i



perseveranca, sense deixadesa ni
lleugereses.

Per meditar amb fruit aquest
ensenyament, conveé observar que
quan parlem de "treballar bé" ens
referim sobretot a I’activitat de
treballar, no al resultat del treball.

Pot succeir que hom treballi bé i no
obstant aixo la tasca surti malament,
ja sigui per una equivocacio
involuntaria o per causes que no
depenen d’un mateix. En aquests
casos —que es presenten sovint-
apareix amb claredat la diferéncia
entre qui treballa amb sentit cristia i
qui cerca principalment I’exit huma.
Per al primer allo que té valor és,
sobretot, la mateixa activitat de
treballar i, encara que no hagi
obtingut un bon resultat, sap que no
s’ha perdut res del que ha procurat
fer bé per amor a Déu i afany de
corredimir amb Crist; per aixo no es
rebel-la davant les contrarietats —



mirant de superar-les—, siné que veu
la possibilitat d’unir-se més a la Creu
del Senyor. En canvi, per al segon, tot
s’ha malaguanyat si no ha sortit bé.
Evidentment, qui pensi d’aquesta
manera mai no entendra que és
santificar el quefer professional.

Treballar a consciéncia és treballar
amb perfeccio humana per un motiu
sobrenatural. No és treballar
humanament bé i "després" afegir un
motiu sobrenatural. Es quelcom més
profund. Es ’'amor a Déu el que ha
de portar un cristia a realitzar amb
perfeccio la seva tasca, perqué no
podem oferir res al Senyor que,
dins les pobres limitacions
humanes no sigui perfecte, sense
macula, fet atentament aixi mateix
en els detalls més minims: Déu no
accepta les potineries. No oferiu
res que tingui defecte, ens
amonesta I’Escriptura Santa, puix
que no seria digne d’Ell (Lv 22, 20).
[3]



Quan es procura actuar d’aquesta
manera és normal que el treball surti
bé i s’obtinguin bons resultats. Més
encara, és freqiient que qui cerca
santificar el treball destaqui
professionalment entre els seus
iguals perque ’amor a Déu impulsa a
excedir-se gustosament, i sempre,
en el deure i en el sacrifici. [4] Pero
cal no oblidar mai —paga la pena de
repetir-ho- que Déu permet de
vegades contradiccions i fracassos
humans perque purifiquem la
intencio i participem de la Creu del
Senyor. I aix0 no significa que no
s’hagi treballat bé i santificat aquesta
tasca.

Virtuts humanes en el treball

El treball ben fet posa en practica les
virtuts humanes informades per la
caritat. Es tota una trama de virtuts
que es posa en joc, en exercir el
nostre ofici, amb el proposit de
santificar-lo: la fortalesa, per a



perseverar en la nostra labor, a
pesar de les naturals dificultats i
sense deixar-se véncer mai per
P’atabalament; la temperancia,
perqueé sigui gastada sense
reserves i per tal de superar la
comoditat i ’egoisme; la justicia,
per al compliment dels nostres
deures envers Déu, envers la
societat, la familia, els col-legues;
la prudeéncia, per saber en cada cas
que convé fer, i llancar-nos a I’obra
sense dilacions... I tot, insisteixo,
per Amor. [5]

Totes les virtuts humanes son
necessaries, perquée formen un
entramat en que els fils es reforcen
entre si. Pero hi ha un ordre entre
elles: uns fils que es posen abans que
altres, el mateix que en teixir un
tapis.

Com la primera condicio és treballar
i treballar bé, es compren que el
fundador de I’Opus Dei destaqui dues



virtuts humanes -la laboriositat i
la diligéncia—, que es confonen en
una sola: en ’afany de treure
profit dels talents que cadascu ha
rebut de Déu. [6]

Com en la parabola de ’Evangeli, el
Senyor ens ha atorgat els talents
necessaris per complir la missio de
posar-lo a entranya de les activitats
humanes santificant la professio. No
és licit comportar-se com el servent
dolent i mandros [7] que va enterrar
el talent rebut. Déu vol que fem
rendir, per amor seu, els dons que
ens ha donat. I per a aixo cal
treballar amb interes i constancia,
amb rigor, amb qualitat humana,
posant tot ’esfor¢ necessari.

La laboriositat i la diligéncia inclinen
juntes a afrontar el treball que s’ha
de fer, no qualsevol cosa o el que
abelleix, i a realitzar-ho com i quan
cal. Qui és laborigs aprofita el
temps, que no solament és or, sino



gloria de Déu! Fa el que ha de fer i
esta pel que fa, no pas per rutina,
ni per esmercar-hi les hores, sino
com a fruit d’una reflexio atenta i
ponderada. Per aixo és diligent.
I’ds normal d’aquest mot -
diligent- ens n’evoca ja I’origen
llati. Diligent ve del verb diligo,
que és amar, apreciar, escollir com
a fruit d’una atencio prou
esmerada i curosa. No és diligent
qui es precipita, sino qui treballa
amb amor, amb exquisitat. [8]

A la laboriositat s'oposa la mandra,
vici capital i mare de tots els vicis. [9]
Una de les seves formes és la
tardanca en el compliment de les
obligacions: [10] ajornant allo que
costa i donant prioritat a altres coses
que agraden més o exigeixen menys
esfor¢. No deixis la feina per a
dema, [11] aconsella sant
Josepmaria, en altres ocasions, amb
excuses falses, som massa
comodes, ens oblidem de la



beneida responsabilitat que pesa
damunt les nostres espatlles, ens
conformem amb allo que basta per
a sortir del compromis, ens
deixem arrossegar per raons
enganyoses perque ens estiguem
amb les mans plegades, mentre
Satanas i els seus aliats no fan
vacances. [12] No servim Déu amb
lleialtat quan podem ésser
assenyalats com a dropos,
informals, frivols, desordenats,
mandrosos, inutils... [13]

Per I'extrem oposat, la laboriositat es
deforma quan no es posen els deguts
limits a la feina, exigits pel descans
necessari o per l'atencio a la familia i
als altres relacions que s'han de
cuidar. Sant Josepmaria posa en
guardia davant el perill d'una
dedicacio desmesurada a la feina: la
"profesionalitis”, com anomena a
aquest defecte per donar a entendre
que es tracta d'una especie



d'inflamacio patologica de l'activitat
professional.

El quefer professional és camp per a
I’exercici de totes les virtuts
humanes, imitant ’exemple dels
anys de Jesus a Natzaret. L’ordre ila
serenitat, ’alegria i ’'optimisme, la
fermesa i la constancia, la lleialtat, la
humilitat i la mansuetud, la
magnanimitat, i totes les altres
virtuts, fan del treball professional
terreny fecund que s’omple de fruits
amb la pluja de la gracia.

En la seva predicacio sobre les
virtuts humanes en el treball, sant
Josepmaria recorre amb freqiiéncia a
l'al-legoria de l'ase. Tant de bo
adquireixis —les vols aconseguir—
les virtuts del ruquet!: humil, dur
per al treball i perseverant,
tossut!, fidel, segurissim en el seu
pas, fort i —si té bon amo— agrait i
obedient. [14]



En particular es fixa en el treball del
"ase de sinia": «Beneida
perseveranca la del burret de
sinia! -Sempre al mateix pas.
Sempre les mateixes voltes. -Un dia
1 un altre: tots iguals. Sense aixo,
no hi hauria maduresa en els
fruits, ni ufanor a I'hort, ni tindria
aromes al jardi. Porta aquest
pensament a la teva vida interior».
[15]

L'exemple li serveix per a encomiar
la perseveranca en el treball i en el
compliment dels deures, per elogiar
la fermesa i, especialment, la
humilitat de qui se sap instrument en
les mans de Déu i no s'atribueix a si
mateix el merit de les obres que
realitza.[16]

La metafora és d'origen biblic. Sant
Josepmaria la presa de 'oracio del
salmista, citant sovint en llati: «ut
iumentum factus sum apud te...»,
«com un ase soc davant de Tu, i



estaré amb tu. M'has pres amb la ma
dreta, em guies segons que
desitjaveu i després m'acolliras a la
teva gloria »(S1 72 [73] 22-24).
Contempla també la figura de 1'ase
escollit pel Senyor per la seva
entrada triomfal a Jerusalem (cfr.Mc
11,2- 7), considerant que Jesus
s’acontenta amb un pobre animal,
per tron [17]: «un burret va ser el
seu tron a Jerusalem!». [18] Amb
aixd, comenta el Beat Alvar, vol
ensenyar a «treballar amb humilitat i
perseveranca, perque també
nosaltres puguem ser tron del
Senyor», [19] deixant-li regnar en el
propi cor i posar-li aixi a la cimera de
les activitats humanes, no obstant les
personals miserias. [20]

Sense la lluita per practicar
diariament aquestes virtuts humanes
en el treball és facil caure en ’error
dels qui es consideren cristians
"practicants" perque assisteixen a
uns actes de culte i reciten unes



oracions, pero deixen que la seva
vida professional discorri, més o
menys descaradament, al marge de
la moral cristiana, amb faltes de
justicia, de veracitat, d’honradesa...

Una feina d’aquest génere no és
agradable a Déu, i no pot dir-se que
estigui ben feta, ni santificada,
encara que obtingui resultats
brillants als ulls humans i destaqui
per la seva perfeccio técnica en
alguns aspectes. Sant Josepmaria ha
ensenyat sempre a posar en practica
la fe —a encarnar-la!- en el treball
professional, amb unitat de vida. I
aixo s’aconsegueix mitjancant les
virtuts humanes informades per la
caritat.

Sense la caritat, ’esfor¢ huma no és
suficient per santificar el treball,
perqueé la caritat -I’'amor
sobrenatural a Déu i a les animes- és
I’esséncia de la santedat. Un cristia
que sigui molt eficag, si falta a la



caritat no santifica el treball. En
realitat tampoc pot dir-se que treballi
molt bé, perqueé la caritat va dins les
virtuts, i la seva manca es manifesta
abans o després en la fallida
d’aquestes: en injusticies, en odis, en
ira, en enveja...

L’amor a Déu no és un sentiment
inoperant. Es I’acte de la virtut
teologal de la caritat que, junt amb la
fe i’esperanca, ha de governar la
realitat concreta de la vida d’un fill
de Déu mitjancant I’exercici de les
virtuts humanes. Només aixi podem
identificar-nos amb Crist, perfecte
Déu i perfecte Home.

Coses petites

Les virtuts cristianes es manifesten i
es desenvolupen en l'activitat
professional ordinariament a través
de coses petites. La mateixa
laboriositat, que d’alguna manera és
la condicio de les altres virtuts en el
treball, no consisteix només a



treballar forca, perqueé no cal oblidar
que a forca de descurar detalls, pot
fer-se compatible treballar sense
parar i viure com un perfecte
gandul. [21]

Aquesta virtut pot perdre el seu valor
genui si es descuida la lluita en
aquells detalls d’ordre a que potser
no se sent inclinacio, o de puntualitat
en comencar i acabar el treball, o es
posterga I’atencio a la familia, o es
desatenen les iniciatives apostoliques
amb I’excusa que la feina absorbeix
gairebé totes les energies. L’atencio
de les coses petites protegeix
d’aquest perill perque custodia la
rectitud d’intencio, ja que molts
detalls només brillen davant Déu. La
santedat no consisteix a fer coses
cada dia més dificils, sino6 a fer-les
cada dia amb més amor. [22]

Una altra cosa és el "perfeccionisme",
el defecte de cercar com a fi la
perfeccio per la perfeccio en el



resultat exterior del treball. Aquest
defecte amaga una deformacio de les
virtuts humanes, palesa que s’ha
perdut la visio de conjunt, el sentit de
la prudéncia que dicta de vegades
que el millor és enemic de lo bo,
perque pretendre el millor portaria a
descuidar altres exigencies del
treball ben fet, com acabar-lo en el
termini oportu. El perfeccionisme és
un succedani de la perfeccio, que
revela amor propi i complaenca
vana, i és necessari combatre’l amb
el realisme de la humilitat cristiana
que sap reconeixer les propies
limitacions i confiar en Déu.

Ell ha creat tot per amor, i les seves
obres son perfectes: Dei perfecta sunt
opera. [23] El nostre treball és una
participacio en I'obra creadora, [24] i1
ha de ser també perfecte, en allo que
depeén de les nostres forces, amb la
gracia de Déu.



[’atencio de les coses petites
caracteritza la manera divina de
treballar d’un fill de Déu, perque
manifesta la perfeccié de 'amor. I és
fonamental arribar a ser
contemplatius en el treball, perqué
aixi com Déu va crear i va veure que
era bo [25] —va contemplar el reflex
del seu Amor i Veritat en el que havia
creat— analogament, amb la infinita
distancia que comporta aqui
I’analogia, el nostre treball sera bo i
mitja de contemplacio si és una tasca
no sols acabada fins al detall, siné
duta a terme amb rectitud moral.
Aixi el treball sera oracio. Oracid
contemplativa, perque un treball
realitzat amb perfeccid, posant amor
en les coses petites, permet descobrir
allo divi que en els detalls s’amaga.
[26] Per aixo0, concloia sant
Josepmaria, quan un cristia exerceix
amb amor la més intranscendent de
les accions diaries, allo sobreix de la
transcendencia de Déu. [27]



Aprendre a treballar bé

El panorama meravellos que s’obre
davant els ulls ha de ser posat per
obra en la nostra vida. No n’hi ha
prou amb voler fer el bé, sind que cal
saber fer-ho. [28] Servir Déu i els
altres amb la nostra feina requereix
preparacio, competéncia no sols
tecnica sin6 moral, humana i
cristiana.

Per servir, servir; son unes paraules
que sant Josepmaria Escriva volia
gravar als nostres cors perqué no
oblidéssim que no és suficient la
"bona voluntat” per ser un bon metge
0 una bona mestressa, siné que hi
calen coneixements i virtuts. No crec
en la rectitud d’intencio de qui no
s’esforca a assolir la competéncia
necessaria, amb el fi d’acomplir
com cal les feines que li han estat
encomanades. [29]

La "formacio professional” per
santificar el treball no consisteix



nomeés en uns coneixements teorics
previs. Cal molt més, com s’ha dit
abans: fan falta virtuts humanes
informades per la caritat. Per aquest
motiu, principalment, la formacio
professional dura tota la vida, i es
millora dia a dia posant interes a
créixer en les virtuts cristianes.Pero
en cap cas, no n’hi prou amb
I’afany de posseir aquestes virtuts:
cal aprendre de practicar-les.
Discite benefacere (Is 1, 17),
apreneu fer el bé. Cal exercitar-se
habitualment en els actes
corresponents —fets de sinceritat,
de veracitat, d’equanimitat, de
serenitat, de paciéncia-, perqué
«obres s6n amors» i no és possible
aixo d’estimar Déu només de
paraula, siné que cal fer-ho amb
obres ide veritat (1 Jn 3, 18). [30]

Cami magnific per a aquesta
formacio és la direccio6 espiritual
personal. Si sabem obrir I'anima de
bat a bat, podrem rebre consells



precisos —de vegades indicacions
sobre deures morals o de
consciéncia—, perque Esperit Sant
dona la seva llum i la seva gracia a
través d’aquest mitja. També hem
d’estar disposats a rebre aquesta
formacio en el mateix lloc de treball,
sabent aprofitar les observacions
dels qui ens envolten. Es requereix
per a aixo humilitat, senzillesa per
admetre les propies limitacions i per
deixar-se ajudar evitant la
suficiéncia, la presumpcid ila
vanitat.

I1-1usio professional

Una disposicio interior molt
convenient per aprendre a treballar
és la il-lusi6 professional. Es
important, pero, tenir una idea justa,
elevada, de quina cosa ha de ser
aquesta il-lusio en un cristia, per no
reduir-la a una simple inclinacio
natural o un sentiment.



En rigor és’anhel de servir Déu i els
altres amb el nostre treball, el desig
de contribuir amb la propia activitat
professional al progrés huma
orientant-lo amb sentit cristia, i a
amarar aixi la societat amb I’esperit
de Crist. Aquesta és la medul-la de la
il-lusio professional d’un fill de Déu,
que desperta I'interes huma per la
tasca que hom realitza i I’alimenta
des de I’arrel amb una saba
d’esperanca sobrenatural que manté
viu l'interés de convertir la prosa
diaria en hendecasil-labs, en vers
heroic. [31]

Les activitats més corrents no son ja
un monoton succeir-se d’accions que
es repeteixen, com no ho van ser en
la vida de Jesus, Maria i Josep a
Natzaret. Hom descobreix una nova
dimensio en les nostres tasques, i
hom gaudeix amb la presencia de
Déu que les aprova, acollint 'ofrena
del treball ben fet.



Per a un fill de Déu, la il-lusio
professional no és un gust o un
capritx. Es la il'lusi6 de realitzar la
feina que Déu vol perque se
santifiqui i doni fruit. Per aixo hi ha
una vocacio professional, que és part
important de la vocacio divina.
Aquest voler de Déu, pero, hom el
descobreix no sols per les
inclinacions i aptituds —que
certament hi compten—, sino també
per les circumstancies en que
cadascu es troba per Providencia
divina, i concretament pels deures
que ha de complir i els serveis que de
fet pot prestar.

Tot aquest conjunt de factors
configura la vocaci6 professional, i
s’anomena "vocacid" perque
efectivament representa una crida de
Déu a triar, d’acord amb les
circumstancies personals, 'activitat
professional més convenient com a
materia de santificacio i apostolat.



En aquest marc es veu quant lluny de
la il-lusié professional hi és aquesta
patologia que sol anomenar-se
profesionalitis. La primera és ’'amor
a la feina com a mitja de santificacid
i apostolat; la segona és I’esclavitud a
un idol que hom ha posat com a fi. I
aixo ultim pot succeir sense haver-ho
pretés expressament, per haver
descuidat de rectificar la intencio i
haver-se mogut en la practica per
metes terrenals posant en el triomf la
propia complaenca.

Sant Josepmaria adverteix d’aquest
perill: col-loca els quefers
professionals al seu lloc: s6n
exclusivament mitjans per arribar
al fi; mai no s’han de prendre, ni
molt menys, com la cosa
fonamental. Quantes
«profesionalitis» impedeixen la
unio amb Déu! [32] Aprendre a
treballar bé és també aprendre a
posar el treball en el seu lloc, un lloc
tan important com el d’eix de la



santificacio en la vida corrent, pero
sempre un mitja.

Al bons professionals se’ls coneix per
la seva feina. A sant Josep tots el
coneixien com l’artesa, i a Jesus com
el fill de I’artesa, fabri filius, [33] 1
artesa Ell mateix. [34] No ha romas el
resultat del seu treball, cap dels
objectes que van fabricar, amb
qualitat, amb la perfeccio que
permetien les eines, treballant amb
esforg, ordre, alegria..., mentre santa
Maria feinejava amb el mateix
esperit amb les tasques de la llar. Ha
romas, tanmateix, ’lamor redemptor
de Jesus en aquest quefer, i el de
Maria i Josep units al seu amb un sol
cor. Aquesta és I’esseéncia de la
santificacio del treball.

[1]Forja, n. 698.

[2] Cf. Cami, n. 359.



[3] Amics de Déu, n. 55.
[4]Solc, n. 527.
[5]Amics de Déu, n. 72.
[6] Ibidem, n. 81.
[71Mt 25, 26.

[8] Amics de Déu, n. 81.

[9]Solc, n. 505. Cf. Catecisme de
PEsglésia Catolica, n. 1866.

[10] Sant Tomas d’Aquino, S. Th., II-1],
q.54,a.2,ad 1.

[11]Cami, n. 15.

[12] Amics de Déu, n. 62.
[13] Ibidem.

[14] Forja, n. 380.

[15] Cami, n. 998.

[16] Cfr. Forja, n. 607.



[17] Es Crist que passa, n. 181.
[18] Cami, n. 606

[19] Beat Alvaro del Portillo, nota 143
a Instruccion, 9-I-1935, n. 221, cit. en
E.Burkhart - J. Lopez, Vida cotidiana
y santidad en la ensefianza de San
Josemaria, III, Rialp, Madrid 2013, p.
176.

[20] Cfr. Forja, n. 607; Amics de Déu,
n. 137.

[21] Solc, n. 494

[22] Apunts de la predicacio (AGP,
P10, n. 25).

[23] Dt 32, 4 (Vg).

[24] Catecisme de ’Església Catolica,
n. 2427.

[25]Gn 1,10 ss

[26]Converses amb Mons. Escriva de
Balaguer, n. 116.



[27] Ibidem

[28] Es Crist que passa, n. 50.
[29] Ibidem

[30] Amics de Déu, n. 91.
[31]Es Crist que passa, n. 50.
[32] Solc, n. 502.

[33] Mt 13, 55.

[34] Cf. Mc 6, 3.

Apartat sobre el treball

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/treballar-a-
consciencia/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/section/treball/
https://opusdei.org/ca/article/treballar-a-consciencia/
https://opusdei.org/ca/article/treballar-a-consciencia/
https://opusdei.org/ca/article/treballar-a-consciencia/

	Treballar a consciència

