
opusdei.org

Treball i
contemplació (2)

Us oferim la segona part del
text sobre com tractar Déu -fins
arribar a la "contemplació"-
mentre hom treballa o realitza
una altra activitat.

27/02/2011

Mentre feien camí, Jesús va entrar en
un poble, i l’acollí una dona que es
deia Marta. Una germana d'ella, que
es deia Maria, es va asseure als peus
del Senyor i escoltava la seva paraula.
Marta, que estava molt atrafegada
per poder-lo obsequiar, s’hi va



atansar i digué: Senyor, ¿no et fa res
que la meva germana m’hagi deixat
tota sola a fer la feina? Digues-li que
em vingui a ajudar. El Senyor li va
respondre: Marta, Marta, estàs
preocupada i neguitosa per moltes
coses, quan només n’hi ha una de
necessària. Maria ha escollit la millor
part, i no li serà pas presa. [1]

Moltes vegades en la història, les
figures de Maria i Marta han servit
per representar la vida
contemplativa i la vida activa i s’han
mostrat com dos gèneres de vida dels
quals el primer seria el més perfecte,
segons les paraules del Senyor: Maria
ha escollit la millor part.

En general s’han referit aquests
termes a la vocació religiosa,
entenent per vida contemplativa, a
grans trets, la d’aquells que s’aparten
materialment del món per dedicar-se
a la pregària; i per vida activa la
d’aquells que realitzen tasques com



l’ensenyament de la doctrina
cristiana, l’atenció als malalts, i altres
obres de misericòrdia.

Prenent així els termes, s’ha afirmat
des de fa segles que és possible ser
contemplatius en l’acció. El sentit
clàssic d’aquesta expressió no és que
resulta possible la contemplació en
les activitats professionals, familiars i
socials, pròpies de la vida dels fidels
corrents, sinó que fa referència a les
accions apostòliques i de
misericòrdia dins el camí de la
vocació religiosa.

Sant Josepmaria ha ensenyat a
aprofundir en les paraules del
Senyor a Marta, fent veure que no hi
ha cap oposició entre la
contemplació i la realització, més
perfecte possible, del treball
professional i dels deures ordinaris
d’un cristià.

Ja s’ha considerat en un text
precedent què és la contemplació



cristiana: aquesta pregària senzilla
de tantes ànimes que, per estimar
molt i ser dòcils a l'Esperit Sant,
cercant en tot la identificació amb
Crist, són portades pel Paràclit a
penetrar en les profunditats de la
vida íntima de Déu, de les seves
obres i els seus designis, amb una
saviesa que dilata cada vegada més
el seu cor i el seu coneixement. Una
oració en la qual sobren les
paraules, perquè la llengua no
aconsegueix d’expressar-se; ja
l’enteniment s’aquieta. Ja no es
raona, s’esguarda! I l’ànima es
posa a cantar un altre cop amb un
càntic nou, perquè se sap també
esguardada amorosament per Déu,
tothora. [2]

Ara convé aturar-se a considerar tres
maneres en què pot donar-se la
contemplació: en les estones
dedicades exclusivament a l’oració,
mentre es treballa o es realitza
qualsevol activitat que no requereixi



tota l’atenció de la ment, i, finalment,
a través del mateix treball, fins i tot
quan exigeix una concentració
exclusiva. Aquestes tres vies
componen la vida contemplativa,
fent de la vida corrent un viure al Cel
i a la terra al mateix temps, com deia
sant Josepmaria.

A la pregària i en totes les normes
de pietat

Abans que res, la contemplació s’ha
de demanar a Déu i buscar-la en els
actes de pietat cristiana que poden
jalonar el nostre dia, especialment en
les estones dedicades de manera
exclusiva a l’oració mental.

Et in meditatione mea exardescit
ignis. —I, en la meva meditació,
s’encén el foc. —És justament per
això que vas a l’oració: per fer-te
foguera, flama viva que doni
escalfor i llum. [3] Les estones de
pregària ben fetes són la caldera que



estén la seva escalfor als diversos
moments del dia.

Del recolliment en les estones de
pregària; del tracte amb el Senyor
buscat amb afany en aquests
moments, de vegades per mitjà de la
meditació d’algun text que ajudi a
centrar el cap i el cor en Déu;
l'interès en apartar les distraccions;
la humilitat per començar i
recomençar, sense recolzar-se en les
pròpies forces sinó en la gràcia de
Déu; en una paraula, de la fidelitat
diària a les estones d’oració depèn
que es faci realitat, més enllà
d’aquests moments, l'ideal de ser
contemplatius enmig del món.

Sant Josepmaria ens ha ensenyat a
cercar la contemplació en les estones
d’oració mental: a contemplar la Vida
del Senyor, a mirar-lo en l'Eucaristia,
a tractar les Tres persones divines
pel camí de la Humanitat Santíssima
de Jesucrist, anar a Jesús per Maria...



Cal no conformar-se amb repetir
oracions vocals en l’oració mental,
encara que potser calgui repetir-les
durant molt de temps, però veient-les
com la porta que obre a la
contemplació.

També en el tracte humà, quan es
troba un amic, se solen adreçar
algunes frases de salutació per
iniciar la conversa. Però el tracte no
pot limitar-se a això. La conversa ha
de continuar amb paraules més
personals, fins que arriben a sobrar
perquè hi ha una sintonia profunda i
una gran familiaritat. Molt més en el
tracte amb Déu. Comencem amb
oracions vocals(...). Primer una
jaculatòria, i després una altra, i
una altra... fins que aquest fervor
sembla insuficient, perquè les
paraules resulten pobres...: i es fa
pas a la intimitat divina, en un
esguard posat en Déu sense
descans i sense cansar-se. [4]



Mentre es treballa o es realitza una
altra activitat

La contemplació no es limita a les
estones dedicades a l’oració. Pot tenir
lloc al llarg de la jornada, enmig de
les ocupacions ordinàries, mentre es
realitzen tasques que no requereixen
tota l’atenció de la ment i que s’han
de fer, o en els moments de pausa de
qualsevol altre feina.

Hom pot contemplar Déu mentre es
va pel carrer, mentre es compleixen
alguns deures familiars i socials que
són habituals en la vida de qualsevol
persona, o es realitzen treballs que ja
es dominen amb desimboltura, o
amb ocasió d’un interval en la feina,
o simplement d’una espera.

De la mateixa manera que en les
estones d’oració les jaculatòries
poden obrir el pas a la contemplació,
també enmig d’aquestes altres
ocupacions la recerca de la presència
de Déu desemboca en vida



contemplativa, fins i tot més intensa,
com el Senyor va fer experimentar a
sant Josepmaria. És incomprensible
-anota en els seus Apunts íntims-:
conec qui està fred (malgrat la
seva fe, que no admet límits) al
costat del foc diviníssim del
Sagrari, i després, al mig del
carrer, entre el soroll d’automòbils
i tramvies i gent, llegint un diari!
vibra amb rampells de bogeria
d'Amor de Déu. [5]

Aquesta realitat és un do de Déu,
però només el pot rebre qui el desitja
en el seu cor i no el rebutja amb les
obres. El rebutja qui té els sentits
dispersos, o es deixa dominar per la
curiositat, o es submergeix en un
tumult de pensaments i
d’imaginacions inútils que el
distreuen i dissipen. En una paraula,
qui no fa el que cal i està pel que fa.
[6] La vida contemplativa requereix
mortificació interior, negar-se a un
mateix per amor a Déu, perquè Ell



regni en el cor i sigui el centre on es
dirigeixen en últim terme els
pensaments i els afectes de l’ànima.

Contemplació «en i a través de» les
activitats ordinàries

Així com en les estones d’oració no
ens hem de conformar amb repetir
jaculatòries ni quedar-nos en la
lectura i en la meditació, sinó cercar
el diàleg amb Déu fins arribar, amb
la seva gràcia, a la contemplació, així
també en el treball, que ha
d’esdevenir oració, cal no
acontentar-se amb oferir-lo al
principi i donar gràcies al final, o en
procurar renovar aquest oferiment
diverses vegades, units al Sacrifici de
l’altar. Tot això ja és molt agradable
al Senyor, però un fill de Déu ha de
ser audaç i aspirar a més: a realitzar
el seu treball com Jesús a Natzaret,
unit a Ell. Un treball en el qual
gràcies a l’amor sobrenatural amb



què es du a terme, es contempla Déu
que és Amor. [7]

Ensenyament constant i característic
de sant Josepmaria és que la
contemplació és possible no només
mentre es realitza una activitat, sinó
per mitjà de les activitats que Ell vol
que realitzem, en aquestes mateixes
tasques i a través d’elles, fins i tot
quan es tracta de treballs que
exigeixen tota la concentració de la
ment. Sant Josepmaria ensenyava
que arriba el moment en què no s’és
capaç de distingir la contemplació i
l’acció, arribant a significar aquests
conceptes el mateix en la ment i en la
consciència.

En aquest sentit, resulta
il·luminadora una explicació de sant
Tomàs: "quan de dues coses una és la
raó de l’altra, l’ocupació de l’ànima
en una no impedeix ni disminueix
l’ocupació en l’altra ... I com Déu és
copsat pels sants com la raó de tot el



que fan o coneixen, la seva ocupació
en percebre les coses sensibles, o en
contemplar o fer qualsevol altra
cosa, en res no els impedeix la divina
contemplació, ni viceversa". [8]

Per aquest motiu, si es vol cercar el
do de la contemplació, el cristià ha de
posar el Senyor com a fi de tots els
seus treballs, realitzant-los non quasi
hominibus placentes, sed Deo qui
probat corda nostra; no pas mirant de
complaure els homes, sinó a Déu que
sondeja els nostres cors. [9]

Ja que la contemplació és com una
bestreta de la visió beatífica, fi últim
de la nostra vida, cal que qualsevol
activitat que Déu vulgui que
realitzem -com el treball i les tasques
familiars i socials, que són Voluntat
seva per a cada un-, pugui ser via per
a la vida contemplativa. En altres
termes, pel mateix que qualsevol
d’aquestes activitats es pot fer per
amor a Déu i amb amor a Déu, també



es poden convertir en mitjà de
contemplació, que no és altra cosa
que una manera especialment
familiar de conèixe’l i estimar-lo.

Podem contemplar Déu en les
activitats que realitzem per amor
seu, perquè aquest amor és
participació de l'Amor infinit que és
l'Esperit Sant, que tot ho penetra, fins
el més profund de Déu. [10] Qui
treballa per amor a Déu pot adonar-
se -sense pensar en res més, sense
distreure's- que l’estima quan
treballa, amb l’amor que infon
l’Esperit Sant en els cors dels fills de
Déu en Crist. [11] Reconeixem Déu
no solament en l’espectacle de la
natura, sinó també en
l’experiència de la nostra pròpia
labor, del nostre esforç. [12]

També podem contemplar Déu a
través del treball, perquè si està fet
per amor serà un treball realitzat
amb la major perfecció que siguem



capaços en aquelles circumstàncies,
una tasca que reflecteix les
perfeccions divines, un treball com el
de Crist. No necessàriament perquè
hagi sortit bé als ulls dels homes, sinó
perquè està ben fet als ulls de Déu.
Pot passar que la feina hagi sortit
malament o que humanament hagi
estat un fracàs, i, no obstant això,
que hagi estat ben feta davant Déu,
amb rectitud d’intenció, amb esperit
de servei, amb la pràctica de les
virtuts: en una paraula, amb
perfecció humana i cristiana. Un
treball així és mitjà de contemplació;
així es comprèn que la contemplació
sigui possible en i a través de treballs
que exigeixen posar totes les
energies de la ment, com són -per
exemple- l’estudi, o la docència.

El cristià que treballa o compleix els
deures per amor a Déu, treballa en
unió vital amb Crist. Les seves obres
es converteixen llavors en obres de
Déu, operatio Dei, i per això mateix



són mitjà de contemplació. Però no
n’hi ha prou d’estar en gràcia de Déu
i que les obres siguin moralment
bones. Han d’estar informades per
una caritat heroica, i realitzades amb
virtuts heroiques, i amb aquesta
manera divina d’obrar que
confereixen els Dons de l'Esperit Sant
a qui és dòcil a la seva acció.

La contemplació en la vida ordinària
fa pregustar la unió definitiva amb
Déu al Cel. Al mateix temps que
porta a obrar cada vegada amb més
amor, encén el desig de veure’l no ja
per mitjà de les activitats que
realitzem, sinó cara a cara. 
Aleshores vivim talment com
captius, com presoners. Mentre
duem a terme amb la major
perfecció possible, dins de les
nostres equivocacions i
limitacions, les tasques pròpies de
la nostra condició i del nostre ofici,
l’ànima té ànsia d’escapar-se. Se’n
va cap a Déu, com el ferro atret per



la força de l’imant. Es comença a
estimar Jesús, d’una forma més
eficaç, amb un dolç sobresalt. (...) 
Una nova manera de trepitjar
terra, una manera divina,
sobrenatural, meravellosa. Tot
recordant tants d’escriptors
castellans del cinc-cents, potser
ens plaurà d’assaborir pel nostre
compte: que visc perquè no visc:
que és Crist qui viu en mi! (Cf. Gal
2, 20). [13]

F. J. López Díaz

[1] Lc 10, 38-42

[2] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
307

[3] Sant Josepmaria, Camí, n. 92

[4] Sant Josepmaria, Amics de Déu, n.
296



[5] Sant Josepmaria, Apunts íntims,
n. 673 (del 26-III-1932). Citat en A.
Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. I, Rialp, Madrid, 1997,
p. 420.

[6] Sant Josepmaria, Camí, n. 815

[7] Cf. 1 Jn 4, 8

[8] Sant Tomàs d'Aquino, Summa
Theologiae, Suppl., Q. 82, a. 3 ad 4

[9] 1 Ts 2, 4

[10] 1 Cor 2, 10

[11] Cf. Rm 5, 5

[12] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 48

[13] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
n. 297



pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca/article/treball-i-

contemplacio-2/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/treball-i-contemplacio-2/
https://opusdei.org/ca/article/treball-i-contemplacio-2/
https://opusdei.org/ca/article/treball-i-contemplacio-2/

	Treball i contemplació (2)

