opusdei.org

Treball 1
contemplacio (1)

Esser contemplatius és gaudir
de la mirada de Déu. Per aixo,
qui se sap acompanyat per Ell al
llarg del dia, veu amb altres ulls
les ocupacions que fa. Text
editorial sobre el treball.

18/02/2010

Voldria que avui, en la nostra
meditacio, ens persuadissim
definitivament de la necessitat de
disposar-nos a ésser animes
contemplatives, enmig del carrer,
de la feina, amb una conversa



continua amb el nostre Déu, que
no ha de decaure al llarg del dia. Si
pretenem seguir lleialment els
passos del Mestre, aquest és I’tnic
cami. [1]

Per als qui som cridats per Déu a
santificar-nos enmig del mon,
convertir el treball en oracio i tenir
anima contemplativa, no hi ha cap
altra cami, o bé sabem trobar el
Senyor en la nostra vida ordinaria,
0 bé no el trobarem mai. [2]

Convé que meditem lentament
aquest ensenyament capital de sant
Josepmaria Escriva. En aquest text
considerarem que és la
contemplacio; en altres ocasions ens
detindrem a aprofundir en la vida
contemplativa en el treball i en les
activitats de la vida corrent.

Com a Natzaret, com els primers
cristians



El descobriment de Déu en l'ordinari
de cada dia dona al propi quefer el
valor ultim i la plenitud de sentit. La
vida oculta de Jesus a Natzaret, uns
anys intensos de treball i d’oracio,
durant els quals Jesucrist va menar
una vida corrent —com la nostra,
si aixi ho volem—, divina i humana
alhora, [3] mostren que la tasca
professional, I’atencid a la familia i
les relacions socials no son obstacle
per orar sempre, [4] sind ocasio i
mitja per a una vida intensa de tracte
amb Déu, fins que arriba un moment
en que és impossible establir una
diferencia entre treball i
contemplacio.

Per aquest cami de la contemplacio
en la vida corrent, seguint les
empremtes del Mestre, va discorrer
la vida dels primers cristians: «quan
passeja, conversa, descansa, treballa
o llegeix, el creient ora», [5] escrivia
un autor del segle II. Anys més tard
sant Gregori Magne testifica, com un



ideal fet realitat en nombrosos fidels,
que «la gracia de la contemplacio no
es dona si als grans i no als petits;
sind que molts grans la reben, i
també molts petits; i tant entre els
qui viuen retirats com entre les
persones casades. Després, si no hi
ha cap estat entre els fidels que quedi
exclos de la gracia de la
contemplacio, el qui guarda
interiorment el cor pot ser il-lustrat
amb aquesta gracia». [6]

El Magisteri de ’Església, sobretot a
partir del Concili Vatica II, ha
recordat moltes vegades aquesta
doctrina, tan important per als qui
tenim la missio de portar Crist arreu
i transformar el mon amb l'esperit
cristia. «Les activitats diaries es
presenten com un precios mitja
d’unio amb el Crist, esdevenint
materia de santificacio, camp
d’exercici de les virtuts, dialeg
d’amor que es realitza a les obres.
L’esperit d’oracio transforma el



treball i aixi resulta possible estar en
contemplacio de Déu, fins i tot
romanent en les ocupacions més
variades». [7]

La contemplacio dels fills de Déu

El Catecisme ensenya que «la
contemplacio de Déu en la seva
gloria celestial és anomenada per
I’Església "visio beatifica"». [8]
D’aquesta contemplacio plena de
Déu, propia del Cel, podem tenir
certa bestreta en aquesta terra, una
incoaci6 imperfecta [9] que, encara
que sigui d’ordre divers a la visio, és
ja una veritable contemplaci6 de
Déu, aixi com la gracia, essent
d’ordre diferent que la gloria, és, no
obstant aix0, una veritable
participacio en la naturalesa divina.
Ara veiem com en un mirall,
foscament; llavors veurem cara a
cara. Ara conec de manera
imperfecte, llavors coneixeré com
soc conegut, [10] escriu Sant Pau.



Aquesta contemplacidé de Déu com en
un mirall, durant la vida present, és
possible gracies a les virtuts
teologals: a la fe i a ’esperanca vives,
informades per la caritat. La fe,
unida a 'esperanca i vivificada per la
caritat, «ens fa tastar per endavant el
goig ila llum de la visio beatifica, fi
del nostre peregrinatge en aquest
mon». [11]

La contemplaci6 és un coneixement
amoros i gojos de Déu i dels seus
designis manifestats en les criatures,
en la Revelacio sobrenatural, i
plenament en la Vida, Passio, Mort i
Resurrecciod de Jesucrist nostre
Senyor. «Ciéncia d’amor», [12]
I’anomena sant Joan de la Creu. La
contemplacio és un coneixement clar
de la veritat, assolit no per un proceés
de raonament sing per una caritat
intensa. [13]

L’oracio mental és un dialeg amb
Déu. M’has escrit: «Fer oracio és



parlar amb Déu. Pero, de qué?» —
De qué? D’Ell, de tu: alegries,
tristeses, exits i fracassos,
ambicions nobles, preocupacions
diaries..., flaqueses!: i accions de
gracies i peticions: i Amor i
desgreuge. En dues paraules:
coneixer-lo i conéixer-te: «tractar-
se!». [14] En la vida espiritual, aquest
tracte amb Déu tendeix a simplificar-
se a mesura que augmenta ’amor
filial, ple de confianca. Succeeix
llavors que, ben sovint, ja no son
necessaries les paraules per orar, ni
les exteriors ni les interiors. Sobren
les paraules, perqué la llengua no
aconsegueix d’expressar-se; ja
P’enteniment s’aquieta. Ja no es
raona, s’esguarda! [15]

Aix0 és la contemplacio, una manera
d’orar activa pero sense paraules,
intensa i serena, profunda i senzilla.
Un do que Déu concedeix als qui el
cerquen amb sinceritat, posen tota
I’anima en el compliment de la seva



Voluntat, amb obres, i tracten de
moure’s en la seva presencia. Primer
una jaculatoria, 1 després una
altra, i una altra..., fins que aquest
fervor sembla insuficient, perque
les paraules resulten pobres...: i es
fa pas a la intimitat divina, en un
esguard posat en Déu sense
descans i sense cansar-se. [16] Aix0
pot succeir, com ensenya sant
Josepmaria, no sols en les estones
dedicades expressament a I’oracio,
sind també mentre duem a terme
amb la major perfeccio possible,
dins de les nostres equivocacions i
limitacions, les tasques propies de
la nostra condicio i del nostre ofici.
[17]

Sota I’accio de I’Esperit Sant

El Pare, el Fill i ’Esperit Sant
inhabiten en ’anima en gracia: [18]
som temples de Déu. [19] Es queden
curtes les paraules per expressar la
riquesa del misteri de la Vida de la



Santissima Trinitat en nosaltres: el
Pare que eternament engendra el
Fill, i que amb el Fill espira ’Esperit
Sant, vincle d’Amor subsistent. Per la
gracia de Déu, prenem part en
aquesta Vida com a fills. El Paraclit
ens uneix al Fill que ha assumit la
naturalesa humana per fer-nos
particips de la naturalesa divina: en
arribar la plenitud dels temps, va
enviar Déu el seu Fill, nascut de dona
(...) a fi que rebéssim I’adopcio de
fills. I, ja que sou fills, Déu va enviar
als nostres cors I’Esperit del seu Fill,
que clama: «Abb4, Pare!». [20] I en
aquesta unié amb el Fill no estem
sols sin6 que formem un cos, el Cos
mistic de Crist, a qui tots els homes
son cridats a incorporar-se com a
membres vius i a ser, com els
apostols, instruments per atreure
altres, participant en el sacerdoci de
Crist. [21]

La vida contemplativa és la vida
propia dels fills de Déu, vida



d’intimitat amb les Persones Divines
i desbordant d’afany apostolic. El
Paraclit infon en nosaltres la caritat
que ens permet d’assolir un
coneixement de Déu que sense la
caritat és impossible, perque qui no
estima no coneix Déu, perque Déu és
amor. [22] Qui més I’estima millor el
coneix, ja que aquest amor —la
caritat sobrenatural— és una
participacio en la infinita caritat que
és Esperit Sant, [23] que tot ho
escruta, fins a les profunditats de
Déu. Perque qui sap que hi ha en
I’home, sino l’esperit de 'home que
esta en ell? Aixi també, les coses de
Déu ningu les ha conegut sin6
I’Esperit de Déu. [24]

Aquest Amor, amb majuscula,
instaura en la vida de I’anima una
estreta familiaritat amb les Persones
Divines, i un enteniment de Déu més
agut, més rapid, precis i espontani,
en profunda sintonia amb el Cor de
Crist. [25] També en el pla huma els



qui s’estimen es comprenen amb meés
facilitat, i per aixo0 sant Josepmaria
recorre a aquesta experiéncia per
transmetre d’algun mode allo que és
la contemplacio de Déu; per exemple,
deia que a la seva terra de vegades es
deia: mira com el contempla!l; i
explicava com aquesta manera de dir
es referia a una mare que tenia el fill
en bracos, a un nuvi que mirava la
nuvia, a la dona que vetllava el
marit. Perque aixi hem de
contemplar el Senyor.

Tota realitat humana, pero, per bella
que sigui, es queda en una ombra de
la contemplacio que Déu concedeix a
les animes fidels. Si ja la caritat
sobrenatural supera en altura, en
qualitat 1 en forca qualsevol amor
simplement huma, que dir dels Dons
de Esperit Sant, que ens permeten
deixar-nos portar docilment per EII?
Amb el creixement d’aquests Dons —
Saviesa, Enteniment, Consell,
Fortalesa, Ciéncia, Pietat i Temor



filial— creix la connaturalitat o la
familiaritat amb Déu i es desplega tot
el colorit de la vida contemplativa.

En especial, pel Do de Saviesa —el
primer i major dels Dons de ’Esperit
Sant— [26] se’ns atorga no sols
coneixer i assentir a les veritats
revelades sobre Déu i sobre les
criatures, com és propi de la fe, sino
assaborir aquestes veritats, coneixer-
les amb «un cert sabor de Déu». [27]
La Saviesa — sapientia— és una
sapida scientia: un ciéncia que es
tasta. Gracies a aquest Do no sols es
creu en PAmor de Déu, sino que se
sap d’una manera nova. [28] Es un
saber al qual només s’arriba amb
santedat: i hi ha animes fosques,
ignorades, profundament humils,
sacrificades, santes, amb un sentit
sobrenatural meravellos: Jo us
glorifico, Pare, Senyor del Cel i de la
terra, perque heu tingut encobertes
aquestes coses als savis i prudents, i
les heu revelat als petits. [29] Amb el



Do de Saviesa la vida contemplativa
s’endinsa en les profunditats de Déu.
[30] En aquest sentit sant Josepmaria
Escriva ens convida a meditar un
text de sant Pau, en el qual se’ns
proposa tot un programa de vida
contemplativa —coneixement i
amor, oracio i vida— (...): que el
Crist habiti per la fe en els vostres
cors, i que, arrelats i fonamentats
en la caritat, pugueu comprendre
amb tots els sants, quina és
Pamplaria i la llargaria, Ualtitud i
la profunditat del misteri, i
coneixer també aquell amor de
Crist, que sobrepuja tot
coneixement, perqué us empleneu
de tota la plenitud de Déu (Ef 3,
17-19). [31]

Hem d’implorar a I’Esperit Sant el Do
de Saviesa junt amb la resta de Dons,
el seu seguici inseparable. Son els
regals de I’Amor divi, les joies que el
Paraclit lliura als qui volen estimar



Déu amb tot el cor, amb tota ’anima,
amb totes les forces.

Pel cami de la contemplacio

Quant major és la caritat, més
intensa és la familiaritat amb Déu en
que sorgeix la contemplacio. Fins i
tot la caritat més feble, com la de qui
es limita a no pecar greument pero
no cerca complir en tot la Voluntat de
Déu, estableix una certa conformitat
amb la Voluntat divina. Tanmateix,
un amor que no cerca estimar més,
que no té el fervor de la pietat,
s’assembla més a la cortesia formal
d’un estrany que a I’afecte d’un fill.
Qui es conformés amb aixo en la
seva relacio amb Déu, no passaria
d’un coneixement de les veritats
revelades insipid i passatger, perquée
qui s’acontenta de sentir la paraula,
sense posar-la en practica, és
semblant a un home que contempla
la figura del seu rostre en el seu
mirall: es mira, se’n va, i



immediatament s’oblida de com era.
[32]

Molt distint és el cas de qui desitja
sincerament identificar en tot la seva
voluntat amb la Voluntat de Déu i,
amb l’ajuda de la gracia, posa els
mitjans: ’oracié mental i vocal, la
participacio en els Sagraments —la
Confessio frequent i ’Eucaristia—, el
treball i el compliment fidel dels
propis deures, la cerca de la
presencia de Déu al llarg del jorn:
I’atencid del pla de vida espiritual
junt amb una formacio cristiana
intensa.

[’ambient actual de la societat mena
molts a viure bolcats cap enfora, amb
una permanent ansia de posseir aixo
o allo, d’anar d’aqui cap enlla, de
veure 1 mirar, de moure’s, de
distreure’s amb futilitats, potser amb
I'intent d’oblidar el buit interior, la
perdua del sentit transcendent de la
vida humana. Als qui hem descobert



la crida divina a la santedatia
I’apostolat, ens ha de succeir el
contrari. Com més activitat exterior,
més vida per dins, més recolliment
interior, cercant el dialeg amb Déu
present en ’anima en gracia i
mortificant els afanys de la
concupiscencia de la carn, la
concupisceéncia dels ulls i la supérbia
de la vida. [33] Per contemplar Déu
cal netejar el cor. Benaurats els nets
de cor, perque ells veuran Déu. [34]

Demanem a la nostra Mare Santa
Maria que ens obtingui de ’Esperit
Sant el do de ser contemplatius
enmig del mon.

J. Lopez

[1] Sant Josepmaria Escriva, Amics de
Déu, n. 238.



[2] Sant Josepmaria Escriva,
Converses, n. 114.

[3] Sant Josepmaria Escriva, Amics de
Déu, n. 56.

[4] Lc 18, 1.

[5] Climent d’Alexandria, Stromata, 7,
7.

[6] Sant Gregori Magne, In
Ezechielem homiliae, 2, 5, 19.

[7] Joan Pau II, Discurs al Congrés
«La grandesa de la vida ordinaria»,
en el centenari del naixement de sant
Josepmaria Escriva, 12-1-2002, n. 2.

[8] Catecisme de I’Església Catolica, n.
1028.

[9] Cf. Sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae, 1, q. 12, a. 2, ¢; 1 [I-11, q. 4,
a.1; q. 180, a. 5, c.

[10] 1 Cor 12,12.Cf. 2 Cor 5,7;1 Jo 3,
2.



[11] Catecisme de ’Església Catolica,
n. 163.

[12] Sant Joan de la Creu, Nit fosca,
lib. 2, cap. 18, n. 5.

[13] Sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae, 11-11, q. 180, a. 1,cia.3, ad
1.

[14] Sant Josepmaria Escriva, Cami,
n. 91.

[15] Sant Josepmaria Escriva, Amics
de Déu, n. 307.

[16] Sant Josepmaria Escriva, Amics
de Déu, n. 296.

[17] Ibidem.
[18] Cf. Jo 14, 23.
[19] Cf. 1 Cor 3, 16; 2 Cor 6, 16.

[20] Gal 4, 4-6.



[21] Cf. 1 Cor 12, 12-13, 27; Ef 2, 19-22;
4,4.

[22]11]0 4, 9.

[23] Cf. Sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae, 1I-11, q. 24, a. 7, c. In Epist.
ad Rom.,, c. 5, lect. 1.

[24] 1 Cor 2, 10-11.
[25] Cf. Mt 11, 27.

[26] Cf. Joan Pau II, Allocucio 9-
IV-1989.

[27] Sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae 11-11, q. 45, a. 2, ad 1.

[28] Cf. Rm 8, 5.
[29] Mt 11, 25.
[30] 1 Cor 1, 10.

[31] Sant Josepmaria Escriva, Es Crist
que passa, n. 163.

[32] St 1, 23-24.



[33] 1 Jo 2, 16.

[34] Mt 5, 8.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/treball-
contemplacio-i-treball-i/ (04/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/treball-contemplacio-i-treball-i/
https://opusdei.org/ca/article/treball-contemplacio-i-treball-i/
https://opusdei.org/ca/article/treball-contemplacio-i-treball-i/

	Treball i contemplació (1)

