
opusdei.org

Treball i
contemplació (1)

Ésser contemplatius és gaudir
de la mirada de Déu. Per això,
qui se sap acompanyat per Ell al
llarg del dia, veu amb altres ulls
les ocupacions que fa. Text
editorial sobre el treball.

18/02/2010

Voldria que avui, en la nostra
meditació, ens persuadíssim
definitivament de la necessitat de
disposar-nos a ésser ànimes
contemplatives, enmig del carrer,
de la feina, amb una conversa



contínua amb el nostre Déu, que
no ha de decaure al llarg del dia. Si
pretenem seguir lleialment els
passos del Mestre, aquest és l’únic
camí. [1]

Per als qui som cridats per Déu a
santificar-nos enmig del món,
convertir el treball en oració i tenir
ànima contemplativa, no hi ha cap
altra camí, o bé sabem trobar el
Senyor en la nostra vida ordinària,
o bé no el trobarem mai. [2]

Convé que meditem lentament
aquest ensenyament capital de sant
Josepmaria Escrivà. En aquest text
considerarem què és la
contemplació; en altres ocasions ens
detindrem a aprofundir en la vida
contemplativa en el treball i en les
activitats de la vida corrent.

Com a Natzaret, com els primers
cristians



El descobriment de Déu en l’ordinari
de cada dia dóna al propi quefer el
valor últim i la plenitud de sentit. La
vida oculta de Jesús a Natzaret, uns
anys intensos de treball i d’oració,
durant els quals Jesucrist va menar
una vida corrent —com la nostra,
si així ho volem—, divina i humana
alhora, [3] mostren que la tasca
professional, l’atenció a la família i
les relacions socials no són obstacle
per orar sempre, [4] sinó ocasió i
mitjà per a una vida intensa de tracte
amb Déu, fins que arriba un moment
en què és impossible establir una
diferència entre treball i
contemplació.

Per aquest camí de la contemplació
en la vida corrent, seguint les
empremtes del Mestre, va discórrer
la vida dels primers cristians: «quan
passeja, conversa, descansa, treballa
o llegeix, el creient ora», [5] escrivia
un autor del segle II. Anys més tard
sant Gregori Magne testifica, com un



ideal fet realitat en nombrosos fidels,
que «la gràcia de la contemplació no
es dóna sí als grans i no als petits;
sinó que molts grans la reben, i
també molts petits; i tant entre els
qui viuen retirats com entre les
persones casades. Després, si no hi
ha cap estat entre els fidels que quedi
exclòs de la gràcia de la
contemplació, el qui guarda
interiorment el cor pot ser il·lustrat
amb aquesta gràcia». [6]

El Magisteri de l’Església, sobretot a
partir del Concili Vaticà II, ha
recordat moltes vegades aquesta
doctrina, tan important per als qui
tenim la missió de portar Crist arreu
i transformar el món amb l’esperit
cristià. «Les activitats diàries es
presenten com un preciós mitjà
d’unió amb el Crist, esdevenint
matèria de santificació, camp
d’exercici de les virtuts, diàleg
d’amor que es realitza a les obres.
L’esperit d’oració transforma el



treball i així resulta possible estar en
contemplació de Déu, fins i tot
romanent en les ocupacions més
variades». [7]

La contemplació dels fills de Déu

El Catecisme ensenya que «la
contemplació de Déu en la seva
glòria celestial és anomenada per
l’Església "visió beatífica"». [8]
D’aquesta contemplació plena de
Déu, pròpia del Cel, podem tenir
certa bestreta en aquesta terra, una
incoació imperfecta [9] que, encara
que sigui d’ordre divers a la visió, és
ja una veritable contemplació de
Déu, així com la gràcia, essent
d’ordre diferent que la glòria, és, no
obstant això, una veritable
participació en la naturalesa divina.
Ara veiem com en un mirall,
foscament; llavors veurem cara a
cara. Ara conec de manera
imperfecte, llavors coneixeré com
sóc conegut, [10] escriu Sant Pau.



Aquesta contemplació de Déu com en
un mirall, durant la vida present, és
possible gràcies a les virtuts
teologals: a la fe i a l’esperança vives,
informades per la caritat. La fe,
unida a l’esperança i vivificada per la
caritat, «ens fa tastar per endavant el
goig i la llum de la visió beatífica, fi
del nostre peregrinatge en aquest
món». [11]

La contemplació és un coneixement
amorós i gojós de Déu i dels seus
designis manifestats en les criatures,
en la Revelació sobrenatural, i
plenament en la Vida, Passió, Mort i
Resurrecció de Jesucrist nostre
Senyor. «Ciència d’amor», [12]
l’anomena sant Joan de la Creu. La
contemplació és un coneixement clar
de la veritat, assolit no per un procés
de raonament sinó per una caritat
intensa. [13]

L’oració mental és un diàleg amb
Déu. M’has escrit: «Fer oració és



parlar amb Déu. Però, de què?» —
De què? D’Ell, de tu: alegries,
tristeses, èxits i fracassos,
ambicions nobles, preocupacions
diàries..., flaqueses!: i accions de
gràcies i peticions: i Amor i
desgreuge. En dues paraules:
conèixer-lo i conèixer-te: «tractar-
se!». [14] En la vida espiritual, aquest
tracte amb Déu tendeix a simplificar-
se a mesura que augmenta l’amor
filial, ple de confiança. Succeeix
llavors que, ben sovint, ja no són
necessàries les paraules per orar, ni
les exteriors ni les interiors. Sobren
les paraules, perquè la llengua no
aconsegueix d’expressar-se; ja
l’enteniment s’aquieta. Ja no es
raona, s’esguarda! [15]

Això és la contemplació, una manera
d’orar activa però sense paraules,
intensa i serena, profunda i senzilla.
Un do que Déu concedeix als qui el
cerquen amb sinceritat, posen tota
l’ànima en el compliment de la seva



Voluntat, amb obres, i tracten de
moure’s en la seva presència. Primer
una jaculatòria, i després una
altra, i una altra..., fins que aquest
fervor sembla insuficient, perquè
les paraules resulten pobres...: i es
fa pas a la intimitat divina, en un
esguard posat en Déu sense
descans i sense cansar-se. [16] Això
pot succeir, com ensenya sant
Josepmaria, no sols en les estones
dedicades expressament a l’oració,
sinó també mentre duem a terme
amb la major perfecció possible,
dins de les nostres equivocacions i
limitacions, les tasques pròpies de
la nostra condició i del nostre ofici.
[17]

Sota l’acció de l’Esperit Sant

El Pare, el Fill i l’Esperit Sant
inhabiten en l’ànima en gràcia: [18]
som temples de Déu. [19] Es queden
curtes les paraules per expressar la
riquesa del misteri de la Vida de la



Santíssima Trinitat en nosaltres: el
Pare que eternament engendra el
Fill, i que amb el Fill espira l’Esperit
Sant, vincle d’Amor subsistent. Per la
gràcia de Déu, prenem part en
aquesta Vida com a fills. El Paràclit
ens uneix al Fill que ha assumit la
naturalesa humana per fer-nos
partícips de la naturalesa divina: en
arribar la plenitud dels temps, va
enviar Déu el seu Fill, nascut de dona
(...) a fi que rebéssim l’adopció de
fills. I, ja que sou fills, Déu va enviar
als nostres cors l’Esperit del seu Fill,
que clama: «Abbá, Pare!». [20] I en
aquesta unió amb el Fill no estem
sols sinó que formem un cos, el Cos
místic de Crist, a qui tots els homes
són cridats a incorporar-se com a
membres vius i a ser, com els
apòstols, instruments per atreure
altres, participant en el sacerdoci de
Crist. [21]

La vida contemplativa és la vida
pròpia dels fills de Déu, vida



d’intimitat amb les Persones Divines
i desbordant d’afany apostòlic. El
Paràclit infon en nosaltres la caritat
que ens permet d’assolir un
coneixement de Déu que sense la
caritat és impossible, perquè qui no
estima no coneix Déu, perquè Déu és
amor. [22] Qui més l’estima millor el
coneix, ja que aquest amor —la
caritat sobrenatural— és una
participació en la infinita caritat que
és l’Esperit Sant, [23] que tot ho
escruta, fins a les profunditats de
Déu. Perquè qui sap que hi ha en
l’home, sinó l’esperit de l’home que
està en ell? Així també, les coses de
Déu ningú les ha conegut sinó
l’Esperit de Déu. [24]

Aquest Amor, amb majúscula,
instaura en la vida de l’ànima una
estreta familiaritat amb les Persones
Divines, i un enteniment de Déu més
agut, més ràpid, precís i espontani,
en profunda sintonia amb el Cor de
Crist. [25] També en el pla humà els



qui s’estimen es comprenen amb més
facilitat, i per això sant Josepmaria
recorre a aquesta experiència per
transmetre d’algun mode allò que és
la contemplació de Déu; per exemple,
deia que a la seva terra de vegades es
deia: mira com el contempla!; i
explicava com aquesta manera de dir
es referia a una mare que tenia el fill
en braços, a un nuvi que mirava la
núvia, a la dona que vetllava el
marit. Perquè així hem de
contemplar el Senyor.

Tota realitat humana, però, per bella
que sigui, es queda en una ombra de
la contemplació que Déu concedeix a
les ànimes fidels. Si ja la caritat
sobrenatural supera en altura, en
qualitat i en força qualsevol amor
simplement humà, què dir dels Dons
de l’Esperit Sant, que ens permeten
deixar-nos portar dòcilment per Ell?
Amb el creixement d’aquests Dons —
Saviesa, Enteniment, Consell,
Fortalesa, Ciència, Pietat i Temor



filial— creix la connaturalitat o la
familiaritat amb Déu i es desplega tot
el colorit de la vida contemplativa.

En especial, pel Do de Saviesa —el
primer i major dels Dons de l’Esperit
Sant— [26] se’ns atorga no sols
conèixer i assentir a les veritats
revelades sobre Déu i sobre les
criatures, com és propi de la fe, sinó
assaborir aquestes veritats, conèixer-
les amb «un cert sabor de Déu». [27]
La Saviesa — sapientia— és una 
sapida scientia: un ciència que es
tasta. Gràcies a aquest Do no sols es
creu en l’Amor de Déu, sinó que se
sap d’una manera nova. [28] És un
saber al qual només s’arriba amb
santedat: i hi ha ànimes fosques,
ignorades, profundament humils,
sacrificades, santes, amb un sentit
sobrenatural meravellós: Jo us
glorifico, Pare, Senyor del Cel i de la
terra, perquè heu tingut encobertes
aquestes coses als savis i prudents, i
les heu revelat als petits. [29] Amb el



Do de Saviesa la vida contemplativa
s’endinsa en les profunditats de Déu. 
[30] En aquest sentit sant Josepmaria
Escrivà ens convida a meditar un
text de sant Pau, en el qual se’ns
proposa tot un programa de vida
contemplativa —coneixement i
amor, oració i vida— (...): que el
Crist habiti per la fe en els vostres
cors, i que, arrelats i fonamentats
en la caritat, pugueu comprendre
amb tots els sants, quina és
l’amplària i la llargària, l’altitud i
la profunditat del misteri, i
conèixer també aquell amor de
Crist, que sobrepuja tot
coneixement, perquè us empleneu
de tota la plenitud de Déu (Ef 3,
17-19). [31]

Hem d’implorar a l’Esperit Sant el Do
de Saviesa junt amb la resta de Dons,
el seu seguici inseparable. Són els
regals de l’Amor diví, les joies que el
Paràclit lliura als qui volen estimar



Déu amb tot el cor, amb tota l’ànima,
amb totes les forces.

Pel camí de la contemplació

Quant major és la caritat, més
intensa és la familiaritat amb Déu en
què sorgeix la contemplació. Fins i
tot la caritat més feble, com la de qui
es limita a no pecar greument però
no cerca complir en tot la Voluntat de
Déu, estableix una certa conformitat
amb la Voluntat divina. Tanmateix,
un amor que no cerca estimar més,
que no té el fervor de la pietat,
s’assembla més a la cortesia formal
d’un estrany que a l’afecte d’un fill.
Qui es conformés amb això en la
seva relació amb Déu, no passaria
d’un coneixement de les veritats
revelades insípid i passatger, perquè
qui s’acontenta de sentir la paraula,
sense posar-la en pràctica, és
semblant a un home que contempla
la figura del seu rostre en el seu
mirall: es mira, se’n va, i



immediatament s’oblida de com era. 
[32]

Molt distint és el cas de qui desitja
sincerament identificar en tot la seva
voluntat amb la Voluntat de Déu i,
amb l’ajuda de la gràcia, posa els
mitjans: l’oració mental i vocal, la
participació en els Sagraments —la
Confessió freqüent i l’Eucaristia—, el
treball i el compliment fidel dels
propis deures, la cerca de la
presència de Déu al llarg del jorn:
l’atenció del pla de vida espiritual
junt amb una formació cristiana
intensa.

L’ambient actual de la societat mena
molts a viure bolcats cap enfora, amb
una permanent ànsia de posseir això
o allò, d’anar d’aquí cap enllà, de
veure i mirar, de moure’s, de
distreure’s amb futilitats, potser amb
l’intent d’oblidar el buit interior, la
pèrdua del sentit transcendent de la
vida humana. Als qui hem descobert



la crida divina a la santedat i a
l’apostolat, ens ha de succeir el
contrari. Com més activitat exterior,
més vida per dins, més recolliment
interior, cercant el diàleg amb Déu
present en l’ànima en gràcia i
mortificant els afanys de la
concupiscència de la carn, la
concupiscència dels ulls i la supèrbia
de la vida. [33] Per contemplar Déu
cal netejar el cor. Benaurats els nets
de cor, perquè ells veuran Déu. [34]

Demanem a la nostra Mare Santa
Maria que ens obtingui de l’Esperit
Sant el do de ser contemplatius
enmig del món.

J. López

[1] Sant Josepmaria Escrivà, Amics de
Déu, n. 238.



[2] Sant Josepmaria Escrivà, 
Converses, n. 114.

[3] Sant Josepmaria Escrivà, Amics de
Déu, n. 56.

[4] Lc 18, 1.

[5] Climent d’Alexandria, Stromata, 7,
7.

[6] Sant Gregori Magne, In
Ezechielem homiliae, 2, 5, 19.

[7] Joan Pau II, Discurs al Congrés
«La grandesa de la vida ordinària»,
en el centenari del naixement de sant
Josepmaria Escrivà, 12-I-2002, n. 2.

[8] Catecisme de l’Església Catòlica, n.
1028.

[9] Cf. Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 12, a. 2, c; i II-II, q. 4,
a.1; q. 180, a. 5, c.

[10] 1 Cor 12, 12. Cf. 2 Cor 5, 7; 1 Jo 3,
2.



[11] Catecisme de l’Església Catòlica,
n. 163.

[12] Sant Joan de la Creu, Nit fosca,
lib. 2, cap. 18, n. 5.

[13] Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 180, a. 1, c i a.3, ad
1.

[14] Sant Josepmaria Escrivà, Camí,
n. 91.

[15] Sant Josepmaria Escrivà, Amics
de Déu, n. 307.

[16] Sant Josepmaria Escrivà, Amics
de Déu, n. 296.

[17] Ibídem.

[18] Cf. Jo 14, 23.

[19] Cf. 1 Cor 3, 16; 2 Cor 6, 16.

[20] Gal 4, 4-6.



[21] Cf. 1 Cor 12, 12-13, 27; Ef 2, 19-22;
4, 4.

[22] 1 Jo 4, 9.

[23] Cf. Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 24, a. 7, c. In Epist.
ad Rom., c. 5, lect. 1.

[24] 1 Cor 2, 10-11.

[25] Cf. Mt 11, 27.

[26] Cf. Joan Pau II, Al·locució 9-
IV-1989.

[27] Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae II-II, q. 45, a. 2, ad 1.

[28] Cf. Rm 8, 5.

[29] Mt 11, 25.

[30] 1 Cor 1, 10.

[31] Sant Josepmaria Escrivà, És Crist
que passa, n. 163.

[32] St 1, 23-24.



[33] 1 Jo 2, 16.

[34] Mt 5, 8.

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca/article/treball-

contemplacio-i-treball-i/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/treball-contemplacio-i-treball-i/
https://opusdei.org/ca/article/treball-contemplacio-i-treball-i/
https://opusdei.org/ca/article/treball-contemplacio-i-treball-i/

	Treball i contemplació (1)

