
opusdei.org

Transmetre la fe (1)

En la pròpia família es forja el
caràcter, la personalitat, els
costums... i també s'aprèn a
tractar Déu. Una tasca que cada
dia resulta més necessària, com
s'assenyala en aquest article.

19/02/2012

Cada fill és una mostra de confiança
de Déu amb els pares, que els
encomana la cura i la guia d'una
criatura cridada a la felicitat eterna.
La fe és el millor llegat que se'ls pot
transmetre; més encara: és l'únic
veritablement important, doncs és el



que dóna sentit últim a l'existència.
Déu, fora d'això, mai encarrega una
missió sense donar els mitjans
imprescindibles per dur-la a terme, i
així, cap comunitat humana està tan
ben dotada com la família per
facilitar que la fe arreli en els cors.

El testimoniatge personal

L'educació de la fe no és un mer
ensenyament, sinó la transmissió
d'un missatge de vida. Encara que la
paraula de Déu és eficaç en si
mateixa, per difondre-la el Senyor ha
volgut servir-se del testimoniatge i de
la mediació dels homes: l'Evangeli és
convincent quan es veu encarnat.

Això val de manera particular quan
ens referim als nens, que
distingeixen amb dificultat entre allò
que es diu i qui ho diu; i adquireix
encara més força quan pensem en els
propis fills, ja que no diferencien
clarament entre el que la mare o el
pare resen i l'oració mateixa: més



encara, l'oració té valor especial, és
amable i significativa, perquè qui
prega és la mare o el pare.

Això fa que els pares tinguin tot a
favor seu per comunicar la fe als
fills: el que Déu espera d'ells, més
que paraules, és que siguin piadosos,
coherents. El seu testimoniatge
personal ha d'estar present davant
els fills en tot moment, amb
naturalitat, sense pretendre donar
lliçons constantment.

De vegades, n'hi ha prou amb què els
fills vegin l'alegria dels pares al
confessar-se, perquè la fe es faci
forta en els seus cors. No hi cap
menysvalorar la perspicàcia dels
nens, encara que semblin ingenus:
en realitat, coneixen els pares, en les
coses bones i en el menys bo, i tot el
que aquests fan –o ometen– és per a
ells un missatge que ajuda a formar-
los o els deforma.



Benet XVI ha explicat moltes vegades
que els canvis profunds en les
institucions i en les persones solen
promoure'ls els sants, no aquells que
són més savis o poderosos: «En les
vicissituds de la història, [els
sants] han estat els veritables
reformadors que tantes vegades
han remuntat la humanitat de les
valls fosques en les quals està
sempre en perill de precipitar-se;
l'han il·luminat sempre de nou» 
[1].

A la família passa una cosa semblant.
Sens dubte, cal pensar quina és la
manera més pedagògica de
transmetre la fe, i formar-se per ser
bons educadors, però allò decisiu és
la constància dels pares per voler ser
sants. La santedat personal permetrà
encertar amb la millor pedagogia.

"En tots els ambients cristians se
sap, per experiència, els bons
resultats que dóna aquesta



iniciació natural i sobrenatural a
la vida de pietat, feta a l'escalf de
la llar. El nen aprèn a posar el
Senyor en la línia dels afectes
primers i més fonamentals; aprèn
a fer-se amb Déu com a Pare i amb
la Verge com a Mare; aprèn a
pregar, seguint l'exemple dels
pares. Quan això s'entén, es veu la
gran tasca apostòlica que els pares
poden dur a terme, i com estan
obligats a ser sincerament pietosos
per poder transmetre —més que
no pas ensenyar— aquesta pietat
als fills" [2].

Ambient de confiança i amistat

D'altra banda, veiem que molts nois i
noies –sobretot, en la joventut i
l'adolescència– acaben flaquejant en
la fe que han rebut quan pateixen
algun tipus de prova. L'origen
d'aquestes crisis pot ser molt divers –
la pressió d'un ambient paganitzat,
uns amics que ridiculitzen les



conviccions religioses, un professor
que dóna les lliçons des d'una
perspectiva atea o que posa Déu
entre parèntesis–, però aquestes
crisis prenen força només quan qui
les pateixen no encerten a plantejar
a les persones adequades allò que els
succeeix.

És important facilitar la confiança
amb els fills, i que aquests sempre
trobin disponibles els pares per
dedicar-los temps. Els nois, fins i tot
els que semblen més díscols i
esquerps, desitgen sempre aquest
acostament, aquesta fraternitat
amb els pares. La clau sol estar en
la confiança: que els pares
sàpiguen educar en un clima de
familiaritat, que no facin mai la
impressió que desconfien, que
donin llibertat i que ensenyin a
administrar-la amb responsabilitat
personal. És preferible que algun
cop es deixin enganyar: la
confiança que es posa en els fills fa



que ells mateixos s'avergonyeixin
d'haver-ne abusat, i que es
corregeixin; en canvi, si no tenen
llibertat, si veuen que no se'ls té
confiança, se sentiran moguts a
enganyar-nos sempre [3]. No cal
esperar l'adolescència per posar en
pràctica aquests consells: es pot
propiciar des d'edats molt
primerenques.

Parlar amb els fills és de les coses
més grates que existeixen, i la porta
més directa per entaular una amistat
profunda amb ells. Quan una
persona adquireix confiança amb
una altra, s'estableix un pont de
mútua satisfacció, i poques vegades
desaprofitarà l'oportunitat de
conversar sobre les seves inquietuds
i els seus sentiments, que és, d'altra
banda, una manera de conèixer-se
millor a un mateix. Encara que hi ha
edats més difícils que altres per
assolir aquesta proximitat, els pares
no han de desistir en la il·lusió per



arribar a ésser amics dels fills:
amics als quals es confien les
inquietuds, amb qui es consulten
els problemes, i dels quals hom
espera un ajut eficaç i amable [4].

En aquest ambient d'amistat, els fills
senten parlar de Déu d'una manera
agradable i atraient. Tot això
requereix que els pares trobin temps
per estar amb els fills, i un temps que
sigui "de qualitat": el fill ha de
percebre que les seves coses ens
interessen més que la resta de les
nostres ocupacions. Això implica
accions concretes, que les
circumstàncies no poden dur a
ometre o retardar una i una altra
vegada: apagar la televisió o
l'ordinador –o deixar, clarament, de
prestar-li atenció– quan la noia o el
noi pregunta per nosaltres i es nota
que vol parlar; retallar la dedicació a
la feina; cercar formes d'esbarjo i
entreteniment que facilitin la
conversa i vida familiar, etc.



El misteri de la llibertat

Quan està pel mig la llibertat
personal, les persones no sempre fan
allò que més els convé, o el que
semblaria previsible en virtut dels
mitjans que hem posat. De vegades
les coses es fan bé però no acaben de
funcionar correctament –si més no,
aparentment–, i serveix de poc
culpabilitzar-se –o donar la culpa als
altres– d'aquests resultats.

El més sensat és pensar com educar
cada vegada millor, i com ajudar
altres a fer el mateix; no hi ha, en
aquest àmbit, fórmules màgiques.
Cada un té una manera pròpia de
ser, que el duu a explicar i plantejar
les coses d'una manera diversa, i el
mateix pot dir-se dels educands que,
encara que visquin en un ambient
semblant, tenen interessos i
sensibilitats diverses.

Tal varietat no és, però, un obstacle.
Encara més, amplia els horitzons



educatius: d'una banda, possibilita
que l'educació s'enquadri, realment,
dins d'una relació única, aliena a
estereotips, per altra, la relació amb
els temperaments i caràcters dels
diversos fills afavoreix la pluralitat
de situacions educatives.

Per això, si bé el camí de la fe és el
més personal que hi ha –doncs fa
referència al més íntim de la
persona, la seva relació amb Déu–,
podem ajudar a recorre'l: això és
l'educació. Si considerem poc a poc
en la nostra pregària personal la
manera de ser de cada persona, Déu
ens donarà llums per encertar.

Transmetre la fe no és tant una
qüestió d'estratègia o de
programació, com de facilitar que
cadascú descobreixi el designi de
Déu per a la seva vida. Ajudar-lo a
que vegi per si mateix que ha de
millorar, i en què, perquè nosaltres



pròpiament no canviem ningú:
canvien ells perquè volen.

Diversos àmbits d'atenció

Podrien assenyalar-se diversos
aspectes que tenen gran importància
per a transmetre la fe. Un primer és
potser la vida de pietat en la família,
la proximitat a Déu en l'oració i els
sagraments. Quan els pares no
"l'amaguen" –de vegades
involuntàriament– aquest tracte amb
Déu es manifesta en accions que el
fan present a la família, d'una
manera natural i que respecta
l'autonomia dels fills. Beneir la taula,
o resar amb els fills petits les
oracions del matí o la nit, o ensenyar-
los a recórrer als Àngels de la Guarda
o tenir detalls d'afecte amb la Mare
de Déu, són maneres concretes
d'afavorir la virtut de la pietat en els
nens, tantes vegades donant-los
recursos que els acompanyaran tota
la vida.



Un altre mitjà és la doctrina: una
pietat sense doctrina és molt
vulnerable davant l'assetjament
intel·lectual que pateixen o patiran
els fills al llarg de la vida; els cal una
formació apologètica profunda i, al
mateix temps, pràctica.

Lògicament, també en aquest camp
és important saber respectar les
peculiaritats pròpies de cada edat.
Moltes vegades, parlar sobre un tema
d'actualitat o un llibre pot ser una
ocasió d'ensenyar la doctrina als fills
grans (això, quan no siguin ells
mateixos els qui s'adrecin a nosaltres
per preguntar-nos).

Amb els petits, la formació
catequètica que poden rebre a la
parròquia o a l'escola és una ocasió
ideal. Repassar amb ells les lliçons
que han rebut o ensenyar-los d'una
manera suggeridora aspectes del
catecisme que potser s'han omès, fan
que els nens entenguin la



importància de l'estudi de la doctrina
de Jesús, gràcies a l'afecte que
mostren els pares per ella.

Un altre aspecte rellevant és
l'educació en les virtuts, perquè si hi
ha pietat i hi ha doctrina, però poca
virtut, aquests nois o noies acabaran
pensant i sentint com viuen, no com
els dicti la raó il·luminada per la fe, o
la fe assumida perquè pensada.
Formar les virtuts requereix
ressaltar la importància de
l'exigència personal, de l'esforç en la
feina, de la generositat i de la
temprança.

Educar en aquests béns impulsa
l'home per sobre de les apetències
materials; el fa més lúcid, més apte
per a entendre les realitats de
l'esperit. Aquells que eduquen els
fills amb poca exigència –mai els
diuen que "no" a res i busquen
satisfer tots els seus desitjos–,



enceguen amb això les portes de
l'esperit.

És una condescendència que pot
néixer de l'afecte, però també del
voler estalviar-se l'esforç que suposa
educar millor, posar límits als
apetits, ensenyar a obeir o esperar. I
com que la dinàmica del consumisme
és de per sí insaciable, caure en
aquest error porta les persones a
estils de vida capritxosos i
antulladissos, i els introdueixen en
una espiral de recerca de comoditat
que suposa sempre un dèficit de
virtuts humanes i d'interès pels
assumptes dels altres.

Créixer en un món on tots els
capricis es compleixen és un llast
pesat per a la vida espiritual, que
incapacita l'ànima –gairebé en
l'arrel– per a la donació i el
compromís.

Un altre aspecte que cal considerar
és l'ambient, ja que té una gran força



de persuasió. Tots coneixem nois
educats en la pietat que s'han vist
arrossegats per un ambient que no
estaven preparats per superar. Per
això, cal estar pendents d'on
s'eduquen els fills, i crear o cercar
entorns que facilitin el creixement de
la fe i de la virtut. És una cosa
semblant a allò que succeeix en un
jardí: nosaltres no fem créixer les
plantes, però sí que podem
proporcionar els mitjans –adob,
aigua, etc– i el clima adequats perquè
creixin.

Com aconsellava sant Josepmaria a
uns pares: "procureu donar-los bon
exemple, procureu no amagar la
vostra pietat, procureu ser nets en
la vostra conducta: llavors
aprendran, i seran la corona de la
vostra maduresa i de la vostra
vellesa" [5].

A. Aguiló



[1] Benet XVI, Discurs a la Vetlla de la
Jornada Mundial de la Joventut de
Colònia, 20-VIII-2005.

[2] Sant Josepmaria, Converses , n.
103.

[3] Sant Josepmaria, Converses , n.
100.

[4] Sant Josepmaria, És Crist que
passa , n. 27.

[5] Sant Josepmaria, Tertúlia, 12-
XI-1972, en https://
www.es.josemariaescriva.info/
articulo/la-educacion-de-los-hijos

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/transmetre-la-
fe-1/ (20/01/2026)

https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos
https://www.es.josemariaescriva.info/articulo/la-educacion-de-los-hijos
https://opusdei.org/ca/article/transmetre-la-fe-1/
https://opusdei.org/ca/article/transmetre-la-fe-1/
https://opusdei.org/ca/article/transmetre-la-fe-1/

	Transmetre la fe (1)

