opusdei.org

Tema 8. El domini
sobre la creacio. El
treball. I’ecologia

Déu atorga a I’home la distincio
sobre el mén ili mana exercir-
lo. La tutela del medi ambient
és una obligacio moral que
incumbeix a cada personaia
tota la humanitat. L’ecologia és
un dels ambits en queé el dialeg
dels cristians amb els fidels
d’altres religions és
especialment important per
establir una col-laboracio.

25/01/2023



Index

* Déu atorga a ’home la capacitat de
dominar la creacid material

* La imatge de Déu en I’home,
fonament de la distinci6

* El treball en el pla de Déu

* Ecologia. Distincio de I’home i valor
de la naturalesa

* Bibliografia basica

* Lectures recomanades

Déu atorga a I’home la capacitat de
dominar la creacié material

Segons el relat del Genesi, Déu crea
I’home ila donaiels crida a
participar en ’execucio del seu pla
sobre la creacid. Aquesta crida es
manifesta en el fet que Déu atorga a



I’home la distincio sobre el mén ili
mana exercir-lo.

La concessio d’aquesta missio esta
expressada especialment en tres
textos del Geénesi:

«Déu digué: “Fem ’home a imatge
nostra, semblant a nosaltres, i que
sotmeti els peixos del mar, els ocells
del cel, el bestiar, i tota la terra amb
les bestioles que s’hi

arrosseguen”» (Gn 1, 26).

«Déu els benei dient-los: “Sigueu
fecunds i multipliqueu-vos, ompliu la
terra i domineu-la; sotmeteu els
peixos del mar, els ocells del cel 1
totes les bestioles que s’arrosseguen
per terra”» (Gn 1, 28).

«El Senyor-Déu va prendre '’home i
el va posar al jardi de ’Edén perqué
el conreés i el guardés» (Gn 2, 15).

Déu concedeix als homes el poder de
participar intel-ligentment i



lliurement en perfeccionar
I’harmonia de la creacié en bé d’un
mateix i del proisme:" els converteix
en els seus col-laboradors.

El pla divi originari consistia que
I’home, vivint en harmonia amb Déu,
amb els altres i amb el mén,”
orientés al Creador no només la seva
persona, sino també I'univers sencer,
de manera que la creacio fes goig a
Déu a través de ’home.”

«La creacio és feta amb vista al
Sabat, 1 doncs al culte i a ’adoracio
de Déu. El culte esta inscrit en ’ordre
de la creaci6 (cf. Gn 1, 14)».™

El domini, que abasta tot el mon
visible, tots els recursos que la terra
enclou i que ’home pot descobrir
mitjancant la seva activitat,” és
atorgat a tots els homes i pobles.
D’aqui es poden extreure les
consequencies segients:



a) La propietat absoluta de la terra
pertany a Déu: «Es del Senyor la
terra i tot el que s’hi mou, el mon i
tots els qui I’habiten» (SI 24, 1)."
L’home s’ha de considerar a si mateix
només com a administrador d’un bé.

b) La naturalesa no és una cosa que
no té amo, sino que és patrimoni de
la humanitat. Per tant, el seu us ha
de redundar en benefici de tothom."”

¢) home «ha de considerar les coses
exteriors que legitimament posseeix,
no solament com a propies seves,
sind també com a comunes, en el
sentit que puguin ser profitoses, no
sols per a ell sing també per als
altres».™

La imatge de Déu en I’home,
fonament de la distincio

L’home, quant a la seva dimensio
corporal, té certa afinitat amb les
altres criatures. Pero, quant a la seva
dimensio espiritual, té una afinitat



veritable amb Déu, ja que ha estat
creat a imatge i semblanca seva, i se
li ha promes la immortalitat.

La imatge de Déu en I’home és el
fonament del seu poder sobre la
creacio:

«’home és la imatge de Déu, entre
altres motius pel manament rebut
del seu Creador de sotmetre i
senyorejar la terra. En la realitzacio
d’aquest manament, I’home, tot ésser
huma, reflecteix I’accié mateixa del
Creador de I'univers»."”!

La condicio d’imatge de Déu
assenyala també a ’home la manera
d’exercir el seu domini: ha de
subordinar la possessio, el domini i
I’Us de les coses a la semblanca
divina i a la seva vocacio a la
immortalitat."”

«La tasca és “dominar” les altres
criatures, “conrear el jardi”; pero cal
fer-ho en el marc de ’obediéencia a la



llei divina i, per tant, en el respecte
de la imatge rebuda, fonament clar
del poder de domini, concedit en
ordre al seu perfeccionament».™"

Com a imatge de Déu, ’'home
participa de la seva Saviesa i de la
seva Sobirania sobre el mon."? I,
precisament per aixo, s’ha d’apropar
a la terra amb la mateixa actitud del
Creador, que no nomeés €és
Omnipoteéncia, siné també
Providéncia amorosa. En
consequencia, ’home ha d’actuar a la
terra «de manera santa i justa» i ha
d’administrar «la justicia amb
rectitud» (Sv 9, 3), amb saviesa i
amor,™ «com a “amo” i “custodi”
intel-ligent i noble, i no pas com a
“explotador” sense cap mirament”.""
D’aquesta manera, a traveés de
I’home, es fa visible i efectiva la
providencia de Déu sobre el mon.

L’home rep la missio sobre el mon
per perfeccionar-lo, no per destruir-lo;



per transformar-lo no en un caos,
«sino en una casa bonica on es
respecti tot»."” Aquesta capacitat de
I’home no és un poder absolut, que
només correspon a Déu, ni de bon
tros un poder despotic, d’«utilitzar i
abusar» o de disposar de les coses al
seu aire."®

«Es cert que ’home ha rebut de Déu
mateix I’encarrec de “dominar” les
coses creades i de “conrear el jardi”
del mon; pero aquesta és una tasca
que ’home ha de dur a terme
respectant la imatge divina rebuda, i,
per tant, amb intel-ligéncia i amor:
s’ha de sentir responsable dels dons
que Déu li ha concedit i que

continuament li concedeix»."”

La funci6 sobre el mon troba una
expressio adequada en el concepte
d’administracié."® L’home rep el do
de la naturalesa visible per
administrar-lo d’acord amb la seva
perfeccid i la dels seus semblants.™



El treball en el pla de Déu

El manament sobre el mon, de
llaurar i cuidar la terra, es fa
mitjancant el treball. AqQuest no
s’imposa a ’home, per tant, a
consequeéncia del pecat original, sind
que entra en el pla de Déu des del
principi:

«Des del comencament de la seva
creacio, ’home —no m’ho invento jo
— ha hagut de treballar. N’hi ha prou
amb obrir la Sagrada Biblia i a les
primeres planes hi podrem llegir que
—abans que el pecat entrés en la
humanitat i, a conseqiiéncia
d’aquesta ofensa, la mort iles
penalitats i les miseries (cf. Rm 5, 12)
— Déu va formar Adam amb el fang
de la terra, i va crear per a ell i per a
la seva descendencia aquest mon tan
bell, ut operaretur et custodiret illum
(Gn 2, 15), a fi que el treballés i el
custodiés.



»Ens hem de convencer, doncs, que
el treball és una estupenda realitat,
que ens és imposat com una llei
inexorable a la qual tots, d’'una
manera o d’una altra estem
sotmesos, encara que n’hi hagi
alguns que pretenguin d’eximir-se’n.
Apreneu-ho bé: aquesta obligacio no
ha sorgit pas com una seqiiela del
pecat original, ni tampoc no es
redueix a una troballa dels temps
moderns. Es tracta d’un mitja
necessari que Déu ens confia aqui a
la terra, dilatant-nos els dies i fent-
nos particips del seu poder creador,
perque ens guanyem el pa i collim
alhora fruits per a la vida eterna (Jn 4,
36): ’home neix per a treballar, com

els ocells neixen per a volar (Jb 5, 7)».
[20]

Quan I'home, «<amb I’obra de les
seves mans o amb I’ajut de la técnica,
conrea la terra a fi que produeixi
fruit i esdevingui digne habitacle de
tota la familia humana»,*" al mateix



temps que proporciona aliment per a
si mateix i per a la seva familia,
presta un servei a la societat; coopera
personalment amb Déu perque es
desenvolupi i completi la seva obra,
perque es compleixin els seus
designis en la historia, i aixi es

perfecciona també a si mateix.””

La dimensio social de la persona fa
que estiguem necessariament
interconnectats i que, per tant, ens
necessitem els uns als altres. En cert
sentit, aquesta realitat és expressio
de I’ésser imatge de Déu, comunitat
de persones que s’intercanvien el
summe bé. De manera analoga, amb
el treball i el servei, 'home fa
present la cura de Déu cap a cada
persona i rep igualment la cura de
Déu pel treball i el servei dels altres.

Ecologia. Distincio de I’home i
valor de la naturalesa



El terme «ecologia» (del grec oikia:
casa) s’aplica, sobretot, a les relacions
de P’home amb la naturalesa.

Durant els ultims decennis, els
ensenyaments de ’Església sobre la
questio ecologica han estat molt
abundants.” Sense anar a solucions
concretes, que no son de la seva
competeéencia, ofereix orientacions
importants que constitueixen una
guia imprescindible per a les
relacions de la persona amb el mon.

La naturalesa, al servei de la persona
humana

La naturalesa té un valor objectiu,
pero no absolut. El do de la terra ha
estat atorgat a ’home perque
serveixi a ’home, i unida a ell,
glorifiqui Déu.

D’aquesta manera, la naturalesa
participa en la vocacio de servei que
també té ’home.™?"



«Tota forma de vida ha de ser
respectada, cuidada i estimada de
veritat com a creacio del Senyor Déu
que va crear tot el que era “bo”. Pero
és precisament el valor especial de la
vida humana el que ens aconsella, i
de fet ens obliga, a examinar
acuradament la manera com

utilitzem les altres espeécies creades».
[25]

Per aixo, per salvaguardar la
naturalesa, «el problema decisiu —
afirma Benet XVI— és la capacitat
moral global de la societat. Sino es
respecta el dret a la vida i a la mort
natural, si es fa artificial la
concepcio, la gestacio i el naixement
de ’home, si se sacrifiquen embrions
humans en la investigacio, la
consciencia comuna acaba perdent el
concepte de ’ecologia humana i amb
aixo de I’ecologia ambiental. Es una
contradiccio demanar a les noves
generacions el respecte a 'ambient
natural, quan ’educacio i les lleis no



les ajuden a respectar-se a elles
mateixes».?®

La vida dels altres éssers té també un
gran valor, pero no es tracta d’'un
valor oposat al de la persona; al
contrari, el valor de la vida animal 1
vegetal adquireix el seu sentit ple si
es posa en relacié amb la vida de la
persona humana. Francesc crida
I’atenci6 sobre la incoherencia
evident d’oposar tots dos valors:

«A vegades s’adverteix una obsessio
per negar tota preeminencia a la
persona humana, i es tira endavant
una lluita per altres espécies que no
despleguem per defensar la igual
dignitat entre els éssers humans».
«No pot ser real un sentiment
d’intima unid amb els altres éssers de
la natura si al mateix temps en el cor
no hi ha tendresa, compassio i
preocupacio pels éssers humans».

[27]

[28]

Elrespecte a la naturalesa



«La intervencié humana no és
creadora; ja troba una naturalesa
material que, com ella, té ’origen en
Déu Creador i de la qual ’home ha

estat constituit noble i savi guardia».
[29]

La naturalesa no és obra de ’home,
sind de Déu; el seu valor no és el que
I’home li vulgui donar, i convertir-lo
a la seva mida; esta al seu servei,
pero no al servei dels seus capricis,
sind de la seva perfeccio com a
persona; té una fisonomia propia i
una destinacié donades previament
per Déu.”

Aix0 implica que I’accié humana
sobre el mén «no ha de fer us de la
naturalesa contra el seu propi bé, el
bé del seu proisme i el bé de les
generacions futures. Per aixo, hi ha
una dimensié moral en el concepte i
en la practica del desenvolupament
que ha de ser respectada en
qualsevol cas».®"



En consequeéncia, la llei que ha de
regir la relacié de ’home amb el mon
no és la llei de la utilitat, la que
estableix la raé moguda
exclusivament per les finalitats
economiques, considerant la
naturalesa unicament com a material
disponible.

La necessitat de conversio i la cura de
la naturalesa

L’educacio de la responsabilitat
ecologica, és a dir, de la
responsabilitat respecte a un mateix,
als altres 1 a I’ambient, ha de tenir,
per tant, com a primer objectiu, la
conversio, el canvi interior de la
persona.®

El Papa Francesc lamenta que
«alguns cristians compromesos i
orants, sota una excusa de realisme i
pragmatisme, solen burlar-se de les
preocupacions pel medi ambient.
Altres son passius, no es decideixen a
canviar els seus habits i esdevenen



incoherents. Els fa falta llavors una
conversio ecologica, que implica
deixar brotar totes les consequéncies
del seu trobament amb Jesucrist en
les relacions amb el mon que ens
envolta. Viure la vocacio de ser
protectors de ’obra de Déu és part
essencial d’'una existéncia virtuosa,
no consisteix en quelcom opcional ni
en un aspecte secundari de
’experiéncia cristiana».”

Aix0 comporta una nova manera
d’actuar en relacié amb els altres i
amb la naturalesa, la superacio de les
actituds 1 els estils de vida conduits
per I’egoisme, que son la causa de
I’esgotament dels recursos naturals.
B34 1,a tutela del medi ambient sera
considerada eficagment com una
obligacio moral que incumbeix a
cada persona i a tota la humanitat.
No sera apreciada només com una
questio d’interes per la naturalesa,
sind de responsabilitat de cada home



davant del bé comu i els designis de
Déu.[35]

L’obligacio de contribuir al
sanejament de I’ambient afecta tots
els homes. «<Amb més rad encara, els
que creuen en Déu Creador, i, per
tant, estan convencuts que al mon hi
ha un ordre ben definit i orientat a
una finalitat, s’han de sentir cridats a
interessar-se per aquest problema.
Els cristians, en particular,
descobreixen que la seva comesa
dins de la creacio, aixi com els seus
deures amb la naturalesa i el

Creador, formen part de la seva fe».
(36]

En el camp concret de les relacions
de ’'home amb el mon, els cristians
també han d’exercir el paper de
difondre els valors morals i
contribuir a ’educacio en la
consciéncia ecologica.®”

Precisament pel seu caracter global,
I’ecologia és un dels ambits en que el



dialeg dels cristians amb els fidels
d’altres religions és especialment
important per establir una
col-laboracid.”

Bibliografia basica

— Concili Vatica II, Lumen Gentium,
21.X1.1964, num. 36, 41 i 48; Gaudium
et spes, 7.XI1.1965, num. 34, 36, 37,57
i69.

— Catecisme de UEsglésia Catolica,
nuam. 279-314; 337-349; 2415-2418.

— Consell Pontifici de la Justicia i de
la Pau, Compendio de la Doctrina
Social de la Iglesia, Ed. Vaticana, Citta
del Vaticano 2005, num. 451-487.




Lectures recomanades
— Francesc, Laudato si’, 24.V.2015.

— Benet XVI, Caritas in veritate,
29.VI.2009.

— Sant Joan Pau II, Centesimus
annus, 30.XI1.1991, nam. 37, 38, 40 i
52; Sollicitudo rei sociales, 30.XII.
1987, nuam. 26, 29, 30, 34 i 48;
Redemptor hominis, 4.111.1979, nam.
8, 151 16; Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau de 1990, 8.X11.1989.

— Sant Josepmaria Escriva, Treball
de Déu, a: Amics de Déu, num. 55-72,
Rialp, Madrid 2002.

— Tomas Trigo, Cuidar la Creacion.
Estudios sobre la enciclica «Laudato
si’», Eunsa, Pamplona, 2016.




U Cf. Catecisme de Església Catolica,
num. 307.

I Cf. Sant Joan Pau II, audiéncia
general, 17.1.2001, num. 1.

Bl Cf. Gaudium et spes, nim. 34. «La
creacio... esta cridada a unir-se a
I’home per glorificar Déu (cf. SI 148 i
96)» (Sant Joan Pau II, Missatge 8.XII.
1989, num. 16). La gloria que la
naturalesa rendeix al Creador
s’expressa de manera admirable en
el Cant dels tres joves (Dn 3, 52-90).

" Catecisme de UEsglésia Catolica,
num. 347.

Bl Cf. Sant Joan Pau II, Evangelium
vitae, 25.111.1995, num. 42.

® Vegeu també Jos 22, 19; Os 9, 3; Sl
85, 2; Jr 16, 18; Ez 36, 5.

" Cf. Sant Pau VI, Missatge 1.V1.1972.

® Gaudium et Spes, num. 69. Cf.
Catecisme de I’Església Catolica, nam.



2402-2404. «E1 medi ambient és un bé
col-lectiu, patrimoni de tota la
humanitat i responsabilitat de
tothom. Qui s’apropia alguna cosa és
sols per administrar-la en bé de tots.
Sino ho fem, carreguem sobre la
consciéncia el pes de negar
Iexisténcia dels altres» (Francesc,
Laudato si’, 24.V.2015, nam. 95).

® Sant Joan Pau II, Laborem exercens,
14.1X.1981, num. 4.

19 cf, Sant Joan Pau I, Sollicitudo rei
socialis, 30.X11.1987, num. 29.

M Sollicitudo rei socialis, nam. 30.
U2 cf. Evangelium vitae, num. 42.

131 Cf. Sant Joan Pau II, Missatge 8.XII.
1989, num. 3.

14 Sant Joan Pau II, Redemptor
hominis, 4.111.1979, num. 15.

151 Sant Pau VI, Missatge 1.VI.1972.



(181 Cf. Sollicitudo rei socialis, nam. 34;
Catecisme de UEsglésia Catolica, nam.
2415.

U7 Sant Joan Pau II, Christifideles
laici, 30.X.1988, num. 43.

U8 Cf. Sant Joan Pau II, audiéncia
general, 17.1.2001, num. 1-2.

91 Cf, Sollicitudo rei socialis, nam. 30;
LS, num. 68.

9 Sant Josepmaria Escriva, Amics de
Déu, Rialp, Madrid 2002, num. 57; cf.
Gaudium et Spes, nam. 34.

1 Gaudium et Spes, nim. 57.
2 Cf. Gaudium et Spes, num. 34 i 57.

23 En continuitat amb els
ensenyaments de Pau VI, Joan Pau II
1 Benet XVI, destaca I’enciclica de
Francesc, Laudato st’, que ja hem
esmentat, per la seva gran
repercussio —no nomeés en 'ambit
catolic—, ja que ha despertat



iniciatives interessants a tot el mon a
favor de la cura de la persona
humana i del medi ambient.

4 (La interdependeéncia de les

criatures és volguda per Déu...
Existeixen en dependéencia les unes
de les altres, per completar-se
mutuament en un servei

mutu» (Catecisme de UEsglésia
Catolica, nam. 340).

3 Sant Joan Pau II, Al-locuci6 18.V.
1990, num. 3. Cf. també Sant Joan
Pau II, Declaracio de Venecia, 10.VI.
2002, en la qual s’afirma que «el
respecte a la creacio deriva del
respecte a la vida i la dignitat
humanes».

261 Benet XVI, Caritas in veritate,
29.VI.2009, num. 51.

7 1 audato si’, nim. 90.

28 1.audato si’, num. 91.



9 Congregacio per ala Doctrina de
la Fe, Instruccio Libertatis
conscientia, 22.111.1986, num. 34.

301 Cf, Sollicitudo rei socialis, nim. 34;
Sant Joan Pau II, Missatge 8.XI1.1989;
Sant Joan Pau II, Centesimus annus,
1.V.1991, num. 37.

31 Sant Joan Pau II, Al-locucié 18.V.
1990, nam. 4. L’arrel que fa brollar la
reaccio moral davant de 'impacte
que provoquen les nostres accions en
els altres i en el medi ambient és —
afirma Francesc— «l’actitud basica
d’autotranscendirse, trencant la
consciéncia aillada i
I’autoreferencialitat» (Laudato si’,
num. 208).

21 Sant Joan Pau II, Missatge 8.XII.
1989, nam. 13.

B3 L audato si’, num. 217.

B4 Cf. Sant Joan Pau II, Ecclesia in
America, 22.1.1999, num. 25.



B33 Cf. Sant Joan Pau II, Allocuci6
18.V.1990, num. 4. S6n moltes les
crides del Magisteri a la
responsabilitat moral de '’home
respecte a I’ecologia: cf., entre altres
llocs, Centesimus annus, nam. 40;
Evangelium vitae, num. 42; Sant Joan
Pau II, Ecclesia in America, num. 25;
Al-locuci6 18.VIII.1985, num. 2;
Missatge 8.XI1.1989, num. 15.

B¢ Sant Joan Pau, Missatge 8.XI1.1989,
num. 15: citat a Laudato si’, nam. 64.

B7 Declaracié de Venécia.

B8 Cf. Sant Joan Pau II, Fides et ratio,
14.9.1998, num. 104; Sant Joan Pau II,
Missatge 8.XI1.1989, num. 15;
Laudato si’, nam. 7.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/tema-8-el-domini-


https://opusdei.org/ca/article/tema-8-el-domini-sobre-la-creacio-el-treball-lecologia/
https://opusdei.org/ca/article/tema-8-el-domini-sobre-la-creacio-el-treball-lecologia/

sobre-la-creacio-el-treball-lecologia/
(06/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/tema-8-el-domini-sobre-la-creacio-el-treball-lecologia/

	Tema 8. El domini sobre la creació. El treball. L’ecologia

