
opusdei.org

Tema 5. La
Providència de Déu

És lícit preguntar-se per la
possibilitat i l’efectivitat de les
intervencions divines al nostre
món. L’acceptació quotidiana
de la providència és un acte
d’esperança teologal que no
exclou l’exercici responsable de
la llibertat, que entra en el pla
de Déu. La providència porta el
cristià a una actitud de
confiança filial en Déu en totes
les circumstàncies.

25/01/2023



Índex

• Introducció: Déu pot intervenir en
la història?

• Providència i conservació

• La Providència a la Bíblia

• Providència i llibertat

• El mal

• Providència i vida cristiana

• Bibliografia bàsica

Introducció: Déu pot intervenir en
la història?

Algunes maneres de practicar la
religiositat poden constituir
autèntiques deformacions de la
imatge del Déu provident de la
Bíblia. Mentre tot va bé, molts



gairebé ni recorden Déu, però quan
experimenten les dificultats de la
vida, s’adrecen a Déu com si s’hagués
oblidat d’ells, i el fan culpable dels
mals que els passen, i li exigeixen
una intervenció urgent que posi fi a
la situació de malestar. És la
concepció d’un Déu tapaforats,
veritable caricatura del Déu que
revelen les Escriptures.

Més enllà d’aquestes
representacions, difoses en una
mesura o una altra en l’àmbit
popular, és lícit preguntar-se per la
possibilitat i l’efectivitat de les
intervencions divines al nostre món.
Per a alguns, Déu no pot intervenir
per principi, ja que una vegada que
ha creat el món se n’ha retirat,
perquè aquest funciona pel seu
compte amb les seves pròpies lleis;
d’altres afirmen que Déu intervé en
alguns moments, sobretot quan cal
corregir el rumb dels esdeveniments;
hi ha, en fi, qui pensa que Déu està



constantment actuant en una creació
fràgil i corrompuda. Si la primera o
la segona opinió fossin veritables, on
quedaria l’omnipotència d’un
Creador incapaç de dirigir la seva
obra? Si l’última fos correcta, on
quedarien l’autonomia i la llibertat
de les criatures en el seu obrar?

Providència i conservació

La creació no està acabada des del
principi, sinó que Déu la va fer in
statu viae, és a dir, cap a una meta
última encara per arribar. Per això,
no es redueix als començaments; una
vegada produïda, «Déu no abandona
la seva criatura a ella mateixa. No
s’acontenta a donar-li l’ésser i
l’existència: la conserva a cada
moment en l’ésser, li dona la força
d’actuar i la condueix al seu
terme» (Catecisme, 301). La Sagrada
Escriptura compara aquesta actuació
de Déu en la història amb l’acció
creadora (cf. Is 44, 24; 45, 8; 51, 13).



La literatura sapiencial explicita
l’acció de Déu que manté en
l’existència les seves criatures. «Què
podria subsistir si tu no ho
volguessis? Què es podria mantenir
si no ho haguessis cridat a
l’existència?» (Sv 11, 25). Sant Pau va
més lluny i atribueix aquesta acció
conservadora a Crist: «Ell existeix
abans de tot, i tot es manté unit
gràcies a ell» (Col 1, 17).

El Déu cristià no és un rellotger o
arquitecte que, després d’haver fet la
seva obra, se’n desentén. Aquestes
imatges són pròpies d’una concepció
deista, segons la qual Déu no
s’immisceix en els assumptes
d’aquest món. Però això suposa una
distorsió de l’autèntic Déu creador,
perquè separa dràsticament la
creació de la conservació i el govern
diví del món. El deisme implica un
error en la noció metafísica de
creació, ja que aquesta, com a
donació de ser, porta amb si mateixa



una dependència ontològica per part
de la criatura que no és separable de
la seva continuació en el temps. Totes
dues constitueixen un mateix acte,
encara que les puguem distingir
conceptualment: «La conservació de
les coses no la fa Déu per una acció
nova, sinó per continuació de la
mateixa acció per la qual els dona el
fet de ser, que s’efectua sense
moviment ni temps».[1] La noció de
conservació, per tant, “fa de pont”
entre l’acció creadora i el govern diví
del món (providència). Déu no
només crea el món i el manté en
l’existència, sinó que, a més,
«condueix les seves creatures cap a
la perfecció darrera, a la qual les ha
cridades» (Compendi, 55).

La Providència a la Bíblia

La Sagrada Escriptura presenta la
sobirania absoluta de Déu, i en
testimonia constantment la cura
paterna, tant en les coses més petites



com en els grans esdeveniments de la
història (cf. Catecisme, 303).
L’autoritat del Creador (“governa”)
s’expressa com a sol·licitud del Pare
(“custòdia”).[2] Els antics símbols de la
fe al·ludien a l’aspecte del govern
amb el terme grec Pantokrator, que
s’ha d’entendre en sintonia amb la
imatge del Pastor: «El Senyor és el
meu pastor: no em manca res» (Sl 23
[22], 1). Cura i autoritat divina són
presidides per la saviesa, que «estén
el seu poder (fortiter) d’un cap de
món a l’altre, governa amb bondat
tot l’univers (suaviter)» (Sv 8, 1). Al
Nou Testament, Jesús confirma
aquesta visió amb les seves accions i
els seus ensenyaments. En efecte, es
revela com la providència
“encarnada” de Déu, que atén com a
Bon Pastor les necessitats materials i
espirituals dels homes (Jn 10,
11.14-15; Mt 14, 13-14), i ens ensenya
a abandonar-nos a la seva cura (Mt 6,
31-33; Mt 10, 29-31; Lc 12, 24-31; Lc
21, 18). Així, el mateix Verb que ha



creat, ho sosté i ho guia tot, una
vegada encarnat, mostra d’una
manera visible la seva cura
provident.

Amb això encara no hem arribat al
nivell més profund d’aquesta
doctrina, que s’assoleix en observar
que el destí al qual hem estat cridats,
el Regne de Déu, és un designi del
Pare que precedeix la creació,
perquè «ens escollí en ell abans de
crear el món, perquè fóssim sants,
irreprensibles als seus ulls. Per amor
ens destinà a ser fills seus per
Jesucrist, segons la seva benèvola
decisió, que dona glòria i lloança a la
gràcia” (Ef 1, 5-6). «La predestinació
de l’home i del món en Crist, Fill
etern del Pare, confereix a tota la
doctrina sobre la Providència Divina
una característica soteriològica i
escatològica decisiva»,[3] i la situa en
un nivell diferent de la concepció de
la destinació dels antics. No estem
abocats a un horitzó inexorable, sinó



que ens encaminem cap a la trobada
amb el nostre Creador i Pare.

Providència i llibertat

Una vegada exclosa la visió segons la
qual Déu no pot obrar al món,
s’obren altres preguntes: això
significa que les criatures,
particularment les lliures, no són
veritables causes? Si tot el que passa
està governat per un Déu amorós,
per què existeix el mal? Déu actua
sempre, només de vegades, o potser
ens hem de resignar que no actuï
mai?

Déu conserva les criatures tant en el
seu ésser com en el seu obrar. Les
coses no només es mantenen, sinó
que obren en el temps i produeixen
efectes. Les criatures espirituals
actuen lliurement. Les seves obres
són seves, no de Déu, que, tanmateix,
les té com a garant de la seva
llibertat. Així doncs, convé distingir
amb sant Tomàs la causalitat



creadora de Déu de la causalitat de
les criatures, és a dir, la causa
primera de les causes segones.[4]

Cadascuna és causa al cent per cent
en la seva ordre, i per això no hi ha
contraposició entre reconèixer que
sense Déu no podem fer res (cf. Jn 15,
5) i que les nostres accions són
nostres i no de Déu.

Que Déu ho governi tot no vol dir
que no respecti l’autonomia del que
s’ha creat. La imatge d’un Déu massa
“entremetedor” és típica dels
plantejaments que confonen creació i
providència en virtut d’una
concepció “actualista”, com si Déu
hagués d’estar constantment
corregint el rumb del món. A aquesta
imatge s’oposa una concepció deista,
segons la qual Déu no intervé en la
història (o, a tot estirar, hi intervé
només en els moments crítics). Si
l’actualisme subratlla la intervenció
divina contínua en la creació, el
deisme insisteix en la transcendència



divina i l’autonomia consegüent del
que s’ha creat. El primer uneix
massa creació i providència, el segon
les separa excessivament.

Segons l’Aquinate, per governar el
món Déu es val de l’acció de les
causes segones, respectant-ne l’àmbit
propi. Això manifesta la seva bondat,
que vol disposar de les criatures per
conduir la creació al seu fi.[5] Com
que Déu ho guia tot, d’alguna manera
les causes segones serveixen als
designis de la providència. Les
criatures, especialment les lliures,
són cridades a cooperar amb Déu en
el compliment del seu pla.[6] Aquesta
afirmació val en primer lloc per als
àngels, als quals l’Escriptura
presenta com a especialment
partícips de la providència. «Beneïu-
lo, àngels del Senyor, herois
poderosos que compliu les seves
ordres, sempre a punt d’obeir els
seus manaments» (Sl 103 [102], 20).[7]

I val també per a l’ésser humà, a qui



Déu ha confiat el domini sobre el
món material (cf. Gn 1, 28). Sent
lliures, àngels i homes poden es
també oposar a la voluntat de Déu o
comportar-se de manera contrària a
aquesta. Això vol dir que la
providència no es compleix? Com
s’explica, doncs, la presència del mal
al món?

El mal

Si Déu ho crea tot, ho sosté tot i ho
dirigeix tot amb bondat, d’on prové
el mal? «A aquesta pregunta tan
punyent com inevitable, tan dolorosa
com misteriosa, no li podem donar
una resposta ràpida. Només el
conjunt de la fe cristiana pot oferir la
resposta [...]. No hi ha una sola ratlla
del missatge cristià que no sigui, en
part, una resposta a la qüestió del
mal» (Catecisme, 309).

Cal, doncs, afrontar la qüestió del
mal en un món bo creat per un Déu
bo. Tomàs d’Aquino argumenta que



la providència divina no exclou el
mal en les coses. Déu no el causa,
però tampoc no suprimeix l’acció de
les causes segones, que poden fallar;
el defecte en un efecte de la causa
segona és a causa d’aquesta, i no és
imputable a la causa primera.[8]

Se sol parlar de la “permissió” divina
del mal; això vol dir que el mal està
sotmès a la providència. «Déu
omnipotent [...], sent summament bo,
no permetria de cap manera que
existís algun mal en les seves
criatures si no fos de tal manera bo i
poderós que pogués treure el bé del
mateix mal».[9] L’Aquinate afirma que
Déu prefereix treure el bé del mal
abans que no permetre en absolut
l’existència d’algun mal. Pertany a la
bondat de Déu la permissió dels mals
i l’obtenció de béns majors a partir
d’aquests. Déu és «previsor universal
de tot ésser (universalis provisor
totius entis)».[10]



Concedint als homes una participació
en la providència, Déu en respecta la
llibertat fins i tot quan obren
malament (cf. Catecisme, 302, 307,
311). Sorprèn que Déu, «amb la seva
providència omnipotent, pot treure
un bé de les conseqüències d’un
mal» (Catecisme, 312). Tota la història
es pot interpretar segons aquesta
clau de lectura, en connexió amb les
paraules de sant Pau: «No et deixis
vèncer pel mal; al contrari, venç el
mal amb el bé» (Rm 12, 21).[11]

Tantes vegades el mal sembla més
fort que el bé; tanmateix, és difícil
desarrelar la tendència humana
natural de confiar que al final el bé
ha de triomfar, i triomfa de fet, ja
que l’amor és més potent.
L’experiència del mal posa davant
dels ulls la tensió entre omnipotència
i bondat divina en el seu obrar en la
història, que rep una resposta
misteriosa en l’esdeveniment de la



Creu de Crist,[12] que revela la
“manera de ser” de Déu.

La definició del mal com a privació, i
no com a part constitutiva de
l’univers, és cristiana. Afirmar que el
mal existeix, però que no té
substància, significa superar el
dilema en el qual sucumbeix, d’una
banda, qui nega la realitat del mal en
nom de la bondat i del poder infinit
de Déu; i d’altra banda, qui nega la
bondat i el poder infinit de Déu en
nom de la realitat del mal. La veritat
de la creació, portada a les seves
últimes conseqüències, implica que
no hi ha privació sense un ésser que
es veu desproveït d’alguna cosa, és a
dir, no hi ha cap mal sense un bé que
el suporti. El mal absolut és
impossible. El bé és més fonamental i
potent que el mal.[13]

A la qüestió «si Déu existeix, d’on ve
el mal?», Tomàs d’Aquino respon: «Si
el mal existeix, Déu existeix. Ja que el



mal no existiria si desaparegués
l’ordre del bé, la privació del qual és
el mal. I aquest ordre no existiria si
Déu no existís».[14] El món, tot i que
imperfecte, amb el mal dins seu,
existeix; per tant, Déu existeix. El mal
necessita un subjecte en qui trobar-
se (no hi hauria ceguesa sense algú
que es veu privat de la vista). Sense
cap paradoxa, el mal prova
l’existència de Déu, ja que fa
descobrir que l’existència d’un
subjecte contingent postula
l’existència de l’Absolut.

Providència i vida cristiana

Llegint l’Escriptura, ens adonem que
hi ha textos explícits sobre la
providència, sobretot en els llibres
sapiencials, i també textos implícits,
de tipus historicosalvífic. En aquests
últims es pot tenir la impressió que
Déu intervé de vegades i d’altres no,
com si hi hagués llacunes, moments
en què sembla que s’amaga. Què es



pot dir davant d’això? Hi ha una
contradicció a la Bíblia? En realitat,
no és així. La Providència és
constant, real i contínua. Són els
homes els que no sempre saben
considerar el que passa com a
providència de Déu. Déu es
manifesta tant en el que sembla bo
com també permetent el mal i el
sofriment. L’Antic Testament
ensenya que convé buscar i trobar
les empremtes de Déu en tot, com
indica la resposta de Job a la seva
dona després d’haver perdut fills,
béns i salut: «Acceptem els béns com
un do de Déu, i no hem d’acceptar els
mals?» (Jb 2, 10).[15]

L’ambivalència aparent de la
providència rep una resposta
definitiva en Crist crucificat, «poder i
saviesa de Déu» (1 Co 1, 24). «Si
descobrim mitjançant la fe aquest
poder i aquesta “saviesa”, ens trobem
en les sengles salvadores de la Divina
Providència [...]. La Providència



Divina es revela així com l’acte de
caminar de Déu al costat de l’home».
[16] Del misteri de la passió i mort de
Jesús, que és la injustícia més gran de
la història, Déu ha tret el més gran
dels béns, la redempció dels homes.

Aquesta consideració té
conseqüències per a l’espiritualitat
cristiana. És un alliberament per a
l’home saber-se governat per un Déu
Pare i Provident, i no per una
destinació cega. El testimoni dels
sants (cf. Catecisme, 313) anima els
cristians a descobrir la necessitat
d’entendre que «Déu ho disposa tot
en bé dels qui l’estimen» (Rm 8, 28).
[17] L’acceptació quotidiana de la
providència és un acte d’esperança
teologal que no exclou l’exercici
responsable de la llibertat, que entra
en el pla de Déu. Així, la fe en la
providència porta el cristià a una
actitud de confiança filial en Déu en
totes les circumstàncies: amb
agraïment davant dels béns rebuts i



amb abandonament senzill davant
del que pugui semblar dolent, ja que
Déu treu dels mals béns més grans.

Santiago Sanz

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
302-324; Compendi, 55-58.

— Joan Pau II, catequesi de Joan Pau
II sobre la Providència, del 30 d’abril
al 25 de juny del 1986.

— Joan Pau II, Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madrid 1996, p. 219-253.

[1] Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 104, a. 1, ad 4.



[2] Cf. Joan Pau II, Discurs a
l’audiència general, 14.05.1986.

[3] Joan Pau II, Discurs a l’audiència
general, 28.05.1986.

[4] Cf. Tomàs d’Aquino, Contra
Gentiles, llibre 3, capítol 95; ibídem,
capítol 148.

[5] «L’operació divina no exclou la de
les causes segones. A més, els efectes
procedents de les operacions de les
causes segones estan subjectes a la
providència divina, ja que Déu
ordena per si mateix el que és
singular, segons es va declarar.
Després, les causes segones són les
executores de la providència
divina» (Tomàs d’Aquino, Contra
Gentiles, llibre 3, capítol 77).

[6] Joan Pau II, Discurs a l’audiència
general, 30.04.1986.

[7] «Aquest últim versicle del Salm 102
indica que els àngels prenen part, a



la seva manera, en el govern de Déu
sobre la creació, com a executors
poderosos de les seves ordres segons
el pla establert per la Divina
Providència» (Ídem, Discurs a
l’audiència general, 30.07.1986).

[8] Cf. Tomàs d’Aquino, Contra
Gentiles, llibre 3, capítol 71. Tomàs
pressuposa la distinció augustiniana
entre el mal com a culpa i com a
pena; aquí està parlant de la culpa, ja
que interpreta Is 45, 6-7 («Jo soc el
Senyor, i no n’hi ha d’altre. Jo formo
la llum i creo la tenebra, dono la
felicitat i creo la desgràcia. Jo, el
Senyor, faig tot això»), com referit a
la pena; cf. també ídem, Summa
Theologiae, I, q. 49, a. 2.

[9] Agustí d’Hipona, Manual de fe,
esperança i caritat, 3, 11.

[10] Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 22, a. 2, ad 2.



[11] Cf. Joan Pau II, Memoria e
identidad, La Esfera de los Libros,
Madrid 2005, p. 13-43.

[12] «A la pregunta sobre com
conciliar el mal i el sofriment al món
amb la veritat de la Providència
Divina, no es pot oferir una resposta
definitiva sense fer referència a
Crist. Efectivament, d’una banda,
Crist —el Verb encarnat— confirma
[...] que Déu és al costat de l’home en
el seu sofriment; més encara, que Ell
mateix pren sobre Si el sofriment
multiforme de l’existència terrenal
de l’home. Jesús revela al mateix
temps que aquest sofriment té un
valor i un poder redemptor i salvífic
[...]. La veritat de la Providència
adquireix, així, mitjançant “el poder i
la saviesa” de la creu de Crist el seu
sentit escatològic definitiu. La
resposta definitiva a la pregunta
sobre la presència del mal i del
sofriment en l’existència terrenal de
l’home l’ofereix la Revelació divina



en la perspectiva de la “predestinació
en Crist”, és a dir, en la perspectiva
de la vocació de l’home a la vida
eternal» (ídem, Discurs a l’audiència
general, 11.06.1986).

[13] Una reflexió àmplia sobre la
qüestió es pot veure a C. Journet, El
mal: estudio teológico, Rialp, Madrid
1965.

[14] Tomàs d’Aquino, Contra Gentiles,
llibre 3, capítol 71.

[15] Sant Gregori el Gran comenta: «Els
béns són dons de Déu, tant els
temporals com els eterns. Els mals,
tanmateix, són les desgràcies
presents dels quals el Senyor parla,
quan diu pel profeta: “Jo soc el
Senyor, i no n’hi ha d’altre. [...] Jo
formo la llum i creo la tenebra, dono
la felicitat i creo la desgràcia” (Is 45,
5.6.7). Formo la llum i creo les
tenebres, perquè mitjançant els
flagells del dolor que creen les
tenebres a l’exterior, s’encén la llum



de l’ensenyament a l’interior. Faig la
pau i creo els mals, perquè amb Déu
se’ns torna la pau, però quan el que
s’ha creat bo ho fem servir
perversament, el que és bo per si
mateix es converteix en desgràcia
per a nosaltres. Pel pecat ens
enfrontem a Déu; és just, doncs, que
tornem a la seva pau per mitjà de les
desgràcies. D’aquesta manera, quan
una cosa creada bona es converteix
per a nosaltres en causa de dolor,
som corregits i la nostra ment
retorna humilment a la pau del
Creador» (Gregori el gran, Libros
morales, 3, 9, 15; volum 1, Ciudad
Nueva, Madrid 1998, p. 197-198).

[16] Joan Pau II, Discurs a l’audiència
general, 11.06.1986.

[17] En continuïtat amb l’experiència
de tants sants de la història de
l’Església, aquesta expressió paulina
es trobava freqüentment als llavis de
sant Josepmaria, que vivia i animava



així a viure en una acceptació joiosa
de la voluntat divina (cf. Josepmaria
Escrivá,Solc, 127; Via Crucis, IX, 4; 
Amics de Déu, 119).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/tema-5-la-
providencia-de-deu/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/tema-5-la-providencia-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/tema-5-la-providencia-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/tema-5-la-providencia-de-deu/

	Tema 5. La Providència de Déu

