
opusdei.org

Tema 34. El novè i el
desè manaments

El novè i el desè manaments
fan referència als actes interns
corresponents als pecats contra
el sisè i el setè manaments. Els
pecats interns poden deformar
la consciència. La lluita contra
els pecats interns és una part de
l’afany cristià per estimar amb
tot el cor, amb tota la ment i
amb totes les forces. La puresa
de cor significa tenir una
manera santa de sentir.

25/01/2023



Índex

• Santificar el món interior

• Els pecats interns

• La purificació del cor

• El combat per la puresa i la llibertat
de cor

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades

«No desitgis la dona d’un altre. No
cobegis la casa d’un altre, ni el seu
camp, ni el seu esclau, ni la seva
esclava, ni el seu bou, ni el seu ase, ni
res del que li pertany» (Dt 5, 21).

«Tothom qui mira la dona de l’altre
amb desig de posseir-la, ja ha comès
adulteri amb ella en el seu cor» (Mt 5,
28).



Santificar el món interior

Les paraules de Jesús quan respon a
la pregunta sobre el més important
de la Llei fan veure que la vida moral
no es redueix a fer una sèrie d’actes
externs, sinó que és quelcom més
profund: «Estima el Senyor, el teu
Déu, amb tot el cor, amb tota l’ànima,
amb tot el pensament i amb totes les
forces» (Mc 12, 30). La santedat, que
és sempre un do de Déu, no
consisteix fonamentalment en una
vida sense pecats greus, sinó en una
vida plena d’amor de Déu; amor que
requereix un ordre i una harmonia
interiors que a l’home li és
impossible sense la gràcia, però que
es pot percebre en les persones
santes. Alhora, la correspondència a
aquest do de Déu és al nostre abast;
tantes i tants germans nostres en la
fe han sabut fer fructificar aquesta
gràcia a través del seu esforç
personal: «Senyor, em vas confiar



cinc talents; mira: n’he guanyat cinc
més» (Mt 25, 20).

Aquest ordre i aquesta harmonia
interior és el que es coneix com a
“puresa de cor”, que és lloada per
Jesús en el sermó de la muntanya, i
que a més ens permet una obertura
particular a l’altre: «Per aquest camí
entrem en la relació amb l’altre que,
a partir de l’amor que Déu mostra en
Jesucrist, és una crida a la bellesa de
la fidelitat, de la generositat i de
l’autenticitat. Però per viure així —és
a dir, en la bellesa de la fidelitat, de
la generositat i de l’autenticitat—
necessitem un cor nou, inhabitat per
l’Esperit Sant [...] do dels desitjos
nous (Cf. Rm 8, 6). Desitjar segons
l’Esperit, desitjar al ritme de
l’Esperit, desitjar amb la música de
l’Esperit (...) Vet aquí el que és el
Decàleg per a nosaltres cristians:
contemplar Crist per obrir-nos a
rebre el seu cor, per rebre els seus



desitjos, per rebre el seu Sant
Esperit».[1]

L’afecte per les persones i els béns
materials és en certa manera bo,
però requereix un ordre tenint en
compte el bé global de la persona,
que per al cristià es concreta en
aquest amor a Déu que implica tot
l’home: la seva intel·ligència, el seu
cor i la resta de facultats. Els béns
materials, tot i que són
imprescindibles com a mitjans, no
són capaços d’omplir l’aspiració
d’infinit del cor de l’home, que està
fet per a Déu i que no se sadolla amb
el benestar material. Aquest
benestar, quan no està integrat a la
vida segons l’Esperit Sant, moltes
vegades afebleix la intel·ligència i el
cor i dificulta estimar veritablement
els altres i reconèixer-ne les
necessitats.

Els pecats interns



El novè i el desè manaments fan
referència als actes interns
corresponents als pecats contra el
sisè i el setè manaments, que la
tradició moral classifica dins dels
anomenats pecats interns. De manera
positiva ordenen viure la castedat (el
novè) i el despreniment dels béns
materials (el desè) en els pensaments
i els desitjos, segons les paraules del
Senyor: «Feliços els nets de cor: ells
veuran Déu!» i «Feliços els pobres en
l’esperit: d’ells és el Regne del
cel!» (Mt 5, 3.8).

La primera qüestió a la qual caldria
donar resposta és si té sentit parlar
de pecats interns; o dit d’una altra
manera, per què es qualifica
negativament un exercici de la
intel·ligència i de la voluntat que no
es concreta en una acció externa
reprovable?

La resposta no és evident, ja que en
les llistes de pecats que ens ofereix el



Nou Testament hi apareixen sobretot
actes externs (adulteri, fornicació,
homicidis, idolatria, bruixeries, plets,
ires, etc.). Tanmateix, en aquests
mateixos elencs, també veiem
esmentats, com a pecats, certs actes
interns (enveja, concupiscència,
avarícia).[2]

Jesús mateix explica que és del cor de
l’home d’on procedeixen «les
intencions dolentes que el porten a
assassinats, adulteris, relacions
il·legítimes, robatoris, falsos
testimonis, injúries» (Mt 15, 19). I en
l’àmbit específic de la castedat
ensenya: «tothom qui mira la dona
de l'altre amb desig de posseir-la, ja
ha comès adulteri amb ella en el seu
cor» (Mt 5, 28). D’aquests textos
prové una anotació important per a
la moral, ja que fan entendre com la
font de les accions humanes i, per
tant, de la bondat o la maldat de la
persona, rau en els desitjos del cor,
en el que la persona “vol” i tria. La



maldat de l’homicidi, de l’adulteri,
del robatori no es troba
principalment en la fisicitat de
l’acció, o en les seves conseqüències
(que tenen també un paper
important), sinó en la voluntat (al
cor) de l’homicida, de l’adúlter, del
lladre, que, en triar aquesta acció
determinada, l’està volent: s’està
determinant en una direcció
contrària a l’amor del proïsme i, per
tant, també a l’amor a Déu.

La voluntat es dirigeix sempre al que
percep com un bé, però de vegades
es tracta d’un bé aparent, quelcom
que aquí i ara no és ordenable al bé
de la persona en el seu conjunt. El
lladre vol una cosa que considera un
bé, però el fet que aquest objecte
pertanyi a una altra persona fa
impossible que l’elecció de quedar-
se’l es pugui ordenar al seu bé com a
persona, o el que és el mateix, al fi de
la seva vida. En aquest sentit, no és
necessari l’acte exterior per



determinar la voluntat en un sentit
negatiu. Qui decideix robar un
objecte, encara que després no ho
pugui fer per un imprevist, ha obrat
malament. Ha dut a terme un acte
intern voluntari contra la virtut de la
justícia.

La bondat i la maldat de la persona
coincideixen en la voluntat i, per
tant, estrictament parlant, caldria
utilitzar aquestes categories per
referir-se als desitjos (volguts,
acceptats), no als pensaments. En
parlar de la intel·ligència utilitzem
altres categories, com veritable i fals.
Quan el novè manament prohibeix
els “pensaments impurs”, no s’està
referint a les imatges, o al pensament
per si mateix, sinó al moviment de la
voluntat que accepta el goig
desordenat que una certa imatge
(interna o externa) li provoca.[3]

Els pecats interns s’han dividit
tradicionalment en:



—mals pensaments: són la
representació imaginària d’un acte
pecaminós sense ànim de dur-lo a
terme. Podria arribar a ser un pecat
mortal si es tracta de matèria greu i
es busca o es consent delectar-s’hi;

—mal desig: desig interior i genèric
d’una acció pecaminosa amb la qual
la persona es complau. No coincideix
amb la intenció clara de dur-lo a
terme (que implica sempre un voler
eficaç), tot i que en no pocs casos es
faria si no existissin alguns motius
que frenen la persona (com les
conseqüències de l’acció, la dificultat
per dur-lo a terme, etc.);

—goig pecaminós: és la complaença
deliberada en una acció dolenta ja
feta per un mateix o pels altres.
Renova d’alguna manera el pecat en
l’ànima.

Els pecats interns tenen menys
gravetat que els pecats externs
corresponents, ja que l’acte extern



generalment manifesta una
voluntarietat més intensa.
Tanmateix, de fet, són molt nocius,
sobretot per a les persones que
busquen el tracte i l’amistat amb
Déu, atès que:

—es cometen amb més facilitat —n’hi
ha prou amb el consentiment de la
voluntat— i les temptacions solen ser
més freqüents;

—se’ls presta menys atenció, de
vegades per ignorància i de vegades
per certa complicitat amb les
passions; no es volen reconèixer com
a pecats, almenys venials, si el
consentiment va ser imperfecte.

Els pecats interns poden deformar la
consciència, per exemple, quan
s’admet el pecat venial intern de
manera habitual o amb certa
freqüència, encara que es vulgui
evitar el pecat mortal. Aquesta
deformació pot donar lloc a
manifestacions d’irritabilitat, a faltes



de caritat, a esperit crític, a resignar-
se amb tenir temptacions freqüents
sense lluitar-hi tenaçment en contra,
etc.[4] En alguns casos pot portar fins i
tot a no voler reconèixer els pecats
interns, i a cobrir-los amb desraons
raonades, que acaben confonent
cada vegada més la consciència. Com
a conseqüència, fàcilment creix
l’amor propi, neixen inquietuds, la
humilitat i la contrició sincera es fan
més costoses i es pot acabar en un
estat de tebiesa.

La lluita contra els pecats interns,
que va configurant una finor i un
equilibri moral a l’interior de la
persona, no té res a veure amb els
escrúpols, que suposen una
hipertròfia de la sensibilitat interior i
poden arribar a constituir un
veritable trastorn psíquic.

La lluita contra els pecats interns és
una part de l’afany cristià per
estimar amb tot el cor, amb tota la



ment i amb totes les forces. En
aquest camp ens ajuden:

—la freqüència de sagraments, que
ens donen o augmenten la gràcia, i
ens guareixen de les nostres misèries
quotidianes;

—l’oració, la mortificació i el treball,
que busquen sincerament Déu;

—la humilitat —que ens permet
reconèixer les nostres misèries sense
desesperar pels nostres errors— i la
confiança en Déu, sabent que està
sempre disposat a perdonar-nos;

—el fet d’exercir-nos en la sinceritat
amb Déu, amb nosaltres mateixos i
en la direcció espiritual, fent molta
atenció a l’examen de consciència.

La purificació del cor

Aquests dos manaments, agafats en
un sentit ampli, consideren els
mecanismes íntims que hi ha a l’arrel



de qualsevol pecat.[5] En sentit
positiu, aquests manaments
conviden a actuar amb intenció
recta, amb un cor pur. Per això tenen
una gran importància, ja que no es
queden en la consideració externa de
les accions, sinó que consideren la
font de la qual procedeixen aquestes
accions.

Aquests dinamismes interns són
fonamentals en la vida moral
cristiana, en què els dons de l’Esperit
Sant i les virtuts infuses estan
modulades per les disposicions de la
persona. En aquest sentit, tenen una
importància particular les virtuts
morals, que són disposicions de la
voluntat i de les altres ganes per
obrar el bé. Tenint presents aquests
elements, és possible desterrar certa
caricatura de la vida moral com a
lluita per evitar els pecats, descobrint
l’immens panorama positiu d’esforç
per créixer en la virtut (per purificar



el cor) que té l’existència humana, i
en particular la del cristià.

Aquests manaments fan referència
més específicament als pecats interns
contra les virtuts de la castedat i de
la justícia, que estan ben reflectits en
el text de la Sagrada Escriptura que
parla de «tres menes de mal desig o
de concupiscència: la cobejança de la
carn, la cobejança dels ulls i l’orgull
de la vida (1 Jn 2, 16)» (Catecisme,
2514).

Tot home descobreix al seu interior
algunes tendències desordenades,
que la tradició moral ha denominat 
concupiscència. El Catecisme ho
explica parlant de «la revolta que la
“carn” mou contra l’“esperit”. Ve de
la desobediència del primer
pecat» (Catecisme, 2515). Després del
pecat original ningú no està exempt
de la concupiscència, a excepció de
Nostre Senyor Jesucrist i de la
Santíssima Mare de Déu.



Tot i que la concupiscència en si
mateixa no és pecat, inclina al pecat,
i l’engendra quan no se sotmet a la
raó il·luminada per la fe, amb l’ajuda
de la gràcia. Si s’oblida que existeix
la concupiscència, és fàcil pensar que
totes les tendències que
s’experimenten “són naturals” i que
no hi ha cap mal en deixar-se portar
per aquestes. Molts s’adonen que
això és fals en considerar el que
passa, per exemple, amb l’impuls a la
violència, que es reconeix com
quelcom negatiu que cal evitar.
Tanmateix, en l’àmbit de la castedat
no és tan senzill reconèixer que els
estímuls “naturals” moltes vegades
són inadequats. El novè manament
ens ajuda a comprendre que això no
és així, i que la concupiscència ha
enfosquit la natura; de manera que el
que s’experimenta com a natural és,
sovint, conseqüència del pecat, i cal
dominar-lo. El mateix es podria dir
de l’afany immoderat de riqueses, o



cobdícia, al qual es refereix el desè
manament.

És important conèixer aquest
desordre causat en nosaltres pel
pecat original i pels nostres pecats
personals, ja que aquest
coneixement:

—ens esperona a resar: només Déu
ens perdona el pecat original, que va
donar origen a la concupiscència; i,
de la mateixa manera, només amb la
seva ajuda aconseguirem vèncer
aquesta tendència desordenada; la
gràcia de Déu guareix la nostra
naturalesa de les ferides del pecat (a
més d’elevar-la a l’ordre
sobrenatural);

—ens ensenya a estimar tot el que hi
ha creat, ja que ha sortit bo de les
mans de Déu; són els nostres desitjos
desordenats els que fan que es pugui
fer un mal ús dels béns creats.



El combat per la puresa i la
llibertat de cor

La puresa de cor significa tenir una
manera santa de sentir. Amb l’ajuda
de Déu i l’esforç personal s’arriba a
ser cada vegada més “nets de cor”:
neteja en “els pensaments” i en els
desitjos. Aquesta neteja o puresa del
cor és una metàfora per referir-se a
la llibertat més gran del cor per
estimar.

Pel que fa al novè manament, el
cristià aconsegueix aquesta puresa
amb la gràcia de Déu i a través de la
virtut i el do de la castedat, de la
puresa d’intenció, de la puresa de la
mirada i de l’oració.[6]

La puresa de la mirada no es queda a
rebutjar la contemplació d’imatges
clarament inconvenients, sinó que
exigeix una purificació de l’ús dels
nostres sentits externs, que ens porti
a mirar el món i les altres persones
amb visió sobrenatural. Es tracta



d’una lluita positiva que permet a
l’home descobrir la veritable bellesa
de tot el que ha creat, i de manera
particular, la bellesa dels que han
estat plasmats a imatge i semblança
de Déu.[7]

«La puresa demana el pudor. Aquest
és una part integrant de la
temprança. El pudor preserva la
intimitat de la persona. Designa el
refús de descobrir allò que cal
mantenir amagat. S’ordena a la
castedat, la delicadesa de la qual
testimonia. Guia les mirades i els
gestos d’acord amb la dignitat de les
persones i de la seva
unió» (Catecisme, 2521).

Pel que fa als béns materials, la
societat actual fomenta el
consumisme i l’autoafirmació
personal amb una força tan poderosa
que fins i tot posa en perill
l’estabilitat de la família. Són moltes
les persones que s’adonen massa



tard que han centrat la seva vida en
la professió, en guanyar diners i
posició, i han descuidat altres facetes
més importants de la seva existència:
la seva relació amb Déu i la seva
família.

La importància exagerada que es
concedeix avui al benestar material
per sobre de molts altres valors no és
senyal de progrés humà; suposa un
empetitiment i un enviliment de
l’home, la dignitat del qual rau a ser
criatura espiritual cridada a la vida
eterna com a fill de Déu (Cf. Lc 12,
19-20).

«El desè manament mana foragitar
l’enveja del cor de
l’home» (Catecisme, 2538). L’enveja
és un pecat capital. «Designa la
tristesa que sentim pel bé d’un
altre» (Catecisme, 2539). De l’enveja
en poden derivar molts altres pecats:
odi, murmuració, detracció,
desobediència, etc. L’enveja suposa



un rebuig de la caritat. Per lluitar-hi
en contra hem de viure la virtut de la
benevolència, que ens porta a
desitjar el bé als altres com a
manifestació de l’amor que els tenim.
També ens ajuda en aquesta lluita la
virtut de la humilitat, ja que no s’ha
d’oblidar que l’enveja procedeix
sovint de l’orgull (Cf. Catecisme,
2540).

Per ser capaços d’estimar amb tot el
cor i amb totes les forces es
requereix un ordre interior, que
proporcionen la gràcia i les virtuts, i
que no es queda en la simple
continència, que a tot estirar evita els
pecats més greus, sinó que
aconsegueixen aquesta harmonia
plena de pau que tenen les persones
santes.

Pablo Requena



Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
2514-2557.

Lectures recomanades

— Sant Josepmaria, homilia Perquè
veuran Déu, a: Amics de Déu, 175-189;
homilia Despreniment, a: Amics de
Déu, 110-126.

[1] Francesc, Audiència, 28.11.2018.

[2] Cf. Ga 5, 19-21; Rm 1, 29-31; Col 3, 5.
Sant Pau, després de fer una crida a
abstenir-se de la fornicació, escriu:
«que cadascú sàpiga dominar el seu
propi cos amb santedat i amb
respecte, sense deixar-se endur per
la passió com fan els pagans que no



reconeixen Déu [...], Déu ens ha
cridat a viure santament i no de
manera impura» (1 Te 4, 3-7).
Subratlla la importància dels afectes,
que són l’origen de les accions, i fa
veure la necessitat de purificar-los
per a la vida cristiana.

[3] D’aquesta manera, s’entendrà
fàcilment la diferència entre “sentir”
i “consentir”, referida a una passió o
un moviment determinat de la
sensibilitat. Només quan es consent
amb la voluntat es pot parlar de
pecat (si la matèria era pecaminosa).

[4] «Xapoteges en les temptacions, et
poses en perill, jugues amb la vista i
amb la imaginació, xerres de...
estupideses. —I després t’espanta
que t’assaltin dubtes, escrúpols,
confusions, tristesa i descoratjament.

—M’has de concedir que ets poc
conseqüent» (sant Josepmaria, Solc,
132).



[5] «El desè manament té com a
objectiu la intenció del cor; resumeix,
juntament amb el novè, tots els
preceptes de la llei» (Catecisme,
2534).

[6] «Per la gràcia de Déu, ho
aconsegueix: amb la virtut i el do de
la castedat, ja que la castedat permet
d’estimar amb un cor recte i no
dividit; amb la puresa d’intenció, que
consisteix a tenir present el fi
veritable de l’home: amb mirada
simple, el batejat cerca de trobar i
complir en tot la voluntat de Déu (Cf. 
Rm 12, 2; Col 1, 10); amb la puresa de
la mirada, exterior i interior; amb la
disciplina dels sentiments i de la
imaginació; amb el refús de tota
complaença en els pensaments
impurs que inclinen a desviar-se del
camí dels manaments divins: “la
vista roba el cor als insensats” (Sv 15,
5); amb la pregària» (Catecisme,
2520).



[7] «Els ulls! Pels ulls entren dins
l’ànima moltes iniquitats. —Quantes
experiències com la de David... —Si
guardeu la vista haureu assegurat la
guarda del vostre cor» (sant
Josepmaria, Camí, 183). «Déu meu!
trobo gràcia i bellesa en tot el que
veig: guardaré la vista a tota hora,
per Amor» (sant Josepmaria, Forja,
415).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/tema-34-el-nove-i-
el-dese-manaments/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/tema-34-el-nove-i-el-dese-manaments/
https://opusdei.org/ca/article/tema-34-el-nove-i-el-dese-manaments/
https://opusdei.org/ca/article/tema-34-el-nove-i-el-dese-manaments/

	Tema 34. El novè i el desè manaments

