opusdei.org

Tema 34. El noveiel
desé manaments

El nove i el desé manaments
fan referéncia als actes interns
corresponents als pecats contra
el sise 1 el sete manaments. Els
pecats interns poden deformar
la consciéncia. La lluita contra
els pecats interns és una part de
I’afany cristia per estimar amb
tot el cor, amb tota la ment 1
amb totes les forces. La puresa
de cor significa tenir una
manera santa de sentir.

25/01/2023



Index

* Santificar el mon interior
* Els pecats interns

* La purificacio del cor

* El combat per la puresa i la llibertat
de cor

* Bibliografia basica

* Lectures recomanades

«No desitgis la dona d’un altre. No
cobegis la casa d’un altre, ni el seu
camp, ni el seu esclau, ni la seva
esclava, ni el seu bou, ni el seu ase, ni
res del que li pertany» (Dt 5, 21).

«Tothom qui mira la dona de I’altre
amb desig de posseir-la, ja ha comes
adulteri amb ella en el seu cor» (Mt 5,
28).



Santificar el mon interior

Les paraules de Jesus quan respon a
la pregunta sobre el més important
de la Llei fan veure que la vida moral
no es redueix a fer una seérie d’actes
externs, sino que és quelcom més
profund: «Estima el Senyor, el teu
Déu, amb tot el cor, amb tota I’anima,
amb tot el pensament i amb totes les
forces» (Mc 12, 30). La santedat, que
és sempre un do de Déu, no
consisteix fonamentalment en una
vida sense pecats greus, sin0 en una
vida plena d’amor de Déu; amor que
requereix un ordre i una harmonia
interiors que a I’home 1i és
impossible sense la gracia, pero que
es pot percebre en les persones
santes. Alhora, la correspondencia a
aquest do de Déu és al nostre abast;
tantes i tants germans nostres en la
fe han sabut fer fructificar aquesta
gracia a través del seu esforg
personal: «Senyor, em vas confiar



cinc talents; mira: n’he guanyat cinc
més» (Mt 25, 20).

Aquest ordre i aquesta harmonia
interior és el que es coneix com a
“puresa de cor”, que és lloada per
Jesus en el sermd de la muntanya, i
que a meés ens permet una obertura
particular a I’altre: «Per aquest cami
entrem en la relacio amb l'altre que,
a partir de ’'amor que Déu mostra en
Jesucrist, és una crida a la bellesa de
la fidelitat, de la generositat i de
I’autenticitat. Pero per viure aixi —és
a dir, en la bellesa de la fidelitat, de
la generositat i de ’autenticitat—
necessitem un cor nou, inhabitat per
I’Esperit Sant [...] do dels desitjos
nous (Cf. Rm 8, 6). Desitjar segons
I’Esperit, desitjar al ritme de
I’Esperit, desitjar amb la musica de
I’Esperit (...) Vet aqui el que és el
Decaleg per a nosaltres cristians:
contemplar Crist per obrir-nos a
rebre el seu cor, per rebre els seus



desitjos, per rebre el seu Sant
Esperit»."

L’afecte per les persones i els béns
materials és en certa manera bo,
pero requereix un ordre tenint en
compte el bé global de la persona,
que per al cristia es concreta en
aquest amor a Déu que implica tot
I’home: la seva intel-ligencia, el seu
cor ila resta de facultats. Els béns
materials, tot i que son
imprescindibles com a mitjans, no
son capacgos d’omplir I’aspiracid
d’infinit del cor de ’home, que esta
fet per a Déu i que no se sadolla amb
el benestar material. Aquest
benestar, quan no esta integrat a la
vida segons I’Esperit Sant, moltes
vegades afebleix la intel-ligéncia i el
cor i dificulta estimar veritablement
els altres i reconeixer-ne les
necessitats.

Els pecats interns



El nove i el desé manaments fan
referéencia als actes interns
corresponents als pecats contra el
sise i el sete manaments, que la
tradicié moral classifica dins dels
anomenats pecats interns. De manera
positiva ordenen viure la castedat (el
nove) i el despreniment dels béns
materials (el desé) en els pensaments
1 els desitjos, segons les paraules del
Senyor: «Felicos els nets de cor: ells
veuran Déu!» i «Felicos els pobres en
I’esperit: d’ells és el Regne del

cel!» (Mt 5, 3.8).

La primera questio a la qual caldria
donar resposta és si té sentit parlar
de pecats interns; o dit d’'una altra
manera, per que es qualifica
negativament un exercici de la
intel-ligéncia i de la voluntat que no
es concreta en una accio externa
reprovable?

La resposta no és evident, ja que en
les llistes de pecats que ens ofereix el



Nou Testament hi apareixen sobretot
actes externs (adulteri, fornicacio,
homicidis, idolatria, bruixeries, plets,
ires, etc.). Tanmateix, en aquests
mateixos elencs, també veiem
esmentats, com a pecats, certs actes
interns (enveja, concupiscencia,
avaricia).”

Jesus mateix explica que és del cor de
I’home d’on procedeixen «les
intencions dolentes que el porten a
assassinats, adulteris, relacions
il-legitimes, robatoris, falsos
testimonis, injuries» (Mt 15, 19). I en
I’ambit especific de la castedat
ensenya: «tothom qui mira la dona
de I'altre amb desig de posseir-la, ja
ha comes adulteri amb ella en el seu
cor» (Mt 5, 28). D’aquests textos
prové una anotacio important per a
la moral, ja que fan entendre com la
font de les accions humanes i, per
tant, de la bondat o la maldat de la
persona, rau en els desitjos del cor,
en el que la persona “vol” i tria. La



maldat de I’homicidi, de I’adulteri,
del robatori no es troba
principalment en la fisicitat de
I’accio, o en les seves consequencies
(que tenen també un paper
important), sind en la voluntat (al
cor) de ’homicida, de I’adulter, del
lladre, que, en triar aquesta accio
determinada, I’esta volent: s’esta
determinant en una direccié
contraria a ’amor del proisme i, per
tant, també a ’amor a Déu.

La voluntat es dirigeix sempre al que
percep com un bé, pero de vegades
es tracta d’'un bé aparent, quelcom
que aquiiara no és ordenable al bé
de la persona en el seu conjunt. El
lladre vol una cosa que considera un
bé, pero el fet que aquest objecte
pertanyi a una altra persona fa
impossible que I’eleccio de quedar-
se’l es pugui ordenar al seu bé com a
persona, o el que és el mateix, al fi de
la seva vida. En aquest sentit, no és
necessari ’acte exterior per



determinar la voluntat en un sentit
negatiu. Qui decideix robar un
objecte, encara que després no ho
pugui fer per un imprevist, ha obrat
malament. Ha dut a terme un acte
intern voluntari contra la virtut de la
justicia.

La bondat i la maldat de la persona
coincideixen en la voluntat i, per
tant, estrictament parlant, caldria
utilitzar aquestes categories per
referir-se als desitjos (volguts,
acceptats), no als pensaments. En
parlar de la intel-ligéncia utilitzem
altres categories, com veritable i fals.
Quan el nove manament prohibeix
els “pensaments impurs”, no s’esta
referint a les imatges, o al pensament
per si mateix, sin6 al moviment de la
voluntat que accepta el goig
desordenat que una certa imatge
(interna o externa) li provoca.”

Els pecats interns s’han dividit
tradicionalment en:



—mals pensaments: son la
representacio imaginaria d’un acte
pecaminos sense anim de dur-lo a
terme. Podria arribar a ser un pecat
mortal si es tracta de matéria greu i
es busca o es consent delectar-s’hi;

—mal desig: desig interior i generic
d’una acci6 pecaminosa amb la qual
la persona es complau. No coincideix
amb la intencio clara de dur-lo a
terme (que implica sempre un voler
eficac), tot i que en no pocs casos es
faria si no existissin alguns motius
que frenen la persona (com les
consequencies de I’accio, la dificultat
per dur-lo a terme, etc.);

—goig pecaminds: és la complaenca
deliberada en una acci6 dolenta ja
feta per un mateix o pels altres.
Renova d’alguna manera el pecat en
I’anima.

Els pecats interns tenen menys
gravetat que els pecats externs
corresponents, ja que l’acte extern



generalment manifesta una
voluntarietat més intensa.
Tanmateix, de fet, son molt nocius,
sobretot per a les persones que
busquen el tracte i ’amistat amb
Déu, atés que:

—es cometen amb més facilitat —n’hi
ha prou amb el consentiment de la
voluntat— i les temptacions solen ser
més frequents;

—se’ls presta menys atencio, de
vegades per ignorancia i de vegades
per certa complicitat amb les
passions; no es volen reconeixer com
a pecats, almenys venials, si el
consentiment va ser imperfecte.

Els pecats interns poden deformar la
consciéencia, per exemple, quan
s’admet el pecat venial intern de
manera habitual o amb certa
freqiiencia, encara que es vulgui
evitar el pecat mortal. Aquesta
deformacio pot donar lloc a
manifestacions d’irritabilitat, a faltes



de caritat, a esperit critic, a resignar-
se amb tenir temptacions frequents
sense lluitar-hi tenagment en contra,
etc.”” En alguns casos pot portar fins i
tot a no voler reconeixer els pecats
interns, i a cobrir-los amb desraons
raonades, que acaben confonent
cada vegada més la consciencia. Com
a consequencia, facilment creix
I’amor propi, neixen inquietuds, la
humilitat i la contricio sincera es fan
més costoses i es pot acabar en un
estat de tebiesa.

La lluita contra els pecats interns,
que va configurant una finor i un
equilibri moral a I'interior de la
persona, no té res a veure amb els
escrupols, que suposen una
hipertrofia de la sensibilitat interior i
poden arribar a constituir un
veritable trastorn psiquic.

La lluita contra els pecats interns és
una part de ’afany cristia per
estimar amb tot el cor, amb tota la



ment i amb totes les forces. En
aquest camp ens ajuden:

—Ila frequiéncia de sagraments, que
ens donen o augmenten la gracia, i
ens guareixen de les nostres miseries
quotidianes;

—J’oracio, la mortificacio i el treball,
que busquen sincerament Déu;

—Ila humilitat —que ens permet
reconeixer les nostres miseries sense
desesperar pels nostres errors—1ila
confianca en Déu, sabent que esta
sempre disposat a perdonar-nos;

—el fet d’exercir-nos en la sinceritat
amb Déu, amb nosaltres mateixos i
en la direccio espiritual, fent molta
atencio a ’examen de consciéencia.

La purificaci6 del cor

Aquests dos manaments, agafats en
un sentit ampli, consideren els
mecanismes intims que hi ha a I’arrel



de qualsevol pecat.” En sentit

positiu, aquests manaments
conviden a actuar amb intencid
recta, amb un cor pur. Per aixo tenen
una gran importancia, ja que no es
queden en la consideracio externa de
les accions, sino que consideren la
font de la qual procedeixen aquestes
accions.

Aquests dinamismes interns son
fonamentals en la vida moral
cristiana, en que els dons de I’Esperit
Sant i les virtuts infuses estan
modulades per les disposicions de la
persona. En aquest sentit, tenen una
importancia particular les virtuts
morals, que son disposicions de la
voluntat i de les altres ganes per
obrar el bé. Tenint presents aquests
elements, és possible desterrar certa
caricatura de la vida moral com a
lluita per evitar els pecats, descobrint
I'immens panorama positiu d’esfor¢
per créixer en la virtut (per purificar



el cor) que té existencia humana, 1
en particular la del cristia.

Aquests manaments fan referencia
més especificament als pecats interns
contra les virtuts de la castedat i de
la justicia, que estan ben reflectits en
el text de la Sagrada Escriptura que
parla de «tres menes de mal desig o
de concupiscencia: la cobejanca de la
carn, la cobejanca dels ulls i ’orgull
de la vida (1 Jn 2, 16)» (Catecisme,
2514).

Tot home descobreix al seu interior
algunes tendencies desordenades,
que la tradicio moral ha denominat
concupiscencia. El Catecisme ho
explica parlant de «la revolta que la
“carn” mou contra I’“esperit”. Ve de
la desobediéncia del primer

pecat» (Catecisme, 2515). Després del
pecat original ningu no esta exempt
de la concupiscencia, a excepcio de
Nostre Senyor Jesucrist i de la
Santissima Mare de Déu.



Tot i que la concupiscencia en si
mateixa no és pecat, inclina al pecat,
il’engendra quan no se sotmet a la
rad il-luminada per la fe, amb I’ajuda
de la gracia. Si s’oblida que existeix
la concupiscencia, és facil pensar que
totes les tendéncies que
s’experimenten “son naturals” i que
no hi ha cap mal en deixar-se portar
per aquestes. Molts s’adonen que
aixo és fals en considerar el que
passa, per exemple, amb 'impuls a la
violencia, que es reconeix com
quelcom negatiu que cal evitar.
Tanmateix, en I’ambit de la castedat
no és tan senzill reconeixer que els
estimuls “naturals” moltes vegades
son inadequats. El nove manament
ens ajuda a comprendre que aixo no
és aixi, i que la concupiscencia ha
enfosquit la natura; de manera que el
que s’experimenta com a natural és,
sovint, consequencia del pecat, i cal
dominar-lo. El mateix es podria dir
de I’afany immoderat de riqueses, o



cobdicia, al qual es refereix el desé
manament.

Es important coneixer aquest
desordre causat en nosaltres pel
pecat original i pels nostres pecats
personals, ja que aquest
coneixement:

—ens esperona a resar: nomeés Déu
ens perdona el pecat original, que va
donar origen a la concupiscencia; i,
de la mateixa manera, només amb la
seva ajuda aconseguirem vencer
aquesta tendéncia desordenada; la
gracia de Déu guareix la nostra
naturalesa de les ferides del pecat (a
més d’elevar-la a ’'ordre
sobrenatural);

—ens ensenya a estimar tot el que hi
ha creat, ja que ha sortit bo de les
mans de Déu; son els nostres desitjos
desordenats els que fan que es pugui
fer un mal us dels béns creats.



El combat per la puresaila
llibertat de cor

La puresa de cor significa tenir una
manera santa de sentir. Amb I’ajuda
de Déu i l’esforg personal s’arriba a
ser cada vegada més “nets de cor”:
neteja en “els pensaments” i en els
desitjos. Aquesta neteja o puresa del
cor és una metafora per referir-se a
la llibertat més gran del cor per
estimar.

Pel que fa al nove manament, el
cristia aconsegueix aquesta puresa
amb la gracia de Déu i a través de la
virtut i el do de la castedat, de la
puresa d’intencio, de la puresa de la
mirada i de ’oracio.”

La puresa de la mirada no es queda a
rebutjar la contemplacio d’imatges
clarament inconvenients, sino que
exigeix una purificacio de I'us dels
nostres sentits externs, que ens porti
a mirar el mon i les altres persones
amb visio sobrenatural. Es tracta



d’una lluita positiva que permet a
I’home descobrir la veritable bellesa
de tot el que ha creat, i de manera
particular, la bellesa dels que han
estat plasmats a imatge i semblanca
de Déu."”

«La puresa demana el pudor. Aquest
és una part integrant de la
tempranca. El pudor preserva la
intimitat de la persona. Designa el
refus de descobrir allo que cal
mantenir amagat. S’ordena a la
castedat, la delicadesa de la qual
testimonia. Guia les mirades i els
gestos d’acord amb la dignitat de les
persones i de la seva

unio» (Catecisme, 2521).

Pel que fa als béns materials, la
societat actual fomenta el
consumisme i ’'autoafirmacio
personal amb una forga tan poderosa
que fins i tot posa en perill
I'estabilitat de la familia. SGn moltes
les persones que s’adonen massa



tard que han centrat la seva vida en
la professio, en guanyar diners i
posicio, i han descuidat altres facetes
més importants de la seva existéncia:
la seva relacié amb Déu ila seva
familia.

La importancia exagerada que es
concedeix avui al benestar material
per sobre de molts altres valors no és
senyal de progrés huma; suposa un
empetitiment i un enviliment de
I’home, la dignitat del qual rau a ser
criatura espiritual cridada a la vida
eterna com a fill de Déu (Cf. Lc 12,
19-20).

«El dese manament mana foragitar
I’enveja del cor de

I’home» (Catecisme, 2538). L’enveja
és un pecat capital. «Designa la
tristesa que sentim pel bé d’'un
altre» (Catecisme, 2539). De I’enveja
en poden derivar molts altres pecats:
odi, murmuracio, detraccio,
desobediéncia, etc. L’enveja suposa



un rebuig de la caritat. Per lluitar-hi
en contra hem de viure la virtut de la
benevolencia, que ens porta a
desitjar el bé als altres com a
manifestacio de ’'amor que els tenim.
També ens ajuda en aquesta lluita la
virtut de la humilitat, ja que no s’ha
d’oblidar que I’enveja procedeix
sovint de l’orgull (Cf. Catecisme,
2540).

Per ser capacos d’estimar amb tot el
cor i amb totes les forces es
requereix un ordre interior, que
proporcionen la gracia i les virtuts, i
que no es queda en la simple
continencia, que a tot estirar evita els
pecats més greus, sino que
aconsegueixen aquesta harmonia
plena de pau que tenen les persones
santes.

Pablo Requena




Bibliografia basica

— Catecisme de ’Església Catolica,
2514-2557.

Lectures recomanades

— Sant Josepmaria, homilia Perque
veuran Déu, a: Amics de Déu, 175-189;
homilia Despreniment, a: Amics de
Déu, 110-126.

™M Francesc, Audiéncia, 28.11.2018.

“I'Cf. Ga 5,19-21; Rm 1, 29-31; Col 3, 5.
Sant Pau, després de fer una crida a
abstenir-se de la fornicacio, escriu:
«que cadascu sapiga dominar el seu
propi cos amb santedat i amb
respecte, sense deixar-se endur per
la passio com fan els pagans que no



reconeixen Déu [...], Déu ens ha
cridat a viure santament i no de
manera impura» (1 Te 4, 3-7).
Subratlla la importancia dels afectes,
que son l'origen de les accions, i fa
veure la necessitat de purificar-los
per a la vida cristiana.

¥ D’aquesta manera, s’entendra
facilment la diferencia entre “sentir”
i “consentir”, referida a una passio o
un moviment determinat de la
sensibilitat. Només quan es consent
amb la voluntat es pot parlar de
pecat (si la materia era pecaminosa).

" «Xapoteges en les temptacions, et
poses en perill, jugues amb la vista 1
amb la imaginacio, xerres de...
estupideses. —I després t’espanta
que t’assaltin dubtes, escrupols,
confusions, tristesa i descoratjament.

—M’has de concedir que ets poc
consequent» (sant Josepmaria, Solc,
132).



Bl «E]l desé manament té com a
objectiu la intenci6 del cor; resumeix,
juntament amb el nove, tots els
preceptes de la llei» (Catecisme,
2534).

 «Per la gracia de Déu, ho
aconsegueix: amb la virtut i el do de
la castedat, ja que la castedat permet
d’estimar amb un cor recte i no
dividit; amb la puresa d’intencio, que
consisteix a tenir present el fi
veritable de I’home: amb mirada
simple, el batejat cerca de trobar i
complir en tot la voluntat de Déu (Cf.
Rm 12, 2; Col 1, 10); amb la puresa de
la mirada, exterior 1 interior; amb la
disciplina dels sentiments i de la
imaginacio; amb el refus de tota
complaenca en els pensaments
impurs que inclinen a desviar-se del
cami dels manaments divins: “la
vista roba el cor als insensats” (Sv 15,
5); amb la pregaria» (Catecisme,
2520).



! «Els ulls! Pels ulls entren dins
I’anima moltes iniquitats. —Quantes
experiencies com la de David... —Si
guardeu la vista haureu assegurat la
guarda del vostre cor» (sant
Josepmaria, Cami, 183). «Déu meu!
trobo gracia i bellesa en tot el que
veig: guardaré la vista a tota hora,
per Amor» (sant Josepmaria, Forja,
415).

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/tema-34-el-nove-i-
el-dese-manaments/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/tema-34-el-nove-i-el-dese-manaments/
https://opusdei.org/ca/article/tema-34-el-nove-i-el-dese-manaments/
https://opusdei.org/ca/article/tema-34-el-nove-i-el-dese-manaments/

	Tema 34. El novè i el desè manaments

