
opusdei.org

Tema 31. El cinquè
manament

Ningú en cap circumstància no
pot reivindicar per a ell el dret
de destruir directament un
ésser humà innocent. El cinquè
manament també prohibeix
colpejar, ferir o fer qualsevol
dany injust a un mateix i als
altres al cos, bé directament, bé
a través d’altres persones; així
com ofendre’l amb paraules
injurioses o voler-li mal. En
relació amb l’avortament i
l’eutanàsia cal recordar que el
respecte de la vida ha de ser
reconegut com el confí que cap
activitat individual o estatal pot
superar.



25/01/2023

Índex

• La vida humana és sagrada

• El deure moral de conservar la vida
i la salut

• L’avortament

• El suïcidi i l’eutanàsia

• La pena de mort

• Bibliografia bàsica

La vida humana és sagrada

«La vida humana és sagrada, perquè,
des del seu origen, suposa l’acció
creadora de Déu i sempre es manté
en una relació especial amb el



Creador, el seu únic fi [...]; ningú en
cap circumstància no pot reivindicar
per a ell el dret de destruir
directament un ésser humà
innocent» (Catecisme, 2258).

L’home ha estat creat a imatge i
semblança de Déu (Cf. Gn 1, 26-27).
És algú singular: l’única criatura
d’aquest món a la qual Déu estima
per si mateixa.[1] Està destinat a
conèixer i estimar Déu eternament.
Aquí arrela el fonament últim de la
sacralitat i de la dignitat humana; i
en el seu vessant moral, del
manament “no mataràs”. L’encíclica 
Evangelium vitae (1995), que ofereix
una bonica meditació sobre el valor
de la vida humana i la seva crida a la
vida eterna de comunió amb Déu,
explica que «de la sacralitat de la
vida deriva el seu caràcter
inviolable» (núm. 40). Després del
diluvi, en l’aliança amb Noè, apareix
clarament establerta la imatge de



Déu com a base de la condemna de
l’homicidi (Cf. Gn 9, 6).

Deixar la vida en mans de l’home
implica un poder de disposició, que
comporta saber-lo administrar com
una col·laboració amb Déu. Això
exigeix una actitud d’amor i de
servei, i no de domini arbitrari: es
tracta d’un senyoriu ministerial, no
absolut, reflex del senyoriu únic i
infinit de Déu.[2]

El llibre del Gènesi presenta l’abús
contra la vida humana com una
conseqüència del pecat original.
Jahvè es manifesta sempre com a
protector de la vida: fins i tot de la de
Caín, després que matés el seu germà
Abel. Ningú no ha de fer justícia pel
seu compte, i ningú no es pot atorgar
el dret de disposar de la vida dels
altres (Cf. Gn 4, 13-15).

Tot i que aquest manament fa
referència específicament als éssers
humans, ens recorda la necessitat de



tenir cura de la resta de criatures
vivents i de la nostra casa comuna. A
l’encíclica Laudato sí (2015) es
llegeix: «Quan el cor està
autènticament obert a una comunió
universal, res ni ningú no està exclòs
d’aquesta fraternitat. Per consegüent,
també és veritat que la indiferència o
la crueltat davant les altres criatures
d’aquest món sempre acaben
traslladant-se d’alguna manera al
tracte que donem a altres éssers
humans. El cor és un de sol, i la
mateixa misèria que porta a
maltractar un animal no triga a
manifestar-se en la relació amb les
altres persones. Tot acarnissament
amb qualsevol criatura “és contrari a
la dignitat humana”» (núm. 92).

Aquest manament, com la resta,
troba la seva plenitud de sentit en
Jesucrist, i concretament en el sermó
de la muntanya: «Ja sabeu que es va
dir als antics: “No matis”, i el qui
mati serà condemnat pel tribunal.



Doncs jo us dic: El qui s’irriti amb el
seu germà serà condemnat pel
tribunal; el qui l’insulti serà
condemnat pel Sanedrí, i el qui el
maleeixi acabarà al foc de l’infern.
Per això, si en el moment de
presentar la teva ofrena a l’altar, allí
et recordes que el teu germà té
alguna cosa contra tu, deixa allí
mateix, davant l’altar, la teva ofrena i
ves primer a fer les paus amb el teu
germà; ja tornaràs després a
presentar la teva ofrena» (Mt 5,
21-24). El manament de salvaguardar
la vida de l’home «conté el seu
aspecte més profund en l’exigència
de veneració i amor envers cada
persona i la seva vida».[3]

El deure moral de conservar la
vida i la salut

La vida humana es rep com un do de
Déu molt preuat que s’ha de protegir
i conservar. El Catecisme explica que
hem de cuidar de la salut de manera



raonable, tenint sempre en compte
les necessitats dels altres i del bé
comú (núm. 2288). Alhora, recorda
que no és un valor absolut: la moral
cristiana s’oposa a una concepció
neopagana que promou el culte al
cos, i que pot conduir a la perversió
de les relacions humanes (núm.
2289).

«La virtut de la temprança disposa a 
evitar tota mena d’excessos, l’abús del
menjar, de l’alcohol, del tabac i dels
medicaments. Els qui en estat
d’embriaguesa, o per gust immoderat
de la velocitat, posen en perill la
seguretat dels altres i la seva pròpia a
les carreteres, al mar o a l’aire, es fan
greument culpables» (núm. 2290).
Per això, també, l’ús de drogues és
una falta greu, ja que suposa un dany
greu per a la salut (núm. 2291).

La carta Samaritanus bonificació
(2020) explica que el
desenvolupament de la medicina ens



ajuda en el nostre deure de
conservar i cuidar la vida i la salut.
Alhora, ens recorda la necessitat
d’utilitzar totes les possibilitats
diagnòstiques i terapèutiques amb
una capacitat sàvia de discerniment
moral, a fi d’evitar tot allò que pugui
ser desproporcionat i, fins i tot,
deshumanitzant.

En aquest context, la reflexió es mou
sobre els trasplantaments d’òrgans.
L’Església ensenya que la donació
d’òrgans per a trasplantaments és
legítima i pot ser un acte de caritat, si
es tracta d’una acció plenament
lliure i gratuïta,[4] i respecta l’ordre
de la justícia i de la caritat. «Una
persona només pot donar una cosa
de la qual es pot privar sense cap
perill o dany greu per a la seva vida o
identitat personal, i per una raó justa
i proporcionada. És obvi que els
òrgans vitals només es poden donar
després de la mort».[5]



El cinquè precepte mana no matar.
També condemna colpejar, ferir o fer
qualsevol dany injust a un mateix i
als altres al cos, bé directament, bé a
través d’altres persones; així com
ofendre’l amb paraules injurioses o
voler-li mal. En aquest manament es
prohibeix igualment matar-se
(suïcidi). L’encíclica Evangelium vitae
dedica la tercera part a tractar els
atemptats contra la vida, i recull la
tradició moral anterior. En aquesta
secció apareix de manera solemne la
condemna de l’homicidi voluntari, de
l’avortament i de l’eutanàsia.

«El cinquè manament prohibeix com
a greument pecaminós l’homicidi 
directe i voluntari. L’assassí i els qui
col·laboren voluntàriament a
l’assassinat cometen un pecat que
clama venjança al cel (Cf. Gn 4,
19)» (Catecisme, 2268).[6]

L’Evangelium vitae ha formulat de
manera definitiva i infal·lible la
norma negativa següent: «amb



l’autoritat conferida per Crist a Pere i
als seus successors, en comunió amb
els bisbes de l’Església catòlica,
confirmo que l’eliminació directa i
voluntària d’un ésser humà innocent
és sempre greument immoral.
Aquesta doctrina, fonamentada en
aquella llei no escrita que cada home
—tenint en compte la raó— troba al
seu cor (Cf. Rm 2, 14-15), és
corroborada per la Sagrada
Escriptura, transmesa per la tradició
de l’Església i ensenyada pel
magisteri ordinari i universal».[7]

Aquesta condemna no exclou la
possibilitat de la legítima defensa,
que de vegades apareix com una
veritable paradoxa. Com també
ensenya l’Evangelium vitae, «la
legítima defensa pot ser no només un
dret, sinó també un deure greu, per a
qui és responsable de la vida d’un
altre, del bé comú de la família o de
la societat. Per desgràcia, passa que
la necessitat d’evitar que l’agressor



causi mal de vegades en comporta
l’eliminació» (núm. 55).

L’avortament

«La vida humana s’ha de respectar i
protegir d’una manera absoluta des
del moment de la
concepció» (Catecisme, 2270). Per
això, «l’avortament directe, és a dir, 
volgut com un fi o com un mitjà, és
sempre un desordre moral greu, en
tant que eliminació deliberada d’un
ésser humà innocent».[8] «Cap
circumstància, cap finalitat, cap llei
del món no podrà mai fer lícit un
acte que és intrínsecament il·lícit,
perquè és contrari a la llei de Déu,
escrita al cor de cada home,
recognoscible per la mateixa raó i
proclamada per l’Església».[9]

En el context social de molts països,
l’avortament es considera un dret i
mitjà indispensable per continuar
millorant la salut reproductiva de les
dones. Això provoca una dificultat



per entendre els ensenyaments de
l’Església i és una de les raons que
explica que moltes persones
acudeixin a aquestes intervencions
amb ignorància, que no poques
vegades és invencible. A més, davant
de l’embaràs no desitjat, la pressió
social i familiar pot ser tan gran que
sovint la responsabilitat personal de
la dona que acudeix a l’avortament
està disminuïda.

Són per això dignes de lloança totes
les iniciatives que ajuden les mares a
continuar amb l’embaràs, sobretot
quan ha d’afrontar dificultats
particulars. En aquest àmbit l’Estat té
un paper de primer ordre, ja que es
tracta de la defensa d’una població
especialment vulnerable. També és
molt lloable el treball que es fa per
informar adequadament sobre la
realitat de l’avortament i les seves
conseqüències psicològiques i
existencials negatives —de vegades



greus— que incideixen en la vida de
les dones que trien aquesta opció.

El suïcidi i l’eutanàsia

Alguns pensen erròniament que la
prohibició de no matar fa referència
només als altres, però que el
cristianisme no seria contrari al
suïcidi, almenys en algunes
circumstàncies, dient que no hi ha
cap condemna explícita en la
Sagrada Escriptura. Tanmateix, com
recorda l’Evangelium vitae (núm. 66),
«el suïcidi és sempre moralment
inacceptable, igual com l’homicidi.
La tradició de l’Església sempre l’ha
rebutjat com a decisió greument
dolenta». El Catecisme ho explica
assenyalant que «és greument
contrari a l’amor just que ens devem
a nosaltres mateixos. Ofèn igualment
l’amor al proïsme, ja que trenca
injustament els llaços de solidaritat
amb les societats familiar, nacional i
humana, amb les quals tenim



obligacions. El suïcidi és contrari a
l’amor al Déu vivent» (núm. 2281).[10]

Quelcom diferent és preferir la mort
d’un mateix per salvar la vida d’un
altre, la qual cosa suposa un acte de
caritat heroica.

És veritat que alguns
condicionaments psicològics,
culturals i socials poden atenuar o,
fins i tot, anul·lar la responsabilitat
subjectiva del gest suïcida, i l’Església
encomana a Déu les ànimes de les
persones que han arribat a aquest
acte extrem. Tanmateix, això no vol
dir que es justifiqui l’opció de
provocar intencionalment la mort
d’un mateix.

En els últims decennis, al suïcidi se li
ha afegit l’eutanàsia, en què una
tercera persona efectua l’acció letal,
a petició de la persona interessada.
Per eutanàsia en sentit veritable i
propi s’ha d’entendre una acció o
una omissió que per la seva



naturalesa i en la intenció causa la
mort, a fi d’eliminar qualsevol dolor.
L’Església ha ensenyat sempre que es
tracta d’«una violació greu de la llei
de Déu, en tant que eliminació
deliberada i moralment inacceptable
d’una persona humana [...]. Aquesta
pràctica comporta, segons les
circumstàncies, la malícia pròpia del
suïcidi o de l’homicidi».[11] Es tracta
d’una de les conseqüències,
greument contràries a la dignitat de
la persona humana, a les quals pot
portar l’hedonisme i la pèrdua del
sentit cristià del dolor.

És important distingir l’eutanàsia
d’altres accions que es duen a terme
en el marc d’una assistència mèdica
adequada al final de la vida, com la
interrupció d’alguns tractaments,
que es consideren en un cert
moment extraordinaris o
desproporcionats per als objectius
que es pretenen. També és diferent
de l’anomenada “sedació pal·liativa”,



que és una eina terapèutica per a
algunes situacions terminals en què
els tractaments ordinaris no són
suficients per evitar greus sofriments
al pacient. De vegades no és fàcil
determinar quines són les eleccions
més adequades. Per aquest motiu, la
carta Samaritanus bonus ofereix
alguns criteris que poden ajudar a
fer bones decisions.

En relació amb l’avortament i
l’eutanàsia cal recordar que el
respecte de la vida ha de ser
reconegut com el confí que cap
activitat individual o estatal no pot
superar. El dret inalienable de tota
persona humana innocent a la vida
és un element constitutiu de la
societat civil i de la seva legislació i,
com a tal, tant la societat com
l’autoritat política l’han de
reconèixer i respectar (Cf. Catecisme,
2273).[12]



Per això, les lleis que permeten
l’avortament “no només no creen cap
obligació de consciència, sinó que, al
contrari, n’estableixen una de greu i
necessita obligació d’oposar-s’hi
mitjançant l’objecció de consciència”.
[13]

La pena de mort

Durant segles s’ha justificat la pena
de mort com un mitjà eficaç per
garantir la defensa del bé comú, i
fins i tot com a manera de restituir la
justícia en casos de delictes greus. El
magisteri de l’Església ha anat
evolucionant progressivament, tenint
en compte les sempre millors
possibilitats de protegir el bé comú
dels ciutadans a través de sistemes
de detenció adequats, fins a arribar a
la formulació actual del Catecisme
(núm. 2267), que considera
inadmissible la pena de mort perquè
atempta contra la inviolabilitat i la
dignitat de la persona, i assenyala



que l’Església es compromet a abolir-
la totalment a tot el món.

Els segrestos i la presa d’ostatges són
moralment il·lícits: consisteix a
tractar les persones només com a
mitjans per obtenir finalitats
diverses, i privar-les injustament de
la llibertat. També són greument
contraris a la justícia i a la caritat el
terrorisme i la tortura.

«Fora d’indicacions mèdiques
estrictament terapèutiques,
l’amputació, la mutilació o
l’esterilització directament
voluntàries de persones innocents
són contràries a la llei
moral» (Catecisme, 2297).

El Catecisme, quan tracta el 5è
manament, després d’esmentar les
ofenses al cos de les persones fa una
referència a les “ofenses de l’ànima”,
i esmenta l’escàndol. Jesús ja l’havia
condemnat predicant als seus
deixebles: «Però al qui fa caure en



pecat un d’aquests petits que creuen
en mi, més li valdria que li pengessin
al coll una mola de molí i
l’enfonsessin enmig del mar» (Mt 18,
6). Es tracta de «l’actitud o el
comportament que duu els altres a
fer el mal».[14] És una falta greu, ja
que arrossega els altres, tant per una
acció com per una omissió, a cometre
un pecat. Es pot causar escàndol per
comentaris injustos, per la promoció
d’espectacles, llibres i revistes
immorals, per seguir modes
contràries al pudor, etc.[15]

L’encíclica Fratelli tutti (2020)
convida a considerar «una fraternitat
oberta, que permet reconèixer,
valorar i estimar cada persona més
enllà de la proximitat física, més
enllà del lloc de l’univers on hagi
nascut o on habiti» (núm. 1). Aquesta
fraternitat és capaç de fundar una
autèntica pau social i internacional.



«Feliços els qui treballen per la pau:
Déu els anomenarà fills seus» (Mt 5,
9). Una característica de l’esperit de
filiació divina és ser sembradors de
pau i d’alegria.[16] «No es pot tenir pau
a la terra sense la salvaguarda dels
béns de les persones, la lliure
comunicació entre els éssers
humans, el respecte de la dignitat de
les persones i dels pobles i la pràctica
assídua de la fraternitat [...]. És obra
de la justícia (Cf. Is 32, 17) i efecte de
la caritat» (Catecisme, 2304).

La història de la humanitat ha vist, i
continua contemplant, tantes guerres
que promouen destrucció i odi. Tot i
que de vegades es presenten com a
esdeveniments irremeiables, són
«falses respostes, que no resolen els
problemes que pretenen superar i
que en definitiva no fan més que
afegir nous factors de destrucció en
el teixit de la societat nacional i
universal».[17] «A causa dels mals i de
les injustícies que la guerra



comporta, l’Església exhorta amb
insistència a pregar i a actuar perquè
la Bondat divina ens alliberi de
l’antiga servitud de la guerra (Cf.
Concili Vaticà II, Gaudium et spes, 81,
4)» (Catecisme, 2307). El Catecisme
explica que hi ha una «legítima
defensa mitjançant la força militar».
Però «la gravetat d’una tal decisió la
sotmet a unes decisions estrictes de
legitimitat moral» (Catecisme, 2309). I
assenyala: «Cal a la vegada: que el
dany infligit per l’agressor a la nació
o a la comunitat de les nacions sigui
durable, greu i cert; que tots els altres
mitjans adoptats per posar-hi fi
hagin resultat impracticables o
ineficaços; que es donin totes les
condicions serioses d’èxit; que l’ús de
les armes no ocasioni mals i
desordres més greus que el dany que
es vol eliminar. La potència dels
mitjans moderns de destrucció pesa
terriblement en l’apreciació
d’aquesta condició».[18]



La cursa d’armaments, «lluny
d’eliminar les causes de la guerra,
corre el risc d’agreujar-les. Les
despeses de riqueses fabuloses en la
preparació d’armes cada dia noves
impedeix de portar ajuda als pobles
necessitats; posa traves al
desenvolupament dels
pobles» (Catecisme, 2315). La cursa
d’armaments «és una plaga
gravíssima de la humanitat i fereix
intolerablement els pobres» (Concili
Vaticà II, Gaudium et spes, 81). Les
autoritats tenen el dret i el deure de
regular la producció i el comerç
d’armes (Cf. Catecisme, 2316).[19]

Pablo Requena / Pau Agulles

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
2258-2330.



— Joan Pau II, Evangelium vitae,
25.III.95, cap. III.

[1] Cf. Concili Vaticà II, Gaudium et
spes, 24.

[2] Joan Pau II, Evangelium vitae,
25.III.95, 52.

[3] Ibídem, 41.

[4] Cf. Joan Pau II, Discurs, 22.6.1991,
3; Catecisme, 2301.

[5] Ibídem, 4.

[6] També «prohibeix tot allò que es fa
amb la intenció de provocar 
indirectament la mort d’una persona.
La llei moral prohibeix d’exposar
algú, sense raó greu, a un risc mortal,
així com de negar l’assistència a una
persona en perill» (Catecisme, 2269).

[7] Joan Pau II, Evangelium vitae, 57.



[8] Ibídem, 62.

[9] Ibídem, 62. És tal la gravetat del
crim de l’avortament, que l’Església
sanciona aquest delicte amb pena
canònica d’excomunió latae
sententiae (Cf. Catecisme, 2272).

[10] Tanmateix, «no hem de
desesperar de la salvació eterna de
les persones que s’han donat la mort.
Déu els pot procurar, pels camins
que només ell sap, l’ocasió d’un
penediment saludable. L’Església
prega per les persones que han
atemptat contra la seva pròpia
vida» (Catecisme, 2283).

[11] Joan Pau II, Evangelium vitae, 65.

[12] «Aquests drets de l’home no estan
subordinats ni als individus ni als
pares, i tampoc no són una concessió
de la societat o de l’Estat: pertanyen a
la natura humana i són inherents a
la persona en virtut de l’acte creador
que l’ha originada [...]. Quan una llei



positiva priva una categoria d’éssers
humans de la protecció que
l’ordenament civil els deu, l’Estat
nega la igualtat de tothom davant de
la llei. Quan l’Estat no posa el seu
poder al servei dels drets de tot
ciutadà, i particularment de qui és
més dèbil, es trenquen els fonaments
mateixos de l’estat de
dret” (Congregació per a la Doctrina
de la Fe,Donum vitae, 22.II.87, 3).

«Quin munt de crims que es cometen
en nom de la justícia! Si tu
venguessis armes de foc i algú te’n
volgués comprar una per a matar la
teva mare, la hi vendries?... I doncs,
que no et donava potser el preu
just?...

Catedràtic, periodista, polític, home
de diplomàcia: mediteu» (sant
Josepmaria, Camí, 400).

[13] Joan Pau II, Evangelium vitae, 73.

[14] Catecisme, 2284.



[15] «Així es fan culpables d’escàndol
els qui institueixen lleis o estructures
socials que porten a la degradació
dels costums i a la corrupció de la
vida religiosa, o a “condicions socials
que, voluntàriament o no, fan difícil i
pràcticament impossible una
conducta cristiana conforme als
manaments” (Pius XII, Discurs, 1.VI.
1941)» (Catecisme, 2286).

[16] Cf. Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 124.

[17] Francesc, Fratelli tutti, 255.

[18] Aquests són els elements
tradicionals en la doctrina
anomenada de la “guerra justa”.
L’apreciació d’aquestes condicions de
legitimitat moral pertany al judici
prudencial dels qui tenen la càrrega
del bé comú» (Catecisme, 2309). A
més, «hi ha l’obligació moral de
negar-se a complir les ordres que
manen un genocidi» (Catecisme,
2313).



[19] Francesc, Fratelli tutti, 256-262.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/tema-31-el-
cinque-manament/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/tema-31-el-cinque-manament/
https://opusdei.org/ca/article/tema-31-el-cinque-manament/
https://opusdei.org/ca/article/tema-31-el-cinque-manament/

	Tema 31. El cinquè manament

