
opusdei.org

Tema 3. El
desenvolupament de
la Revelació

Déu s’ha revelat a poc a poc a
l’home i ha culminat la seva
revelació amb l’encarnació.
Crist va constituir l’Església,
que és la que manté viva la seva
memòria i el presenta com el
que, després de viure en aquest
món, ha ressuscitat i està entre
nosaltres per sempre. I aquesta
missió la fa custodiant la
paraula de Déu, que recullen les
Sagrades Escriptures;
transmetent la Tradició, i
ensenyant, il·luminada per
l’Esperit Sant, com viure



cristianament en cada època
(Magisteri).

25/01/2023

Índex

• El desenvolupament de la
Revelació: des d’Abraham fins a
Jesucrist

• La constitució de l’Església

• La Sagrada Escriptura, la Tradició i
el Magisteri

• Com interpretar la Bíblia

• Bibliografia bàsica



El desenvolupament de la
Revelació: des d’Abraham fins a
Jesucrist

La Revelació comença amb la creació
mateixa de l’home. La Sagrada
Escriptura ens diu que Adam i Eva,
els nostres primers pares, ja
mantenien una relació i un diàleg
amb Déu. Tenien certa familiaritat
amb ell, com s’observa a les primeres
escenes del llibre del Gènesi. Això és
lògic si es té en compte que havien
estat creats per viure en comunió
amb Déu. Aquesta familiaritat es
perd amb el pecat; a partir de llavors
va ser força difícil per a l’home
descobrir Déu en la vida personal i
en l’entorn social. Tanmateix, Déu va
prometre als primers pares que el
pecat seria vençut un dia pel
«llinatge de la dona» (Gn 3, 15):
d’aquesta manera va anunciar l’obra
redemptora de Crist, que es va
preparar amb la història de la
salvació precedent.



La Bíblia, en aquests relats dels
orígens, no pretén narrar amb detall
els esdeveniments històrics, sinó
proporcionar ensenyaments
essencials sobre l’home i la seva
relació fundacional amb Déu,
expressats en imatges i narracions,
sobre el valor històric dels quals és
difícil emetre un judici definitiu. Per
aquest motiu, no és estrany que la
mateixa Bíblia no tingui cap
dificultat a juxtaposar narracions,
que difereixen en els detalls, dels
mateixos esdeveniments (per
exemple, el llibre del Gènesi presenta
dos relats diversos de la creació de
l’home i la dona). D’aquesta manera,
podem extreure nombrosos
ensenyaments dels diferents relats
bíblics dels orígens, sense necessitat
de pensar que tots els fets narrats
van passar exactament així.

El llibre del Gènesi també ens explica
que, després d’aquest primer pecat,
el món va experimentar una gran



abundància de desordre i
d’injustícia, que Déu va contemplar
amb menyspreu. Això va donar lloc a
la història del diluvi, en què
l’Escriptura veu el càstig de Déu pels
nombrosos pecats dels homes.
Tanmateix, després del diluvi, Déu va
renovar l’amistat amb Noè i la seva
família —que es van salvar del diluvi
perquè s’havien comportat amb
justícia—, i a través d’ells amb tota la
creació. Va renovar amb Noè la
relació que havia volgut tenir amb
Adam, Eva i els seus descendents.
Déu sabia que, tot i que el cor de
l’home estava inclinat al pecat, la
creació valia la pena, era bona, i va
demanar als homes que creixessin i
es multipliquessin, de la mateixa
manera que ho havia demanat a
Adam. Amb la història de Noè, Déu
va donar a la criatura humana una
segona possibilitat de viure en
amistat amb ell.



Tanmateix, el veritable punt de
partida de la història de la salvació
va tenir lloc segles després, amb el
pacte que Déu va fer amb Abraham.
Aquí ja hi trobem una elecció per
part de Déu. Abraham va reconèixer
Déu com a únic Senyor, el va obeir
amb gran fe, i Déu va destinar
Abraham a ser «pare d’una multitud
de pobles» (Gn 17, 5). Així, Déu va
començar la tasca de reunir sota un
sol cap la humanitat dispersa pel
pecat. Dues generacions més tard,
Déu va fer canviar de nom Jacob: el
va anomenar Israel, i els seus dotze
fills van ser les bases del poble
d’Israel: les dotze tribus d’Israel.

Diversos segles més tard, a l’època de
Moisès, aquesta història de Déu amb
els homes va adquirir una dimensió
més visible i compromesa. El Déu
d’Abraham i dels patriarques va fer
d’Israel el seu poble i el va alliberar
de l’esclavitud dels egipcis. Déu va
fer una aliança amb Moisès i va



posar el poble sota la seva protecció i
les seves lleis, i el poble va acceptar
solemnement aquesta aliança i es va
comprometre a servir el Senyor i a
donar-li culte. En la travessia del mar
Roig i en la marxa pel desert del
Sinaí, en l’arribada a la terra
promesa i en la construcció del regne
de David, Israel va experimentar una
vegada i una altra que Déu estava
amb ell, perquè Israel és el seu poble,
que Ell mateix ha format entre tots
els altres i que li pertany com «un
reialme sacerdotal i una nació
santa» (Ex 19, 6).

Durant els segles successius, Déu no
va deixar que aquesta aliança
decaigués, sinó que, per mitjà dels
profetes, va guiar el seu poble a
l’esperança d’una salvació última i
definitiva. Quan el poble perdia el
camí i oblidava el seu compromís
amb l’aliança, Déu suscitava servents
seus amb la tasca de reconduir el
poble a l’obediència i a la justícia. Els



profetes van animar i van confortar
el poble en l’esperança, però també
el van advertir del perill d’una
confiança falsa en la seva condició
d’elegit, perquè aquesta elecció, si no
era corresposta, es podia
transformar en judici, en càstig de
Déu pel pecat. Dos esdeveniments
tenen, en particular, el caràcter de
càstig: la caiguda del regne del Nord
(deu de les dotze tribus d’Israel) l’any
722 aC i l’exili del regne del Sud (les
altres dues tribus que s’havien
separat segles abans), juntament
amb la destrucció de la seva capital,
Jerusalem, l’any 587 aC. Llavors
Israel va perdre la seva autonomia
com a poble. Va viure a l’exili, en una
terra ocupada. Tanmateix, el Senyor
el va castigar, però no el va
abandonar. El llibre d’Isaïes ens
informa del retorn del poble de l’exili
de Babilònia a la mateixa terra, la
refundació del poble; una refundació
que només va ser parcial, perquè
molts van quedar dispersos.



En tot aquest camí de Déu amb
Israel, el poble va aprendre a
conèixer Déu, va saber de la seva
fidelitat i va mantenir l’esperança
que Ell compliria les promeses d’una
salvació última i definitiva a través
d’un rei, un descendent de David,
que, al final dels temps, hauria de
constituir una nova Aliança. Una
aliança que no s’escriuria en taules
de pedra, com l’antiga: Déu mateix
l’escriuria al cor dels fidels per la
presència i l’acció de l’Esperit Sant.
Arribaria el dia en què tots els pobles
hi anirien en massa, atrets per la
resplendor de la nova Jerusalem, i
reconeixerien el Déu d’Israel. Seria el
dia de la pau perpètua i del món unit
sota un únic Déu.

A través de tot aquest procés amb les
seves diferents etapes, Déu va
preparar el seu poble per a la
Revelació definitiva en Jesucrist. Ell
és el compliment de les promeses de
l’Antic Testament i amb ell arriba la



renovació anunciada del final dels
temps. Durant la seva vida sobre la
terra, Jesús va comunicar als homes
dimensions noves i insospitades de
Déu. Es va referir sempre al Déu de
l’Antic Testament, dels Patriarques,
dels profetes i dels reis, i la seva
predicació va tenir el segell del
llenguatge i de les idees que el poble
d’Israel havia compartit durant
segles. Tanmateix, la seva predicació
sobre Déu, fins i tot trobant
paral·lelismes en els textos
veterotestamentaris i en el
pensament jueu de la seva època,
tenia un accent completament nou i,
per tant, era inconfusible i única.
Jesús va proclamar que el Regne de
Déu esperat en l’Antic Testament ja
era molt proper, més encara, es feia
present en les seves paraules, en les
seves obres i en la seva mateixa
Persona.

La constitució de l’Església



«El Senyor Jesús, després d’haver fet
oració al Pare, va cridar els qui va
voler i anaren cap a ell; en va
designar dotze perquè estiguessin
amb ell i per enviar-los a predicar el
Regne de Déu» (Lumen gentium, 19).
Jesús desitjava que, en acabar la seva
missió al món, aquests deixebles la
poguessin continuar i evangelitzessin
totes les nacions. Per a això, va
instituir el grup dels apòstols i va
posar-hi Pere com a cap. A l’Última
Cena, els va introduir en els misteris
del seu cos i de la seva sang donats
en sacrifici, i els va demanar que els
actualitzessin en el futur. Els va
constituir testimonis de la seva
Resurrecció i els va enviar l’Esperit
Sant perquè els enfortís en la missió.
Quedava així plenament constituïda
l’Església, que era el lloc on els
homes de cada època podien trobar
Crist i seguir-lo pel camí que porta a
la vida eterna.



L’Església manté sempre viva la
memòria de Crist i el presenta, no
com un ésser del passat, sinó com el
que, havent viscut en aquest món en
una època determinada, ha
ressuscitat i està entre nosaltres per
sempre.

La Sagrada Escriptura, la Tradició i
el Magisteri

a) La Sagrada Escriptura

El poble d’Israel, sota inspiració
divina, va posar per escrit al llarg
dels segles el testimoni de la
Revelació de Déu feta als Patriarques,
als profetes i a persones justes i
rectes. L’Església acull i venera
aquestes Escriptures, que van
constituir la preparació pensada per
Déu per a la gran Revelació de
Jesucrist. A més, també els apòstols i
els primers deixebles de Jesús van
posar per escrit el testimoni de la
vida i de l’obra de Crist, i van ser
testimonis del seu caminar terrenal i,



de manera particular, del misteri
pasqual de la seva mort i resurrecció.
Així van donar origen als llibres del
Nou Testament, que completen i
porten a la plenitud els de l’Antic. El
que a l’Antic Testament estava
preparat i proclamat en símbols i
figures, el Nou ho testimonia
desplegant la veritat que contenen
els esdeveniments de la història de
Jesús.

Els llibres sagrats no es funden
només en el record o el testimoni
humà del que Déu va fer a Israel i,
sobretot, del que va obrar per mitjà
de Crist; tenen un fonament més
profund, perquè el seu origen últim
és l’acció de l’Esperit Sant, que va
il·luminar els escriptors humans i els
va sostenir amb la seva inspiració i
les seves llums. Per aquest motiu,
l’Església considera que la Sagrada
Escriptura no és, principalment, una
paraula humana de gran valor, sinó
que és veritable Paraula de Déu, i



venera les Escriptures com a santes i
sagrades. Tanmateix, això no vol dir
que Déu hagi “dictat” el text als
autors dels llibres; el que vol dir és
que es va valer d’homes que,
utilitzant de les seves facultats i
mitjans, van deixar que Déu obrés en
ells i per mitjà d’ells, i així «van
escriure com a veritables autors tot i
només allò que ell volia» (Catecisme,
106).

En aquest sentit, en els llibres sagrats
també hi ha presents les limitacions
culturals, filosòfiques i teològiques
dels autors, que van escriure en
moments i cultures diversos. Però
això no és realment un problema per
tenir fe en la veritat que transmeten,
perquè aquesta veritat és d’ordre
religiós, és a dir, no fa referència a
una visió científica del món, ni a una
crònica exacta i precisa de la història
humana o a una saviesa enigmàtica;
es refereix, en canvi, al sentit últim
de la vida dels homes, cridats a la



comunió amb Déu com a fills seus en
Jesucrist, que es pot expressar de
moltes maneres: per mitjà de
diferents gèneres literaris, de
metàfores i símbols, de relats per
instruir en la virtut i d’històries que
realment han tingut lloc. La
presència de l’Esperit Sant en la
gènesi dels llibres sagrats ens
garanteix que «ensenyen amb
fermesa, amb fidelitat i sense error la
veritat que Déu volgué consignar-hi»
per a la nostra salvació (cf. Dei
Verbum, 11).

b) La Tradició Apostòlica i la
“Tradició”

Abans de posar per escrit el
testimoni de la vida i de l’obra de
Crist, els apòstols i els primers
deixebles de Jesús van predicar el
que havien vist i contemplat quan
estaven amb Ell. Van anar pel món
transmetent oralment a les
comunitats que anaven fundant el



que havien viscut al costat de Crist,
predicaven el missatge cristià de
salvació i el realitzaven amb la
litúrgia i els sagraments; de tot això
en van deixar després constància en
els escrits del Nou Testament. Hi ha,
per tant, una transmissió oral de la
vida i de la doctrina de Jesús que
precedeix la transmissió escrita; més
encara, que s’aboca després en
aquests escrits. Aquesta transmissió
oral comprèn molts aspectes que els
apòstols van aprendre de Jesús i que
rep el nom de “Tradició Apostòlica”.
En paraules del Compendi del
Catecisme: «La Tradició Apostòlica és
la transmissió del missatge de Crist
duta a terme, des dels orígens del
cristianisme, per mitjà de la
predicació, el testimoniatge, les
institucions, el culte, els escrits
inspirats» (núm. 12).

Al llarg dels temps, l’Església
transmet la Tradició Apostòlica de
dues maneres: oralment, quan



predica i fa el que va aprendre de
Crist i el que van ensenyar els
Apòstols, i per escrit, quan transmet
la Sagrada Escriptura a les noves
generacions cristianes (cf. Catecisme,
76). A la primera manera (la tradició
oral) se l’anomena simplement
“Tradició”.

La Tradició procedeix dels testimonis
dels Apòstols sobre la vida i els
ensenyaments de Jesús; la seva font
és, per tant, la mateixa que la dels
escrits del Nou Testament. Però totes
dues (Tradició i Escriptura) tenen
funcions una mica diferents, perquè
la primera, com que és oral i
pràctica, és més rica i flexible que la
segona i, a més, garanteix, en certa
manera, l’autenticitat d’aquesta
última; l’Escriptura, en canvi, com
que està consignada per escrit,
exposa de manera fixa i immutable
el que Jesús va predicar i va viure, ho
formula i determina i impedeix que
els ensenyaments es deformin amb el



temps i se sotmetin a l’arbitri dels
canvis de cultura i de mentalitat.
«Verba volant, scripta manent», va
dir, amb raó, l’emperador romà Tit
parlant al senat romà.

D’aquesta manera, Escriptura i
Tradició s’il·luminen mútuament: per
exemple, l’Església coneix per
Tradició els llibres que són inspirats i
que, per aquest motiu, formen part
del cànon de llibres de l’Escriptura.
Els llibres que formen la Bíblia
cristiana són sempre els mateixos, els
que la Tradició va indicar com a
inspirats; hi havia altres escrits de la
mateixa època que també feien
referència a Jesús, però no van ser
mai considerats com a inspirats (els
escrits apòcrifs). I al revés,
l’Escriptura ajuda a distingir la
Tradició i reforça el que hi pertany i
el que no. Un exemple d’això seria el
fet que, al Nou Testament, es veu que
Jesús va dejunar quaranta dies al
desert. Així, l’aspecte concret de la



Tradició de dejunar en el temps de
Quaresma troba suport i confirmació
en l’Escriptura.

c) El Magisteri de l’Església

La successió dels temps porta amb si
mateixa progrés material i canvis
culturals i de mentalitat. S’obren
noves perspectives i es plantegen
noves qüestions que incideixen sobre
la manera de viure del cristià. La
moralitat de temes com el
desenvolupament ecològic sostenible
o el dret a tenir un lloc de feina no es
va discutir en l’antiguitat: no es
plantejaven aquestes qüestions que,
tanmateix, incideixen en la manera
de viure la vida cristiana. Per això, el
Senyor, quan a la seva Església va
establir la distinció entre pastors i
fidels, va donar als primers una
gràcia (un carisma) de discerniment
del que és adequat a la vida cristiana
de les persones i les comunitats, i el
que, en canvi, la maltracta i



destrueix. La tasca d’ensenyar,
sostinguda per aquest carisma, rep el
nom de “Magisteri”. La funció del
Magisteri és de servei. No està per
sobre de la Sagrada Escriptura o de la
Tradició, sinó que les serveix totes
dues, les interpreta correctament i
n’exposa amb fidelitat els continguts.

La interpretació autèntica de la
Revelació «correspon només al
Magisteri vivent de l’Església, és a
dir, al Successor de Pere, el Bisbe de
Roma, i als bisbes en comunió amb
ell» (Compendi, 16). Ells poden
exercir aquesta funció, perquè amb
l’ordenació episcopal reben una
ajuda especial de l’Esperit Sant
(carisma de veritat) que els facilita
comprendre el contingut de la
Revelació en l’exercici del seu
ministeri. Tot i que els Bisbes agafats
individualment es poden equivocar,
l’Església en el seu conjunt (la unitat
del Romà Pontífex, dels Bisbes en
unió amb ell i dels cristians fidels) no



es pot equivocar en les qüestions que
incumbeixen a la Revelació.
Concretament, tampoc no es pot
equivocar el Romà Pontífex quan
ensenya de manera pública i
solemne (ex cathedra) que una
determinada doctrina s’ha de tenir
com a definitiva, perquè pertany a la
Revelació divina. El mateix val en el
cas dels concilis ecumènics: no erren
els pastors reunits en concili i en
unió amb el sant Pare quan indiquen
que s’ha de creure alguna cosa
perquè pertany a la fe de l’Església.
En aquests casos i en d’altres
l’Església no s’equivoca, perquè
l’Esperit Sant l’assisteix a fi que
ensenyi amb veritat la doctrina de
Crist.

Com interpretar la Bíblia

Es podria dir que la Bíblia conté la
vida i la història del món i dels
homes. El conjunt dels seus llibres té
una gran amplitud i, com la vida



mateixa, conté una multiplicitat
d’aspectes. De vegades pot semblar
que la Bíblia es contradiu o que
propugna actituds que no poden ser
veritat perquè no són justes. Entre
els temes controvertits hi ha el de la
violència, el de l’esclavitud, el paper
de la dona, la revenja, etc. Per això és
important aprendre a entendre el
que l’Escriptura vol ensenyar en cada
tema o en cada unitat textual.

El Concili Vaticà II va dedicar un
document a la divina Revelació: la
Constitució Dogmàtica Dei Verbum. El
capítol III feia referència als
principis i els criteris que s’han de
tenir en compte per interpretar la
Bíblia de manera correcta. Vegem-
los:

a) En primer lloc, el Concili recorda,
abans que res, que Déu és l’Autor de
la Sagrada Escriptura; però, com vam
dir, en aquesta es parla a l’home a
través d’homes i a la manera



humana. Per això una interpretació
recta de la Sagrada Escriptura ha
d’esbrinar atentament què han
volgut afirmar veritablement els
autors humans i què ha volgut
manifestar Déu a partir de les
paraules humanes.

b) En segon lloc, com que es tracta
d’un llibre inspirat per Déu,
l’Escriptura s’ha d’interpretar «amb
el mateix Esperit amb què fou
escrita» (Dei Verbum, 12), és a dir, cal
que l’intèrpret s’obri personalment a
Déu i també una petició d’ajuda per
poder entendre l’Escriptura
correctament. Sense aquesta
obertura és fàcil que en la
interpretació dominin els prejudicis
o les idees i els interessos personals.

c) En tercer lloc, cal que fem gran
atenció al contingut i a la unitat de
tota l’Escriptura: només entesa en la
seva unitat és Escriptura. Aquest
principi també és important, perquè



no tot el que indica l’Escriptura té el
mateix valor o força; no en tot
s’expressa per igual la paraula de
Déu. Dins de l’Escriptura hi ha una
jerarquia de veritats i de conceptes.
Conèixer-la ajuda a interpretar en la
seva veritable dimensió i abast els
passatges que poden sorprendre el
lector. Cal tenir sempre en compte
que Crist és el centre i el cor de
l’Escriptura.

d) En quart lloc, cal interpretar
l’Escriptura en el context de la
Tradició viva de l’Església, ja que no
és més que l’expressió escrita
d’aquesta mateixa Revelació de la
qual la Tradició és expressió oral. I
juntament amb la Tradició també cal
fer atenció a tot el conjunt de la fe de
l’Església, que s’expressa en el seu
Magisteri, en l’harmonia de les seves
veritats, en la unitat de la seva
doctrina... Per exemple, si la
interpretació d’un cert passatge
bíblic contradiu una veritat de la fe



definida, aquesta interpretació
difícilment podrà ser veritable.

Antonio Ducay

Bibliografia bàsica

– Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 74-141.

– Concili Vaticà II, Const. Dei Verbum.

– Benet XVI, Exhortació Apostòlica 
Verbum Domini, 30.IX.2010 (Part I: 
Verbum Dei).

– J. Burgraff, Teología fundamental.
Manual de iniciación, Rialp, Madrid
2007, cap. IV i VI.

pdf | document generat
automàticament des de https://

https://opusdei.org/ca/article/tema-3-el-desenvolupament-de-la-revelacio/


opusdei.org/ca/article/tema-3-el-
desenvolupament-de-la-revelacio/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/tema-3-el-desenvolupament-de-la-revelacio/
https://opusdei.org/ca/article/tema-3-el-desenvolupament-de-la-revelacio/

	Tema 3. El desenvolupament de la Revelació

