
opusdei.org

Tema 28. Primer i
segon manaments

El primer manament del
Decàleg té una importància
existencial: és l’únic fonament
possible per configurar una
vida humana aconseguida. La
raó exímia de la dignitat
humana consisteix en la
vocació de l’home a la comunió
amb Déu. L’amor a Déu ha de
comprendre l’amor a qui Déu
estima. El segon manament
prohibeix tot ús inconvenient
del nom de Déu i, en particular,
la blasfèmia.



25/01/2023

Índex

• El primer manament

• Sentit del primer manament

• L’amor a Déu

• La fe i l’esperança en Déu

• Amor als altres i a un mateix per
amor a Déu

• Pecats contra el primer manament

• El segon manament

• El nom del cristià

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades



El primer manament

«Estima el Senyor, el teu Déu, amb
tot el cor, amb tota l’ànima i amb
totes les forces» (Dt 6, 5). Aquestes
paraules del Deuteronomi criden
l’home perquè cregui en Déu, esperi
en ell i l’estimi sobre totes les coses
(Cf. Catecisme, 2134).

Tot i que ho solem expressar
sintèticament amb la formulació
«estimaràs Déu sobre totes les coses»,
en realitat, «el primer dels preceptes
abraça la fe, l’esperança i la
caritat» (Cf. Catecisme, 2086), perquè
la caritat ens capacita per estimar de
la manera divina, però no és possible
que siguem moguts a l’amor que Déu
mereix sense conèixer-lo
veritablement, amb la llum de la fe, i
sense reconèixer-lo com el bé total al
qual aspirem i al qual confiem
arribar, per l’esperança.

Jesús mateix va confirmar que el
primer manament és: «Escolta,



Israel: el Senyor és el nostre Déu, el
Senyor és l’únic. Estima el Senyor, el
teu Déu, amb tot el cor, amb tota
l’ànima, amb tot el pensament i amb
totes les forces» (Mc 12, 28-30). Per a
la vida de cada persona és essencial
que aquest manament ocupi
veritablement el seu lloc: és el 
primer, no només en l’ordre del
decàleg que hem après, sinó en
importància existencial, perquè és
l’únic fonament possible per
configurar una vida humana
aconseguida.

Sentit del primer manament

La nostra llibertat ens permet
proposar-nos fins diversíssims i
moure’ns cap a aquests, i prendre
decisions. Molts d’aquests fins són
buscats com a mitjans per assolir
altres fins. Però sempre n’hi ha un, al
qual podem anomenar fi últim, que
no es vol per a un altre fi, sinó per si
mateix. És allò que la persona



considera el seu bé màxim, al qual
subordina la seva selecció i
persecució de tots els fins intermedis:
tria i actua en la vida segons
considera que alguna cosa l’apropa
al seu fi o no, l’afavoreix més o
menys; i jutja amb el mateix criteri si
valen la pena els esforços i els afanys
que li exigirien uns fins intermedis o
uns altres. El fi últim que algú es
proposa determina l’ordre de l’amor
en la seva vida.

Però si algú es proposa, o actua com
si s’hagués proposat, un fi últim
equivocat, que no és capaç de
curullar la seva vida, encara que
sembli que ho promet —la fama, les
riqueses, el poder...—, totes les seves
decisions sobre els fins intermedis es
veuen condicionades per aquest
desordre de l’amor; i la llibertat,
sotmesa a aquesta mentida en el seu
exercici, acaba danyant la persona, o
fins i tot destruint-la (Cf., per
exemple, Catecisme, 29).



Perquè hem estat fets a la mida de
Déu: «L’home ha estat creat per Déu i
per a Déu. Déu no para d’atreure
l’home cap a ell, i només en Déu
podrà trobar l’home la veritat i la
felicitat que desitja constantment.
“La raó exímia de la dignitat humana
consisteix en la vocació de l’home a
la comunió amb Déu. L’home és
convidat al col·loqui amb Déu ja des
del seu naixement, ja que no existeix
si no és perquè, creat per Déu per
amor, sempre, per amor, és
conservat; i no viu plenament segons
la veritat, a no ser que reconegui
lliurement aquell amor i es confiï al
seu Creador” (Gaudium et spes, 19,
1)» (Catecisme, 27).

Tot el nostre bé és en Déu, i fora d’Ell
no hi ha bé veritable i total. Aquest
és, objectivament, el nostre fi últim.
Tot i que no ho podem saber, o no
entendre-ho amb claredat en alguns
moments de la nostra vida, només
Déu pot curullar el nostre desig de



felicitat. I tot l’amor que no ens porta
a Déu, que ens n’aparta, és alhora
una traïció a nosaltres mateixos, una
condemna a la frustració futura.

El nostre cor està fet per arribar a
estimar Déu i per deixar-se curullar
del seu amor, no hi ha cap succedani
ni alternativa real. Per això, l’única
mesura adequada per acollir l’amor
infinit que Déu ens ofereix és “tot”:
estimar amb tot el cor, amb tota
l’ànima, amb totes les forces. Si no li
donem un amor a la mida dels seus
anhels, «el cor es venja..., i esdevé un
niu de cucs» (Forja, 204).

L’amor a Déu

L’amor a Déu al qual fa referència el
primer manament comporta:

A) Elegir-ho com a fi últim de tot el
que decidim fer. Procurar fer-ho tot
per amor a Ell i per a la seva glòria:
«tant si mengeu com si beveu, com si
feu una altra cosa, feu-ho tot a glòria



de Déu» (1 Co 10, 31). «”Deo omnis
gloria”. —A Déu tota la glòria».[1] No
hi ha d’haver un fi preferit a aquest,
perquè cap amor no mereix estar per
sobre de l’amor a Déu: «Qui estima el
pare o la mare més que a mi, no és
digne de mi. Qui estima el fill o la
filla més que a mi, no és digne de
mi» (Mt 10, 37). No seria veritable, ni
bo, un amor que exclogués o
subordinés l’amor a Déu.

B) Complir la seva voluntat amb
obres: «No tothom qui em diu:
“Senyor, Senyor”, entrarà al Regne
del cel, sinó el qui fa la voluntat del
meu Pare del cel» (Mt 7, 21). Complir-
la també quan exigeix sacrifici: «no
es faci la meva voluntat, sinó la
teva» (Lc 22, 42), convençuts que val
la pena, perquè allà hi ha el nostre bé
més preuat.

La voluntat de Déu és que siguem
sants (Cf. 1 Te 4, 3), que seguim Crist
(Cf. Mt 17, 5), posant per obra el que



sigui necessari per viure seguint la
guia dels seus manaments (Cf. Jn 14,
21). «Vols de debò ser sant? —
Compleix el petit deure de cada
moment: fes el que cal i estigues pel
que fas».[2]

C) Viure sabent-se en deute amb Ell
—el deute d’un fill amb el seu pare
bo— i volent correspondre al seu
amor. Ell ens va estimar primer, ens
ha creat lliures i ens ha fet fills seus
(Cf. 1 Jn 4, 19). El pecat és rebutjar
l’amor de Déu (Cf. Catecisme, 2094),
però Ell perdona sempre, se’ns lliura
sempre: la lògica de Déu és la
sobreabundància. «L’amor consisteix
en això: no som nosaltres qui ens
hem avançat a estimar Déu; ell ens
ha estimat primer i ha enviat el seu
Fill com a víctima que expia els
nostres pecats» (1 Jn 4, v10; Cf. Jn 3,
16). «em va estimar i es va entregar
ell mateix per mi» (Ga 2, 20). «Això
de correspondre a tant d’amor
exigeix de nosaltres un lliurament



total».[3] No és un sentiment, sinó una
determinació de la voluntat que pot
anar, o no, acompanyada de
manifestacions sensibles.

El desig de correspondre per amor
porta a l’afany de conrear, de
diverses maneres,[4] la relació amb
Déu, el tracte personal amb Ell que,
al seu torn, forma i alimenta l’amor.
Per això, el primer manament inclou
diverses manifestacions de la religió:

—«L’adoració és la primera actitud
de l’home que es reconeix criatura
davant el seu Creador» (Catecisme,
2628). És l’actitud més fonamental de
la religió (Cf. Catecisme, 2095).
«Adora el Senyor, el teu Déu, dona
culte a ell tot sol» (Mt 4, 10). «Que la
teva oració sigui sempre un sincer i
real acte d’adoració a Déu».[5]

L’adoració a Déu allibera de les
diverses formes d’idolatria, també
actuals, que porten a l’esclavitud.



—L’acció de gràcies (Cf. Catecisme,
2638), perquè tot el que som i tenim
ho hem rebut d’Ell: «Què teniu que
no hàgiu rebut? I si ho heu rebut, per
què us en glorieu com si ho
tinguéssiu de vosaltres mateixos?» (1
Co 4, 7).

—La petició: de perdó, per les
decisions i les actituds que ens
separen de Déu (el pecat); i d’ajuda,
també per als altres, l’Església i la
humanitat sencera. Jesús inclou en el
parenostre aquests dos tipus de
petició. L’oració de petició del cristià
és plena de seguretat, perquè és un
prec filial, per mitjà de Crist: «tot allò
que demanareu al Pare en nom meu,
ell us ho concedirà» (Jn 16, 23; Cf. 1 Jn
5, 14-15).

—L’amor es manifesta també amb el
sacrifici, que és l’oferiment a Déu
d’un bé com a expressió del
lliurament interior de la mateixa
voluntat, és a dir, d’obediència. Crist



ens va redimir pel Sacrifici de la
Creu, que manifesta la seva perfecta
obediència al Pare fins a la mort (Cf. 
Fl 2, 8).

—L’oració i el sacrifici són
inseparables: «l’oració acreix el seu
valor amb el sacrifici».[6] Tots dos, en
les seves formes diverses, formen
part del culte a Déu, que s’anomena 
culte de latria o adoració. L’acte de
culte per excel·lència és la Santa
Missa, en la qual Crist mateix ofereix
al Pare, per l’Esperit Sant, l’adoració
perfecta, acció de gràcies, petició de
perdó pels pecats i súplica de la seva
gràcia. Els cristians, fets membres de
Crist pel baptisme, hem rebut la
capacitat d’oferir-nos en Ell,
especialment en la celebració
eucarística, deixant que Jesús
assumeixi els nostres sacrificis i els
presenti, units al seu, al Pare per
l’Esperit Sant (Cf. Catecisme, 2100).



—L’amor a Déu s’ha de manifestar en
la dignitat del culte: observança de
les prescripcions de l’Església,
«urbanitat de la pietat»,[7] cura i
neteja dels objectes destinats al culte
diví. «Aquella dona que a casa de
Simó el leprós, a Betània, ungeix amb
un ric perfum el cap del Mestre, ens
recorda el deure de ser esplèndids en
el culte de Déu. —Tot el luxe, la
majestat i la bellesa em semblen poca
cosa.[8]

La fe i l’esperança en Déu

Fe, esperança i caritat són les tres
virtuts “teologals” (virtuts que es
dirigeixen a Déu). La més gran és la
caritat (Cf. 1 Co 13, 13), que dona
“forma” i “vida” sobrenatural a la fe i
a l’esperança (de manera semblant a
com l’ànima dona vida al cos). Però
la caritat pressuposa la fe, perquè
només pot estimar Déu —com a fruit
de la seva llibertat— qui el coneix; i
pressuposa l’esperança, perquè



només pot estimar Déu qui posa el
seu desig de felicitat en la unió amb
Ell, altrament estimarà, per al seu
mal, allò en què posa els seus
desitjos.

La fe és un do de Déu, llum en la
intel·ligència que ens permet
conèixer la veritat que Déu ha
revelat i assentir-hi, fer-la nostra.
Implica creure el que Déu ha revelat,
però també creure Déu mateix que
l’ha revelat (confiar en Ell).

No hi ha d’haver oposició entre fe i
raó, ni pot haver-la. La raó, guiada
per la llum de la fe, és imprescindible
per assimilar la fe i aprofundir-hi,
fent cada vegada més nostra, per dir-
ho així, la mirada de Déu sobre la
realitat.

La formació doctrinal és important
per assolir una fe ferma i, així,
alimentar l’amor a Déu i als altres
per Déu: per a la santedat i
l’apostolat. La vida de fe és una vida



basada en la fe i coherent amb
aquesta.

L’esperança és també un do de Déu
que porta a desitjar la unió amb Ell,
en la qual consisteix la nostra
felicitat, sense descoratjar-nos per
considerar-la inabastable, perquè
confiem que ens donarà, encara que
no sapiguem com, la capacitat i els
mitjans per assolir-la (Cf. Catecisme,
2090).

Als cristians l’esperança ens ha
d’omplir d’alegria (Cf. Rm 12, 12),
perquè si som fidels, ens espera la
felicitat del Cel: la visió de Déu cara a
cara (1 Co 13, 12), la visió beatífica. «I
si som fills, també som hereus:
hereus de Déu i hereus amb Crist, ja
que, sofrint amb ell, serem també
glorificats amb ell» (Rm 8, 17).

La vida cristiana és un camí de
felicitat, no només futura, sinó també
en aquesta terra, perquè ja ara, per
la certesa que ens dona l’esperança



veritable, assaborim anticipadament
una mica d’aquesta felicitat eterna.
Mentre dura la nostra vida terrenal,
sabem que és una felicitat
compatible amb el dolor, amb la
creu. L’esperança ens permet viure
segurs que val la pena treballar i
patir, per Amor,[9] perquè es
compleixin amb la nostra cooperació
els designis meravellosos de Déu
sobre la nostra vida.

«L’esperança no defrauda. No està
fundada sobre el que nosaltres
podem fer o ser; i tampoc sobre el
que nosaltres podem creure. El seu
fonament, el fonament de
l’esperança cristiana, és el més fidel i
segur que hi pot haver: l’amor que
Déu mateix té per cadascun de
nosaltres» (Francesc, Audiència
general, 15.II.2017).

Amor als altres i a un mateix per
amor a Déu



En respondre a la pregunta sobre el
manament principal, abans
recordada, Jesús va afegir: «El segon
li és semblant: Estima els altres com
a tu mateix» (Mt 22, 39). No es
refereix al manament formulat com
a segon en el decàleg, sinó al segon
nucli essencial, juntament amb
l’amor a Déu, que inclou diversos
manaments del decàleg. Jesús ho
descriu com a “semblant” en el
primer: és diferent, no és equivalent
o intercanviable, però sí inseparable.
Per això la seva importància és
semblant a la del primer.

L’amor a Déu ha de comprendre
l’amor a qui Déu estima. «Si algú
afirmava: “Jo estimo Déu”, però no
estima el seu germà, seria un
mentider, perquè el qui no estima el
seu germà, que veu, no pot estimar
Déu, que no veu. Aquest és el
manament que hem rebut de Jesús:
qui estima Déu, també ha d’estimar
el seu germà» (1 Jn 4, 20-21). No es



pot estimar Déu sense estimar tots
els homes, creats per Ell a imatge i
semblança seva i cridats a ser fills
seus per la gràcia (Cf. Catecisme,
2069).

«Hem de portar-nos com a fills de
Déu amb els fills de Déu»:[10]

A) Portar-se com a fill de Déu, com
un altre Crist. L’amor als altres té
com a regla l’amor de Crist: «Us dono
un manament nou: que us estimeu
els uns als altres tal com jo us he
estimat. Així, doncs, estimeu-vos els
uns als altres Tothom coneixerà que
sou deixebles meus per l’amor que us
tindreu entre vosaltres.» (Jn 13,
34-35). L’Esperit Sant ha estat enviat
als nostres cors perquè puguem
estimar com a fills de Déu, amb
l’amor de Crist (Cf. Rm 5, 5).

B) Veure Crist en els altres fills de
Déu: «tot allò que fèieu a un
d’aquests germans meus més petits, a
mi m’ho fèieu» (Mt 25, 40). Voler per



a ells el seu veritable bé, el que Déu
vol: que siguin sants i, per tant,
feliços. La primera manifestació de
caritat és l’apostolat. També porta a
preocupar-se de les seves necessitats
materials. Comprendre —fer pròpies
— les dificultats espirituals i
materials dels altres. Saber
perdonar. Tenir misericòrdia (Cf. Mt
5, 7). «El qui estima és pacient, és
bondadós; el qui estima no té enveja
(...), no és groller ni egoista, no
s’irrita ni es venja...» (1 Co 13, 5-6).
La correcció fraterna (Cf. Mt 18, 15).

«Estima els altres com a tu
mateix» (Mt 22, 39), expressa també
que hi ha un amor recte a un mateix,
que porta a mirar-se i valorar-se com
ho fa Déu i a buscar per a si mateix el
bé que Déu vol: la santedat i, per
tant, la felicitat en Ell.

Hi ha també un amor desordenat a
un mateix, l’egoisme, que inclina a
posar la voluntat d’un mateix per



sobre de la de Déu i l’interès d’un
mateix per sobre del servei als altres.
L’amor recte a un mateix no es pot
donar sense lluita contra l’egoisme.
Comporta abnegació, lliurament d’un
mateix a Déu i als altres. «Si algú vol
venir amb mi, que es negui a ell
mateix, que prengui la seva creu i
que em segueixi. Qui vulgui salvar la
seva vida, la perdrà, però el qui la
perdi per mi, la trobarà» (Mt 16,
24-25). L’home «no es pot trobar, ell,
plenament si no és a través del do
sincer de si mateix».[11]

Pecats contra el primer manament

Els pecats contra el primer
manament són pecats contra les
virtuts teologals:

A) Contra la fe: l’ateisme,
l’agnosticisme, el dubte deliberat,
l’indiferentisme religiós, l’heretgia,
l’apostasia, el cisma, etc. (Cf. 
Catecisme, 2089). També és contrari
al primer manament posar



voluntàriament en perill la fe d’un
mateix. Contraris al culte a Déu són
el sacrilegi, la simonia, certes
pràctiques de superstició, màgia, etc.,
i el satanisme (Cf. Catecisme,
2111-2128).

B) Contra l’esperança: la
desesperació de la salvació d’un
mateix (Cf. Catecisme, 2091), i, per
l’extrem oposat, la presumpció que la
misericòrdia divina perdonarà els
pecats sense conversió ni contrició o
sense necessitat del sagrament de la
Penitència (Cf. Catecisme, 2092).
També és contrari a aquesta virtut
posar l’esperança de felicitat última
en alguna cosa fora de Déu.

C) Contra la caritat: qualsevol pecat
és contrari a la caritat, però
directament s’hi oposa el rebuig de
Déu i també la tebiesa, que porta a
no voler estimar-lo seriosament amb
tot el cor.

El segon manament



El segon manament del decàleg és: 
No prendràs el nom de Déu en va.
Aquest manament mana honrar i
respectar el nom de Déu (Cf. 
Catecisme, 2142), que no s’ha de
pronunciar «si no és per beneir-lo,
lloar-lo i glorificar-lo» (Catecisme,
2143). Altrament, l’home perd, en
més o menys escala, el sentit de la
realitat: oblida qui és Déu i qui és ell;
i reincideix en la temptació de
l’origen.

«El nom expressa l’essència, la
identitat de la persona i el sentit de la
seva vida. Déu té un nom. No és una
força anònima» (Catecisme, 203).
Tanmateix, Déu no pot ser inclòs pels
conceptes humans, ni hi ha cap idea
capaç de representar-lo, ni cap nom
que pugui expressar exhaustivament
l’essència divina. Déu és “Sant”, la
qual cosa significa que és
absolutament superior, que està per
sobre de tota criatura, que és
transcendent.



Malgrat tot, perquè el puguem
invocar i adreçar-nos-hi
personalment, en l’Antic Testament
«Déu va revelar-se progressivament i
amb diversos noms al seu
poble» (Catecisme, 204). El nom que
va manifestar a Moisès indica que
Déu és l’Ésser per essència, que no ha
rebut l’ésser de ningú i del qual tot
procedeix: «Déu digué a Moisès: “Jo
soc el qui soc”. I afegí: “Digues als
israelites: ‘Jo soc’ [Jahvè: ‘Ell és’]
m’envia a vosaltres” (...) Aquest és el
meu nom per sempre més» (Ex 3,
14-15; Cf. Catecisme, 213). Per
respecte a la santedat de Déu, el
poble d’Israel no pronunciava el seu
nom, sinó que el substituïa amb el
títol “Senyor” (“Adonaï”, en hebreu;
“Kyrios”, en grec) (Cf. Catecisme,
209). Altres noms de Déu a l’Antic
Testament són: “Elohim”, que és el
plural majestàtic de ‘plenitud’ o
‘grandesa’; “El-Šaddai”, que significa
‘poderós’, ‘omnipotent’.



Al Nou Testament, Déu dona a
conèixer el misteri de la seva vida
íntima: que és un sol Déu en tres
Persones: Pare, Fill i Esperit Sant.
Jesucrist ens ensenya a adreçar-nos a
Déu com a “Pare” (Mt 6.9): “Abbá”
que és la manera familiar de dir Pare
en hebreu (Cf. Rm 8, 15). Déu és Pare
de Jesucrist i Pare nostre, tot i que no
de la mateixa manera, perquè Ell és
el Fill Unigènit i nosaltres fills per
adopció. Però aquesta adopció
peculiar ens fa veritablement fills
(Cf. 1 Jn 3, 1), germans de Jesucrist
(Rm 8, 29), perquè l’Esperit Sant ha
estat enviat als nostres cors i
participem de la naturalesa divina
(Cf. Ga 4, 6; 2 Pe 1, 4). Som fills de
Déu en Crist. En conseqüència, ens
podem adreçar a Déu anomenant-lo
amb veritat “Pare”, com aconsella
sant Josepmaria: «Déu és un Pare ple
de tendresa, d’amor infinit. Digues-li
Pare molts cops el dia, i digues-li ara
mateix —estant tot sol, en el teu cor
— que l’estimes, que l’adores: que



sents l’orgull i la força d’ésser fill
seu».[12]

En el Parenostre resem: “Santificat
sigui el teu nom”. El terme
“santificar” s’ha d’entendre. aquí, en
el sentit de reconèixer el nom de Déu
com a sant, tractar-lo d’una manera
santa (Cf. Catecisme, 2807). És el que
fem quan adorem, lloem o donem
gràcies a Déu. Però les paraules
“santificat sigui el teu nom” són
també una de les peticions del
Parenostre: quan les pronunciem
demanem que el seu nom sigui
santificat a través nostre, és a dir,
que amb la nostra vida li fem goig i
portem els altres a glorificar-lo (Cf. 
Mt 5, 16). «Depèn inseparablement
de la nostra vida i de la nostra 
pregària que el seu nom sigui
santificat entre les
nacions» (Catecisme, 2814).

El respecte al nom de Déu reclama
també respecte al nom de la



Santíssima Mare de Déu, dels Sants i
de les realitats santes en què Déu és
present d’una manera o una altra,
sobretot a la Santíssima Eucaristia,
veritable Presència de Jesucrist,
Segona Persona de la Santíssima
Trinitat, entre els homes.

El segon manament prohibeix tot ús
inconvenient del nom de Déu (Cf. 
Catecisme, 2146), i en particular la 
blasfèmia, que «consisteix a dir
contra Déu —interiorment o
exteriorment— paraules d’odi, de
retret, de desafiament (...). També és
blasfematori recórrer al nom de Déu
per cobrir pràctiques criminals,
reduir pobles a l’esclavitud, torturar
o matar. [...] La blasfèmia és
contrària al respecte degut a Déu i al
seu sant nom. És d’ella mateixa un
pecat greu» (Catecisme, 2148).

També prohibeix jurar en fals (Cf. 
Catecisme, 2150). Jurar és posar Déu
per testimoni del que s’afirma (per



exemple, per donar garantia d’una
promesa o d’un testimoni). El
jurament és lícit quan és necessari i
es fa amb veritat i amb justícia: per
exemple, en un judici o en assumir
un càrrec (Cf. Catecisme, 2154). Fora
d’això, el Senyor ensenya a no jurar:
«digueu sí, quan és sí; no, quan és
no» (Mt 5, 37; Cf. Jm 5, 12; Catecisme,
2153).

El nom del cristià

«L’home, el qual, a la terra, és la sola
criatura que Déu ha volgut per si
mateixa».[13] No és “alguna cosa” sinó
“algú”, una persona. «Només ell és
cridat a participar, pel coneixement i
l’amor, a la vida de Déu. Per aquest fi
ha estat creat i aquesta és la raó
fonamental de la seva
dignitat» (Catecisme, 356). En el
Baptisme, rep un nom que
representa la seva singularitat
irrepetible davant de Déu i davant
dels altres (Cf. Catecisme, 2156, 2158).



Batejar també s’anomena
“cristianitzar”. Cristià, seguidor de
Crist, és el nom propi de tot batejat:
«fou a Antioquia on per primera
vegada els deixebles [els que es
convertien en ser evangelitzats] van
rebre el nom de cristians» (Act 11,
26).

Déu anomena cadascú pel seu nom
(Cf. 1 Sa 3, 4-10; Is 43, 1; Jn 10, 3; Act
9, 4). Estima cadascú personalment.
De cadascú espera una resposta
d’amor: «Estima el Senyor, el teu
Déu, amb tot el cor, amb tota l’ànima,
amb tot el pensament i amb totes les
forces». Ningú ens pot substituir en
aquesta resposta. Sant Josepmaria
anima a meditar «amb calma aquella
divina advertència, que omple
l’ànima d’inquietud i, ensems, li duu
sabors de bresca i de mel: redemi te,
et vocavi te nomine tuo: meus es tu (Is
43, 1); t’he redimit i t’he cridat pel teu
nom: ets meu! No robem a Déu el que
és seu. Un Déu que ens ha estimat



fins al punt de morir per nosaltres,
que ens ha escollit des de tota
l’eternitat, abans de la creació del
món, perquè siguem sants en la seva
presència (Cf. Ef 1, 4)».[14]

Javier López / Jorge Miras

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
2064-2132.

— Catecisme de l’Església Catòlica,
203-213; 2142-2195.

— Benet XVI-Joseph Ratzinger, Jesús
de Nazaret, La Esfera de los Libros,
Madrid, 2007, 176-180 (cap. 5, 2).

Lectures recomanades



— Benet XVI, Deus caritas est, 25.XII.
2005, 1-18.

— Benet XVI, Spe salvi, 30.XI.2007.

— Francesc, Lumen fidei, 29.VI.2013.

— Sant Josepmaria, homilies Vida de
fe, L’esperança del cristià, Amb la
força de l’amor, a: Amics de Déu,
190-237.

— Sant Josepmaria, homilia El tracte
amb Déu, a: Amics de Déu, 142-153.

[1] Sant Josepmaria, Camí, 780.

[2] Ibídem, 815. Cf. Ibídem, 933.

[3] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 87.

[4] Cf. Sant Josepmaria, Camí, 91.



[5] Sant Josepmaria, Forja, 263.

[6] Sant Josepmaria, Camí, 81.

[7] Ibídem, 541.

[8] Ibídem, 527. Cf. Mt 26, 6-13.

[9] Sant Josepmaria, Forja, 26.

[10] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, 36.

[11] Concili Vaticà II, Gaudium et spes,
24.

[12] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
150.

[13] Concili Vaticà II, Gaudium et spes,
24.

[14] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
312.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/tema-28-primer-i-
segon-manaments/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/tema-28-primer-i-segon-manaments/
https://opusdei.org/ca/article/tema-28-primer-i-segon-manaments/
https://opusdei.org/ca/article/tema-28-primer-i-segon-manaments/

	Tema 28. Primer i segon manaments

