
opusdei.org

Tema 27. L’acció de
l’Esperit Sant: la
gràcia, les virtuts
teologals i els
manaments

La vida cristiana és la vida de
l’home com a fill de Déu en
Crist per mitjà de l’Esperit Sant.
L’acció de l’Esperit Sant en
l’ànima del cristià, a més de
donar la gràcia santificant i les
virtuts teologals, comunica
inspiracions i gràcies actuals, i
té una manifestació específica
en el que l’Església anomena
dons de l’Esperit Sant. El
Decàleg conté un conjunt de



deures greus, però és també i
sobretot una instrucció, un
ensenyament sobre la manera
de viure.

25/01/2023

Índex

• La gràcia santificant

• Les virtuts teologals

• La virtut de la fe

• La virtut de l’esperança

• La virtut de la caritat

• Els dons de l’Esperit Sant

• Els manaments de la llei de Déu

• Bibliografia bàsica



Anteriorment s’ha tractat de la
missió de l’Esperit Sant i de la seva
acció en l’Església. Ara es considera
l’acció de l’Esperit Sant en la vida
cristiana i en el camí del cristià cap a
la santedat.

La gràcia santificant

Es pot dir que la vida cristiana és la
vida de l’home com a fill de Déu en
Crist per mitjà de l’Esperit Sant. Amb
el Baptisme l’home és alliberat del
pecat i rep una autèntica participació
de la naturalesa divina.[1] Què vol dir
participació en la naturalesa divina?
Es pot entendre, sempre dins dels
límits del nostre coneixement actual,
considerant que el Pare comunica
enterament la seva naturalesa al Fill
i a l’Esperit Sant, però no pot crear
altres déus ni altres persones a qui
comunicar enterament la seva
mateixa naturalesa. Però, en canvi,
pot i ha volgut crear altres persones
per comunicar-los “parcialment”, en



“part”, la naturalesa divina, la seva
bondat i la seva felicitat; per això es
parla de “participació”. Aquesta
participació és la gràcia santificant,
que fa l’home fill de Déu.

La santedat cristiana rau, per tant, en
la donació de Déu Tri a l’home.
L’home queda inclòs per la gràcia en
la dinàmica íntima de la vida divina,
en la qual cada Persona divina té la
mateixa naturalesa, però d’una
manera diferent, una diferència que
fa les Persones divines diferents
entre si. Per això, la relació del cristià
amb cadascuna de les Persones
divines és diferent: el Pare ens
adopta com a fills, per la qual cosa el
Fill és el model amb qui ens
identifiquem i la nostra “porta”
d’entrada a la Trinitat, en què
l’Esperit Sant, vincle d’amor entre el
Pare i el Fill, és la “la llum i la força”
que ens impulsa a la identificació
amb Crist per viure amb Ell per a la



glòria del Pare complint en tot la
seva voluntat.[2]

La gràcia santificant és, per tant, molt
més que una ajuda de Déu per fer
obres bones. És un principi vital nou,
una elevació de la nostra naturalesa,
gairebé com una segona naturalesa,
principi radical d’un nou tipus de
vida: la vida dels fills de Déu en Crist
per mitjà de l’Esperit Sant. Hi ha una
altra classe de gràcia, anomenada 
gràcia actual, que sí que és una ajuda
divina puntual per dur a terme una
determinada obra bona.

Les virtuts teologals

Com que la naturalesa humana té
unes facultats que ens permeten
viure com a homes, que són la
intel·ligència, la voluntat, els sentits
externs i interns i les ganes sensibles,
la vida divina feta possible per la
gràcia santificant requereix unes
facultats o, més exactament,
l’elevació de les nostres facultats



perquè puguin ser principis dels
actes propis de la vida divina de la
qual participem. L’elevació de les
facultats humanes es duu a terme
mitjançant uns hàbits infosos amb la
gràcia santificant, que són les tres
virtuts teologals: la fe, l’esperança i la
caritat.

El Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica diu que «les virtuts
teologals són les virtuts que tenen
com a origen, motiu i objecte
immediat Déu mateix. Infuses en
l’home amb la gràcia santificant,
capaciten per a viure en relació amb
la Trinitat i fonamenten i animen
l’obrar moral del cristià, tot vivificant
les virtuts humanes. Són la penyora
de la presència i de l’acció de
l’Esperit Sant en les facultats de
l’ésser humà».[3]

Aquesta descripció breu conté els
elements fonamentals. Són virtuts
donades per Déu, juntament amb la



gràcia santificant; tenen per objecte
el mateix Déu i ens permeten
conèixer-lo com a Déu U i Tri,
desitjar-lo i estimar-lo; i informen les
virtuts ètiques humanes, fan que
aquestes puguin regular l’ús dels
béns humans de manera adequada a
la vida i a la condició dels fills de
Déu, i no només al bé purament
humà.

La virtut de la fe

«La fe és la virtut teologal per la qual
creiem en Déu i en tot el que ens ha
revelat i que l’Església ens proposa
de creure, perquè Déu és la mateixa
Veritat. Amb la fe l’home s’abandona
a Déu lliurement. Per això el qui creu
cerca de conèixer i fer la voluntat de
Déu, ja que “la fe actua per mitjà de
la caritat” (Ga 5, 6).[4]

La fe és el coneixement que guia tota
la vida dels fills de Déu. Sense la fe
no és possible viure com a fills de
Déu, de manera semblant a com,



sense coneixement intel·lectual, no
es podria viure la vida humana. La fe
consisteix en una adhesió ferma, feta
possible per la gràcia, a totes les
veritats que Déu ens ha revelat, a tot
el que Déu ens ha dit de Si mateix i
del seu designi salvador per als
homes i per al món, no perquè
aquestes veritats siguin evidents o
plenament comprensibles per a
nosaltres, sinó perquè han estat
revelades per Déu, Saviesa suprema i
summa Veritat. Per la fe participem
en el coneixement que Déu té de si
mateix i del món, i aquest
coneixement participat és la regla
suprema de la vida cristiana.

Però la fe no és només un conjunt de
coneixements que es consideren
veritables. Com que el que es creu és
que Déu és creador i salvador nostre,
la fe pressuposa una obertura plena
de l’ànima a l’acció salvífica de Déu
en Crist, un acte de confiança i de
lliurament a l’acció de Déu en



nosaltres. Com que la fe és
l’acceptació de la salvació que Déu
obra en nosaltres, sant Pau ensenya
que som justificats per la fe, és a dir,
que no hi ha cap altra salvació que la
que Déu ens dona en Crist, i que
després del pecat original no hi ha
cap altra manera de ser justos davant
de Déu que obrir-nos a l’acció amb
què Déu ens fa justos mitjançant
Crist. Cap home es pot justificar a si
mateix. Per això, l’Església ensenya
que «la fe és el principi de la salvació
humana, el fonament i l’arrel de tota
justificació; sense la qual és
impossible agradar Déu i arribar al
consorci dels seus fills; i es diu que
som justificats gratuïtament, perquè
res del que precedeix la justificació,
bé si és la fe, bé si són les obres,
mereix la gràcia mateixa de la
justificació; perquè si és gràcia, ja no
és per les obres; ja que altrament
(com diu el mateix Apòstol), la gràcia
ja no és gràcia».[5]



La gràcia i la fe no estan produïdes
per les nostres bones obres, però una
vegada que s’han rebut la gràcia i la
fe, per salvar-se cal viure com a fills
de Déu i evitar les obres
incompatibles amb la vida de la
gràcia.

Qui de manera conscient i deliberada
no accepta la revelació de Déu, comet
el pecat d’infidelitat. El cristià que
abandona la fe peca d’apostasia, i el
que canvia o deforma les veritats
revelades comet el pecat d’heretgia.

La virtut de l’esperança

«L’esperança és la virtut teologal per
la qual desitgem i esperem de Déu la
vida eterna com la nostra felicitat,
posant la nostra confiança en les
promeses de Crist i recolzant-nos en
l’ajut de la gràcia de l’Esperit Sant
per merèixer-la i perseverar fins a la
fi de la vida terrena».[6]



La virtut de l’esperança transforma i
eleva els nostres desitjos més
profunds, i fa que la benaurança
promesa per Déu sigui l’objecte últim
dels nostres desitjos, el Bé Summe
volgut per si mateix i pel qual es
volen totes les altres coses.
L’esperança ens permet donar a tots
els béns i activitats humanes el seu
valor veritable, que és el que tenen
pel que fa a la benaurança.

Com que la benaurança només es pot
obtenir per la gràcia i l’ajuda de Déu,
la virtut de l’esperança comprèn la
confiança en què Déu ens donarà
sempre l’ajuda necessària per salvar-
nos, i perdonarà els nostres pecats
quan li demanem perdó, ens donarà
fortalesa per superar les proves i els
perills, i ens acompanyarà sempre
amb la seva omnipotència
misericordiosa.

Peca de desesperació qui es
desanima amb els seus pecats o les



dificultats de la vida, desconfiant de
la bondat i la misericòrdia de Déu i
del seu poder salvífic, com si tot
depengués de les nostres forces
humanes. Peca, en canvi, de
presumpció qui pensa que n’hi ha
prou amb les seves forces i els seus
mèrits humans per salvar-se, o qui
pensa que la seva salvació està
assegurada per la seva raça, pel fet
de ser catòlic o d’estar batejat, o per
altres raons, i per això descuida els
mitjans de salvació que Déu estableix
i que l’Església ofereix.

La virtut de la caritat

«La caritat és la virtut teologal per la
qual estimem Déu per damunt de
totes les coses i el nostre proïsme
com a nosaltres mateixos per amor
de Déu. Jesús en fa el manament nou,
la plenitud de la Llei. És “el vincle de
la perfecció” (Co 3, 14) i el fonament
de les altres virtuts, les quals anima,
inspira i ordena: sense ella “jo no



seria res” i “res no em serviria” (1 Co
13, 2-3)».[7]

La caritat consisteix abans que res a
estimar Déu, com a Bé Summe, sobre
totes les coses. És un amor d’amistat,
que ens uneix a Ell. Com que l’amor
d’amistat comporta certa
reciprocitat: estimem Déu i ens
sabem estimats per Ell, o bé
l’estimem com a resposta a l’amor
amb què ens estima. A l’Esperit Sant
se l’anomena Caritat Increada, i la
caritat creada (la nostra) és l’efecte
principal de la seva acció en la nostra
ànima. D’alguna manera, mitjançant
la virtut de la caritat estimem Déu
amb un amor diví, amb l’amor que
l’Esperit Sant posa en la nostra
ànima. La caritat ens impulsa a
conèixer Déu, a viure per complir la
seva voluntat amb plena
disponibilitat, com va fer Crist,[8] a
estimar el proïsme per amor de Déu,
és a dir, a estimar als altres com Déu
els estima, i a tractar les coses



d’acord amb el valor que tenen
segons el designi de Déu.

És, a més, forma, motor i arrel de
totes les virtuts morals, perquè les
refereix a Déu com a Bé Summe,
constitueix la seva motivació última
(per amor de Déu es practica la
justícia, la generositat, la castedat,
etc.) i fa que la pràctica de les virtuts
morals ens uneixi a Déu. Per això
sant Agustí diu que d’alguna manera
les virtuts morals cristianes són com
formes de l’amor a Déu.[9]

La caritat és l’essència de la santedat
cristiana, el vincle de la perfecció, i
determina el grau de santedat de
cadascú: la santedat és tanta com
més és la caritat.

Tot pecat greu comporta la pèrdua de
la caritat, de la unió d’amistat amb
Déu. Són pecats específics contra la
caritat cap a Déu l’odi a Déu i la
tebiesa; contra la caritat cap a si
mateix, la distracció de la vida



espiritual, exposar-se a perills greus
per a l’ànima o per al cos, el suïcidi i
l’egoisme pel que fa a amor
desordenat a si mateix; contra la
caritat cap als altres, l’odi i la
discòrdia, l’escàndol, negar l’ajuda
espiritual o material que és possible
donar al proïsme, la cooperació
voluntària amb els pecats del
proïsme.

Els dons de l’Esperit Sant

L’acció de l’Esperit Sant en l’ànima
del cristià, a més de donar la gràcia
santificant i les virtuts teologals,
comunica inspiracions i gràcies
actuals, i té una manifestació
específica en el que l’Església
anomena dons de l’Esperit Sant, que
són «disposicions permanents que
fan l’home dòcil als impulsos de
l’Esperit Sant».[10] L’Església ensenya
que aquests dons són set: «saviesa,
enteniment, consell, fortalesa,
ciència, pietat i temor de Déu.



Pertanyen en plenitud al Crist, Fill de
David (Cf. Is 11, 1-2). Completen i
perfeccionen les virtuts d’aquells que
els reben. Fan els fidels dòcils a obeir
amb promptitud les inspiracions
divines»,[11] tot i que naturalment no
es pretén classificar o reduir a
aquests set dons l’amplíssima i
multiforme acció de l’Esperit Sant en
les ànimes. L’Església parla també
dels fruits que produeix l’acció de
l’Esperit en les ànimes: «Els fruits de
l’Esperit són perfeccions que l’Esperit
Sant forma en nosaltres, com a
primícies de la glòria eterna. La
Tradició de l’Església n’enumera
dotze: “caritat, goig, pau, paciència,
longanimitat, bondat, benignitat,
mansuetud, fidelitat, modèstia,
continència i castedat” (Ga 5, 22-23,
vulg.).[12]

Els manaments de la llei de Déu

El Senyor va dir: «Si m’estimeu,
guardareu els meus manaments».[13]



El jove ric li va preguntar: quins
manaments? «Jesús li respongué: No
matis, no cometis adulteri, no robis,
no acusis ningú falsament, honra el
pare i la mare, i estima els altres com
a tu mateix».[14] El Senyor es refereix
al Decàleg, a les deu Paraules de
l’Antic Testament,[15] que contenen
com un resum dels elements
principals de la llei moral natural. El
Senyor mateix atribueix a aquestes
deu Paraules un origen diví, i les
distingeix dels preceptes merament
humans,[16] i l’Església segueix l’ordre
d’aquests deu manaments per
exposar en la catequesi la moral
cristiana, i hi afegeix naturalment
alguns ensenyaments específics del
Nou Testament.

El Decàleg conté un conjunt de
deures greus,[17] però és també i
sobretot una instrucció, un
ensenyament sobre la manera de
viure que és coherent amb l’Aliança
entre Déu i el poble elegit.



L’exposició del Decàleg que fa
l’Església és un ensenyament sobre
l’estil de vida que és congruent amb
la caritat, amb l’amistat entre Déu i
l’home. Aquest ensenyament
constitueix un instrument vàlid per a
la formació moral dels més joves o
dels menys instruïts, i és per a
tothom una guia externa necessària
per superar els moments de foscor
interior que tots podem travessar
alguna vegada a la vida, perquè
generalment la llum interior de la
gràcia ja permet distingir el que és bo
del que és dolent. El Decàleg, vist
d’acord amb el Nou Testament i en la
seva connexió amb la caritat, és com
un conjunt de senyals que ens
indiquen el camí que porta a la
salvació.

Ángel Rodríguez Luño



Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1996-2005, 1810-1832,
2052-2074.

— Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica, núm. 422-425,
384-390, 434-441.

— Francesc, Catequesi sobre els deu
Manaments.

[1] Cf. 2 Pe 1, 4.

[2] Jn 6, 38: «Perquè no he baixat del
cel per fer la meva voluntat, sinó la
voluntat del qui m’ha enviat». Cf.
també Jn, 4, 34; 5, 30.

[3] Compendi, núm. 384.

[4] Compendi, núm. 386.



[5] Concili de Trento, Decret sobre la
justificació, cap. 8: Dz-Hü 1532.

[6] Compendi, núm. 387.

[7] Compendi, núm. 388.

[8] «Jesús els diu: El meu aliment és
fer la voluntat del qui m’ha enviat i
dur a terme la seva obra» (Jn 4, 34).

[9] «Com que la virtut ens condueix a
la felicitat veritable, jo afirmaria que
la virtut no és cap altra que el
suprem amor de Déu. I el fet de dir
que la virtut és quadripartita, es diu,
com jo ho entenc, en consideració de
la varietat de disposicions que el
mateix amor assumeix. Aquestes
quatre virtuts famoses, la força de les
quals vulgui el cel que estigui en
totes les ànimes com els seus noms
estan a les seves boques, no
titubejaria en definir-les també així:
la temprança és l’amor que es dona
totalment al que s’estima; la fortalesa
és l’amor que ho suporta tot pel que



s’estima; la justícia és l’amor que
serveix exclusivament allò que
s’estima i que, a causa d’això, domina
amb rectitud; finalment, la prudència
és l’amor que distingeix amb
sagacitat el que és útil del que és
prejudicial. Aquest amor, hem dit, no
és amor d’un objecte qualsevol, sinó
amor de Déu; és a dir, del Summe Bé,
Summa Saviesa i Summa Pau. Per
aquest motiu, precisant una mica
més les definicions, es pot dir que la
temprança és l’amor que es conserva
íntegre i incorruptible per a Déu; la
fortalesa és l’amor que ho pateix tot
sense pena, amb la vista fixa en Déu;
la justícia és l’amor que no serveix
ningú més que Déu, i per això
exerceix distinció, conforme a la raó,
sobre tot el que és inferior a l’home;
la prudència, en fi, és l’amor que sap
discernir el que és útil per anar a
Déu del que pot allunyar-ne» (sant
Agustí, De moribus ecclesiae, I, 15, 25:
NBA 13/1, 53).



[10] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1830.

[11] Ibídem, núm. 1831.

[12] Ibídem, núm. 1832.

[13] Jn 14, 15.

[14] Mt 19, 18-19.

[15] Cf. Ex 20, 2-17 i Dt 5, 6-21.

[16] «Així, en nom de la vostra tradició,
invalideu la paraula de Déu.
Hipòcrites! Amb tota la raó Isaïes va
profetitzar de vosaltres quan digué:
Aquest poble m’honora amb els
llavis, però el seu cor es manté lluny
de mi. El culte que em donen és buit,
les doctrines que ensenyen són
preceptes humans» (Mt 15, 7-9).

[17] «Perquè els deu manaments
formulen els deures fonamentals de
l’home envers Déu i envers els altres,
les obligacions que revelen, en el seu
contingut primordial, són greus.



Fonamentalment, els manaments són
immutables i les seves obligacions
són vàlides arreu i sempre. Ningú no
pot dispensar-les. Déu ha gravat els
deu manaments al cor de
l’home» (Catecisme, núm. 2072).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/tema-27-laccio-
de-lesperit-sant-la-gracia-les-virtuts-

teologals-i-els-manaments/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/tema-27-laccio-de-lesperit-sant-la-gracia-les-virtuts-teologals-i-els-manaments/
https://opusdei.org/ca/article/tema-27-laccio-de-lesperit-sant-la-gracia-les-virtuts-teologals-i-els-manaments/
https://opusdei.org/ca/article/tema-27-laccio-de-lesperit-sant-la-gracia-les-virtuts-teologals-i-els-manaments/
https://opusdei.org/ca/article/tema-27-laccio-de-lesperit-sant-la-gracia-les-virtuts-teologals-i-els-manaments/

	Tema 27. L’acció de l’Esperit Sant: la gràcia, les virtuts teologals i els manaments

