opusdei.org

Tema 26. El subjecte
moral. La moralitat
dels actes humans

Nomeés les accions voluntaries
son objecte d’una valoraci6
moral propiament dita. Es part
fonamental de la formacio i de
la vida cristiana I’educacio del
complex mon dels sentiments.
El mitja per ordenar les
passions és I’adquisicio dels
habits morals anomenats
virtuts. L’objecte, la intencio i
les circumstancies son les
“fonts” o elements constitutius
de la moralitat dels actes
humans». I’acte moralment bo
suposa alhora la bondat de



I’objecte, del fiide les
circumstancies.

25/01/2023

Index

* Passions i accions

» Moralitat dels actes humans

* ’objecte moral

* La intencio

* Les circumstancies

* ’objecte indirecte de la voluntat
* La imputabilitat moral

* El merit

* Bibliografia basica

* Lectures recomanades



Passions i accions

Convé aclarir inicialment la distincio
entre les passions (anomenades
també sentiments) i les accions
voluntaries. De vegades algu es veu
sorpres per una reaccié imprevista
davant de persones, esdeveniments o
coses: un moviment de colera que
arriba inesperadament davant d’'una
paraula que es considera ofensiva;
un sentiment espontani de tristesa i
de desconcert davant de la mort
inesperada d’un amic; un moviment
d’enveja davant d’un objecte valuos.
Aquests fenomens animics que es
produeixen sense que ho decidim,
davant dels quals som —per dir-ho
aixi— subjectes passius, s’anomenen
comunament sentiments o passions.
Altres vegades, en canvi, veiem que
som subjectes actius de les nostres
accions, perque les projectem i duem
a terme per iniciativa propia:



decidim posar-nos a estudiar o anar
a casa d’un amic malalt per estar una
estona amb ell. SGn també accions els
actes amb que aturem o donem curs
a les passions: davant d’'una paraula
ofensiva que suscita en nosaltres un
moviment d’ira podem decidir no
respondre-hi, sind callar i somriure,
0 bé respondre a qui ens tracta
malament amb una altra paraula
igualment ofensiva.

Només les accions voluntaries son
objecte d’una valoracié moral
propiament dita, és a dir, només
aquestes poden ser una culpa moral
o una accié laudable. Tanmateizx,
aixo no vol dir que els sentiments
siguin fenomens neutres ni que no
tinguin importancia per a la vida
cristiana. Les passions pressuposen
un judici sobre la persona o cosa
davant de la qual sorgeixen, i
suggereixen una presa de posicio i
una linia de conducta. Davant d’una
persona o cosa considerada com a



bona sorgeix una passio de signe
positiu (alegria, entusiasme), que
suggereix una presa de posicio i una
linia d’acci6 positiva (aprovar, lloar,
apropar-se a aquesta persona);
davant d’una persona o un
esdeveniment considerat com a
dolent sorgeix una passio de signe
negatiu (colera, tristesa), que
suggereix una presa de posicio i una
linia d’acci6 negativa (desaprovacio,
agressio). En termes generals, es pot
dir que les passions que sorgeixen
d’un judici veritable 1 suggereixen
una presa de posicio i una linia
d’accié bona son una ajuda per a la
vida cristiana, perqué permeten
entendre amb rapidesa el que és bo i
consenten dur a terme de manera
facil i agradable les accions que son
apropiades per a un bon fill de Déu.
Les passions que pressuposen un
judici fals (per exemple, perque
veuen una ofensa on no n’hi ha) i
suggereixen una presa de posicio i
una linia d’acci6 moralment



negatives (per exemple, una falta de
caritat o un comportament violent)
constitueixen un obstacle notable per
a la vida cristiana.

Qui experimenta passions negatives
podria, no obstant aix0, comportar-se
bé, resistir a la passio i fer amb gran
esfor¢ una obra bona. Pero s’entén
facilment que no es pot anar tota la
vida costa amunt, resistint
continuament els embats de les
males passions, fent el que no ve de
gust fer i rebutjant sempre allo cap al
que s’inclinen els sentiments
(Pafectivitat). Si no s’aconsegueix
corregir i educar el mon interior dels
sentiments, sera dificil discernir el
que és bo, perque les passions
negatives enfosqueixen la ment,
sovint se cedira davant d’aquestes i
s’obrara malament; a més, és molt
possible que la lluita continua porti
al desanim o a I’esgotament.



Per aquestes raons és part
fonamental de la formaci6 i de la
vida cristiana I’educacio del complex
mon dels sentiments. Educar vol dir
conformar, donar una forma bona i
cristiana al moén dels sentiments, de
manera que els moviments que
sorgeixen espontaniament en
nosaltres ens ajudin a discerniria
fer el bé de manera rapida, precisa i
agradable. El mitja per ordenar les
passions és ’adquisicio dels habits
morals anomenats virtuts
(prudencia, justicia, temperancia,
etc.), que modifiquen les tendéncies
que son a l’arrel de les passions.
L’afectivitat ordenada per la virtut fa
que ens agradi fer el que és bo, i que
el que ens dona la gana de feriel
que Déu espera de nosaltres
coincideixin gairebé sempre. Diem
“gairebé sempre” perqueé el desordre
conseguent al pecat original no sol
permetre un ordre sempre perfecte.
Fins i tot les persones més santes



s’enfaden alguna vegada més del que
toca.

Per estudiar la moralitat dels actes
humans és important tenir en
compte el que s’acaba de dir sobre
les passions i els sentiments, perque
moltes de les nostres accions
voluntaries estan motivades per
passions i sentiments; son com la
nostra manera de reaccionar o de
governar les passions que
experimentem. Per exemple, no es
podrien valorar en la seva justa
mesura unes paraules poc caritatives
d’una persona cap a una altra si no
se sap que la primera va ser ofesa
greument per la segona, i que ha
hagut de lluitar molt per no passar a
I’agressio fisica, i les paraules poc
caritatives que ha pronunciat en el
fons expressen un autocontrol forca
bo, tot i que no és perfecte. La poca
aplicacio a I’estudi d’'una persona
dominada per un sentiment vital
d’apatia és menys dolenta del que



seria si la negligencia fos fruit del
desinteres voluntari. Amb les accions
voluntaries, que s’estudien a
continuacio, moltes vegades estem
governant el pas a ’ambit de la
llibertat d’instancies, moviments i
sol-licitacions que venen del mon,
per si mateix involuntari, del
sentiment.

Moralitat dels actes humans

Com s’ha anunciat abans, només les
accions voluntaries (anomenades
també actes humans) son propiament
accions morals, bones o dolentes. La
doctrina moral catolica ensenya que
«la moralitat dels actes humans
depeén:

—de 'objecte escollit;
—del fi buscat o de la intencid;

—de les circumstancies de ’accid.



L’objecte, la intencio i les
circumstancies formen les “fonts”, o
els elements constitutius, de la
moralitat dels actes

humans» (Catecisme, num. 1750).

Veurem que sOn aquests tres
elements de I’accio.

I’objecte moral

L’objecte moral «és el fi proxim d’una
eleccio deliberada que determina
I’acte de voler de la persona que
actua». Vegem primer que és
I’objecte d’una accio, i després que és
I’objecte moral.

Les accions es defineixen i es
distingeixen entre si pel seu objecte.
Pero aqui “objecte” fa referéncia al
contingut immediat d’una accio
voluntaria, és a dir, al que es proposa
immediatament ’acte de voluntat, i
no a la cosa externa que es maneja.
Per exemple: si en Joan compra un
llibre, 'objecte de la voluntat d’en



Joan (el que vol fer) és “comprar un
llibre”, i no el llibre; si en Pere roba
un llibre, ’objecte de la voluntat d’en
Pere és “robar un llibre”, i no el
llibre. Si el llibre fos I’objecte de les
dues accions, hauriem d’acceptar la
tesi falsa que “comprar un llibre” i
“robar un llibre” sén accions
idéntiques, ja que totes dues tindrien
el mateix objecte: el llibre.

Per posar de manifest la necessitat
d’atendre el que el subjecte es
proposa fer, sant Joan Pau II va
escriure que per saber quin és
I’objecte moral d’un acte «cal situar-
se en la perspectiva de la persona
que actua. [...]. Aixi doncs, no es pot
prendre com a objecte d'un
determinat acte moral un procés o
un esdeveniment d’ordre fisic
nomeés, que es valora quan origina
un determinat estat de coses al mon
extern».”



L’expressio “objecte moral” vol dir
que I’objecte de la voluntat es posa
en relacio amb les virtuts i els vicis.
“Comprar un llibre” és un objecte bo,
mentre que “robar un llibre” és un
objecte dolent, perque el primer és
conforme a la virtut de la justicia,
mentre que el segon s’oposa a
aquesta virtut.

La doctrina catolica afirma que el
valor moral dels actes humans (el
que siguin bons o dolents) depen
abans que res i fonamentalment del
valor positiu o negatiu de I’objecte
moral,” és a dir, de la conformitat de
I’objecte o de I’acte volgut amb la rao
recta, els principis fonamentals de la
qual son les virtuts. Els actes que pel
seu objecte s’oposen a exigencies
essencials de les virtuts (justicia,
temperancia, etc.) son intrinsecament
dolents, és a dir, son dolents «sempre
1 per si mateixos, és a dir, pel seu
objecte, independentment de les
ulteriors intencions de qui actua, i de



les circumstancies».” S6n
intrinsecament dolents, per exemple,
P’adulteri, ’'avortament i el robatori.

El proporcionalisme i el
conseqtiencialisme sOn teories
erronies sobre la nocio i la formacio
de ’objecte moral d’una accio, segons
les quals cal determinar-lo sobre la
base de la “proporcio” entre els béns
1 els mals que es persegueixen, o de
les “consequiéncies” que se’n poden
derivar.”

La intencio

Mentre ’objecte moral fa referéncia
al que la voluntat vol amb I’acte
concret (per exemple: comprar un
llibre), la intencio fa referencia al
perque ho vol (per exemple: per
preparar un examen, per fer un
regal). La intencio comporta que el
que ella vol no es pot obtenir
immediatament, sin6 a través
d’altres accions. Voler regalar un
llibre és objecte d’intencio si per



regalar el llibre cal triar abans altres
accions: comprar-lo, traslladar-se a
casa de la persona que es vol
obsequiar, etc.

La intenciod «no es limita a la direccio
de les nostres accions singulars, sino
que pot ordenar cap a una mateixa
finalitat moltes accions; pot orientar
tota la vida cap a I'tlltim fi»." En el
comportament huma hi sol haver
una série de fins subordinats I'un a
I’altre: es vol un llibre per preparar
un examen, es fa ’examen per
obtenir un titol professional, es vol
tenir aquest titol per tenir un bon
sou i per fer un treball util per a la
societat, 1 aixi successivament. Al
final, en cada comportament, hi ha
un fi ultim volgut per si mateix i no
per una altra cosa, que hauria de ser
Déu, pero que també pot ser la
vanagloria, ’afany de poder o
d’enriquir-se, etc. Per aixo es diu que
un acte que, pel seu objecte, és
“ordenable” a Déu, «arriba a la seva



perfeccio ultima i decisiva quan la
voluntat I’ordena efectivament a
Déu».”

La intencid, com qualsevol altre acte
de voluntat, pot ser moralment bona
o dolenta. Si és bona, pot confirmar
o, fins i tot, augmentar la bondat que
I’accio té pel seu objecte, pero en
canvi no pot fer «ni bo ni just un
comportament en ell mateix
desordenat. El fi no justifica els
mitjans»."” Sila intenci6 és dolenta,
pot confirmar o augmentar la
malicia que l'acte té en virtut del seu
objecte moral, i podria també fer
dolent un acte que pel seu objecte és
bo, com passaria quan algu comenca
a tractar amb benevoléncia una altra
persona amb I’inic proposit de
corrompre-la més endavant."

Les circumstancies

Les circumstancies «son els elements
secundaris d’un acte moral.
Contribueixen a agreujar o a



disminuir la bondat o la malicia
moral dels actes humans (per
exemple, la quantitat d’un robatori).
També poden atenuar o augmentar
la responsabilitat del qui obra (com
ara actuar per por de la mort)»."”
Les circumstancies «no poden fer
que sigui bona o justa una accid que
d’ella mateixa és dolenta»."" Hi ha
circumstancies que poden afegir una
nova rao de maldat a un acte, com és
el cas d’un acte impur comes per una
persona que té un vot de castedat.
Aquesta mena de circumstancies
s’han de declarar en la confessio
sacramental.

En sintesi, es pot dir que «I’acte
moralment bo suposa a la vegada la
bonesa de I’'objecte, del fii de les
circumstancies».

L’objecte indirecte de la voluntat

S’anomena objecte indirecte de la
voluntat una consequéncia de I’accio
(un efecte col-lateral) que no



interessa ni és volguda de cap
manera, ni com a fi ni com a mitja,
pero és prevista i permesa en tant
que esta inevitablement unida al que
es vol. Aixi, per exemple, una
persona se sotmet a una cura contra
la leucemia que provoca, com a
efecte col-lateral, la calvicie; una
dona que voldria formar una familia
permet que se li extirpi I'uter en el
qual s’ha desenvolupat un tumor
maligne greu i no tractable per altres
mitjans, i com a consequiencia queda
esteril. La calvicie i ’esterilitat son
objecte indirecte de la voluntat, no
volguts, sino efectes col-laterals
coneguts i previstos que la necessitat
obliga a tolerar. Quan una acci6
comporta un efecte indirecte negatiu
per a un mateix o per als altres, es
planteja el problema de la seva
licitud moral. Aixi, sant Pau ensenya
que s’han d’evitar certes accions que,
tot i que siguin per si mateixes licites,
tenen com a efecte col-lateral o



indirecte ’escandol dels febles en la
fe.“?’]

Aix0 té importancia en la vida moral,
perque de vegades hi ha accions que
tenen dos efectes (accions de doble
efecte), un de bo i un altre de dolent,
i pot ser licit dur-les a terme per
obtenir ’efecte bo (volgut
directament), encara que no es pugui
evitar el dolent (que, per tant, es vol
només indirectament). De vegades es
tracta de situacions molt delicades,
en les quals el més prudent és
demanar consell a qui el pot donar.

Es poden indicar algunes condicions
que s’han d’observar —totes juntes—
perque sigui licit executar (o bé
ometre) una accio quan provoca
també un efecte negatiu. Aquestes
condicions son:

1) L’acte efectuat ha de ser en si
mateix bo, o almenys indiferent.



2) L’efecte bo no s’ha d’aconseguir a
través del dolent: no es pot fer el mal
perque vingui el bé. Si el bé desitjat
procedeix del mal, aquest ja no és
“indirectament voluntari”, siné
volgut directament com a mitja.

3) La persona ha de buscar
directament I’efecte bo (és a dir, tenir
una intencio recta) i tolerar per
necessitat ’efecte dolent. En aquest
sentit, ha de posar tot I’esforg
possible per evitar, o almenys
limitar, aquest ultim.

4) La proporcionalitat entre el bé que
s’intenta i el mal que es tolera: no
esta moralment justificat arriscar la
vida d’un mateix per guanyar uns
quants dolars, o posar en perill
I’embaras prenent una medicina a fi
d’evitar algunes molesties lleugeres.
Aquesta proporcionalitat exigeix que
I’efecte bo sigui tant important o més
com: a) més greu sigui el mal tolerat;
b) més proximitat hi haig entre ’acte



efectuat i la producci6 del mal: és
divers invertir els mateixos estalvis
en una editorial que té moltes
publicacions immorals o invertir-los
en un banc que controla part de
I’editorial; ¢) més gran sigui la
certesa que es produira l'efecte
dolent: com vendre alcohol a un
alcoholic; d) més gran sigui
I’obligacio d’impedir el mal: per
exemple, quan es tracta d’'una
autoritat civil o eclesiastica.

La imputabilitat moral

Un acte és moralment imputable a
qui el fa en la mesura exacta en que
I’acte és voluntari." «La
imputabilitat i 1a responsabilitat
d’una acci6 poden ser disminuides i
fins i tot suprimides per la
ignorancia, la inadvertencia, la
violéncia, la por, els habits, les
afeccions immoderades i altres
factors psiquics o socials»." També
les passions, si son fortes, poden



disminuir la imputabilitat de I’acte, i
en casos extrems (gran panic davant
d’un terratrémol) la podrien
suprimir per complet.

El merit

«La paraula “merit” designa, en
general, la paga deguda per una
comunitat o una societat a ’accio
d’un dels seus membres valorada
com un benefici o un dany, digne de
recompensa o de castig. El merit té
origen en la virtut de la justicia,
segons el principi de la igualtat que
la regeix».""

En termes absoluts I’home no pot
reivindicar cap dret o merit davant
de Déu."” Tanmateix, en virtut del
designi divi d’associar-nos a ’obra de
la seva gracia," a ’home que fa
obres bones estant en gracia de Déu
se li confereix «segons la justicia
gratuita de Déu, un veritable merit. Es
tracta d’un dret en virtut de la gracia,
el ple dret de ’amor i ens fa



“cohereus” del Crist i dignes
d’obtenir ’“heréncia promesa de la
vida eterna”»."”

Sobre el que es pot mereixer, convé
tenir en compte que «ningu no pot
mereixer la gracia primera, la que és
a I’origen de la conversio, del perdd i
de la justificacio. Sota la mocio de
I’Esperit Sant i de la caritat, podem
mereixer després per a nosaltres
mateixos i per a d’altres les gracies
utils a la nostra santificacio, al
creixement de la gracia i de la caritat,
i a ’obtencio de la vida eterna. Els
mateixos béns temporals, com la
salut i ’'amistat, poden ser merescuts
segons la saviesa de Déu. Aquestes
gracies i aquests béns son ’objecte de
la pregaria cristiana. L’oracid satisfa
la nostra necessitat de la gracia per a
les accions meritories».*”

Angel Rodriguez Lufio




Bibliografia basica

— Catecisme de ’Església Catolica,
1749-1761.

— Joan Pau II, Veritatis splendor,
6.VIII.1993, 71-83.

Lectures recomanades

Enrique Colom y Angel Rodriguez
Lufio, Elegidos en Cristo para ser
santos. Curso de Teologia Moral
Fundamental, Palabra, Madrid 2000,
p- 147-200. Una versio més recent
d’aquest text es troba a: https://
www.eticaepolitica.net/
corsodimorale/Fundamental06.pdf

"' Joan Pau II, Veritatis splendor,
num. 78. Cf. Catecisme, num. 1751.


https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental06.pdf/
https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental06.pdf/
https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/Fundamental06.pdf/

®' Joan Pau II, Veritatis splendor,
num. 78.

Bl «La moralitat de ’acte huma depén
sobretot i fonamentalment de
I’'objecte elegit racionalment per la
voluntat deliberada» (Joan Pau II,
Veritatis splendor, nam. 78).

4 Ibidem, ntim. 80; Cf. Catecisme,
num. 1756.

Bl Aquestes teories no afirmen que
“es pugui fer un mal per obtenir un
bé”; sind que no es pot dir que hi
hagi comportaments que siguin
sempre dolents, perque depen en
cada cas de la “proporcid” entre béns
i mals, o de les “consequencies” (Cf.
Joan Pau II, Veritatis splendor, nam.
75). Per exemple, un
proporcionalista no afirmaria que
“és moralment licit fer una estafa per
un fi bo”, sind que examinaria si el
que es fa és 0 no és una estafa (si el
que s’ha “elegit objectivament” és
una estafa o no) tenint en compte



totes les circumstancies, i la intencid.
Al final podria dir que no és una
estafa el que en realitat si que ho és, i
podria justificar aquesta accio (o
qualsevol altra).

6] Catecisme, nim. 1752.

"' Joan Pau II, Veritatis splendor,
num. 78.

! Catecisme, num. 1753. «Passa
sovint que I’home actua amb bona
intencid, pero sense profit espiritual,
perque li falta la bona voluntat. Per
exemple, un roba per ajudar els
pobres: en aquest cas, si bé la
intencio és bona, hi falta la rectitud
de la voluntat, perqueé les obres son
dolentes. En conclusio, la bona
intencio no autoritza a fer cap obra
dolenta. “Altres m’acusen d'ensenyar:
fem el mal perque se’n segueixi el bé!
Els qui em calumnien aixi, mereixen
de ser condemnats” (Rm 3, 8)» (sant
Tomas d’Aquino, In duo praecepta



caritatis: Opuscula theologica, 11,
num. 1168).

Bl Cf. Catecisme, num. 1753.
"9 Ihidem, num. 1754.

" Ibidem.

12 hidem, num. 1755.

1S Cf. Rm 14, 14-21.

U4 Cf. Catecisme, nim. 1734.
151 catecisme, nim. 1735.

U8l Catecisme, num. 2006. La culpa és,
en consequencia, la responsabilitat
que contraiem davant de Déu en
pecar, fent-nos mereixedors de
castig.

U7 Cf. Catecisme, nim. 2007.
181 Cf, Ibidem, nim. 2008.

191 1hidem, ntim. 2009. Cf. Concili de
Trent: DS 1546.



201 catecisme, nam. 2010.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/tema-26-el-
subjecte-moral-la-moralitat-dels-actes-
humans/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/tema-26-el-subjecte-moral-la-moralitat-dels-actes-humans/
https://opusdei.org/ca/article/tema-26-el-subjecte-moral-la-moralitat-dels-actes-humans/
https://opusdei.org/ca/article/tema-26-el-subjecte-moral-la-moralitat-dels-actes-humans/
https://opusdei.org/ca/article/tema-26-el-subjecte-moral-la-moralitat-dels-actes-humans/

	Tema 26. El subjecte moral. La moralitat dels actes humans

