opusdei.org

Tema 21. Baptisme 1
confirmacio

El baptisme incorpora qui el
rep a la vida, la mortila
resurreccio de Jesucristiala
seva accio salvadora.
Imprimeix en el cristia un
segell espiritual indeleble de la
seva pertinenca a Crist. Per la
confirmacio, els cristians
participen meés plenament en la
missio de Jesucristien la
plenitud de ’Esperit Sant. Un
cristia batejat i confirmat esta
destinat a participar en la
missio evangelitzadora de
I’Església en virtut d’aquests
sagraments.



25/01/2023

Index

» Baptisme: fonaments biblics i
institucio

* La justificacio i els efectes del
baptisme

* Necessitat del baptisme
* Celebracio liturgica

» Ministre i subjecte. El baptisme en
la vida del cristia

* Fonaments biblics i historics de la
confirmacio

» Significacid liturgica i efectes
sacramentals

* Ministre i subjecte de la
confirmacio



* Bibliografia basica

Baptisme: fonaments biblics i
institucio

D’entre les nombroses prefiguracions
veterotestamentaries del baptisme,
en destaquen el diluvi universal, la
travessia del mar Roig i la
circumcisio, ja que s’esmenten
explicitament en el Nou Testament
al-ludint a aquest sagrament (cf. 7 Pe
3,20-21;1 Co 10, 1; Col 2, 11-12). Amb
el Baptista, el ritu de I’aigua, fins i tot
sense eficacia salvadora, s’uneix a la
preparacio doctrinal, a la conversio i
al desig de la gracia, pilars del
catecumenat futur.

Jesus és batejat a les aiguies del Jorda
a I'inici del seu ministeri public (cf.
Mt 3, 13-17), no per necessitat, sind
per solidaritat redemptora. En
aquesta ocasio, queda definitivament



indicada l’aigua com a element
material del signe sacramental. A
meés, el cel s’obre, ’Esperit baixa en
forma de colom ila veu de Déu Pare
confirma la filiacié divina de Crist:
uns esdeveniments que revelen al
Cap de la futura Església el que
després es fara sacramentalment en
els seus membres.

Més endavant, té lloc la trobada amb
Nicodem, durant la qual Jesus afirma
el vincle pneumatologic existent
entre I’aigua baptismal i la salvacio, 1
d’aqui ve la seva necessitat: «ningu
no pot entrar al Regne de Déu si no
neix de I’aigua i de ’Esperit» (Jn 3, 5).

El misteri pasqual confereix al
baptisme el seu valor salvific; Jesus,
«en efecte, ja havia parlat de la seva
passio que sofriria a Jerusalem com
d’un “Baptisme” en el qual havia de
ser batejat (Mc 10, 38; cf. Lc 12, 50).
La Sang i I’aigua que brollaren del
costat traspassat de Jesus crucificat



(cf. Jn 19, 34) son tipus del Baptisme i
de ’Eucaristia, sagraments de la vida
nova» (Catecisme, 1225).

Abans de pujar al cel, el Senyor diu
als apostols: «Aneu, doncs, a tots els
pobles i feu-los deixebles meus,
batejant-los en el nom del Pare i del
Fill i de I’Esperit Sant 1 ensenyant-los
a guardar tot allo que us he

manat» (Mt 28, 19-20). Aquest
mandat és fidelment seguit a partir
de la Pentecosta i assenyala ’objectiu
primari de ’evangelitzacio, que
continua sent actual.

Comentant aquests textos, sant
Tomas d’Aquino diu que la institucio
del baptisme va ser multiple:
respecte a la materia, en el baptisme
de Crist; la seva necessitat va ser
afirmada a Jn 3, 5; el seu us va
comencar quan Jesus va enviar els
seus deixebles a predicar i batejar; la
seva eficacia prové de la passio; la



seva difusio va ser proclamada a Mt
28, 19.

La justificacio i els efectes del
baptisme

A Rm 6, 3-4 llegim: «O bé ignoreu que
tots els qui hem estat batejats en
Jesucrist hem estat submergits en la
seva mort? Pel baptisme hem mort i
hem estat sepultats amb ell, perque,
aixi com Crist, per I’accio poderosa
del Pare, va ressuscitar d’entre els
morts, també nosaltres emprenguem
una nova vida». El baptisme,
incorporant el fidel a la vida, la mort
ila resurreccio de Jesucristi a la seva
accio salvadora, atorga la justificacio.
Aix0 mateix apunta Col 2, 12: «Pel
baptisme heu estat sepultats amb
Crist, i amb ell també heu ressuscitat,
ja que heu cregut en I’accié poderosa
de Déu que el va ressuscitar d’entre
els morts». S’hi afegeix ara la
incidéncia de la fe, amb la qual,
juntament amb el ritu de I’aigua, ens



«revestim de Crist», com confirma Ga
3, 26-27: «Tots vosaltres, per la fe, sou
fills de Déu en Jesucrist: tots els qui
heu estat batejats en Crist us heu
revestit de Crist».

La justificacio baptismal es tradueix
en efectes concrets en ’anima del
cristia, que la teologia presenta com
a efectes sanadors i elevadors. Els
primers fan referencia al perdo dels
pecats, com posa en relleu la
predicacio petrina: «Pere els va
respondre: “Convertiu-vos, i que
cada un de vosaltres es faci batejar
en el nom de Jesucrist per obtenir el
perdo dels pecats, i aixi rebreu el do
de Esperit Sant”» (Act 2, 38). Aix0
inclou la remissio del pecat original i,
en els adults, de tots els pecats
personals. També es remet la totalitat
de la pena temporal i eterna. «En el
batejat, algunes consequiéncies
temporals del pecat tanmateix
continuen existint, om els sofriments,
la malaltia, la mort, o les fragilitats



inherents a la vida com les febleses
de caracter, etc., i també una
inclinacio al pecat que la Tradicio
anomena concupiscencia, o,
metaforicament, “I’esca del

pecat” (fomes peccati)» (Catecisme,
1264).

[’aspecte elevador consisteix en
I’efusio de I’Esperit Sant; en efecte,
«hem estat batejats en un sol
Esperit» (1 Co 12, 13). Perque es
tracta del mateix «Esperit de
Crist» (Rm 8, 9), rebem «un esperit
d’esclaus» (Rm 8, 15), com a fills en el
Fill. Amb la filiaci6 divina, Déu
confereix al batejat la gracia
santificant, les virtuts teologals i
morals i els dons de ’Esperit Sant.

Juntament amb aquesta realitat de
gracia, «el Baptisme segella el cristia
amb una marca espiritual
inesborrable (character) de la seva
pertinenca al Crist. Aquesta marca
no és eshorrada per cap pecat, per bé



que el pecat impedeix que el
Baptisme produeixi fruits de
salvacio» (Catecisme, 1272).

Com que vam ser batejats en un sol
Esperit «per a formar un sol cos» (1
Co 12, 13), la incorporacio a Crist és
contemporaniament incorporacio a
I’Església, i en ella quedem vinculats
amb tots els cristians, també amb
aquells que no estan en comunio
plena amb I’Església Catolica.

Finalment, recordem que els batejats
son «llinatge escollit, casa reial,
comunitat sacerdotal, nacid santa,
poble que Déu s’ha reservat, perquée
proclameu la lloanca d’aquell qui us
ha cridat de les tenebres a la seva
llum admirable» (1 Pe 2, 9):
participen, doncs, del sacerdoci comu
dels fidels, i tenen «”el deure de
professar davant els homes la fe que
van rebre de Déu per mitja de
I’Església” (Lumen gentium, 11) i de
participar en l’activitat apostolica i



missionera del Poble de
Déu» (Catecisme, 1270).

Necessitat del baptisme

La catequesi neotestamentaria
afirma categoricament de Crist que
«sota el cel, Déu no ha donat als
homes cap altre nom que pugui
salvar-nos (Act 4, 12)». 1 ja que ser
«batejats en Crist» equival a ser
«revestit de Crist» (Ga 3, 27), shan
d’entendre en tota la seva forga les
paraules de Jesus segons les quals
«els qui creuran i seran batejats se
salvaran, pero els qui no creuran es
condemnaran» (Mc 16, 16). D’aqui
deriva la fe de I’Església sobre la
necessitat del baptisme per a la
salvacio.

Correspon entendre aixo ultim
segons ’acurada formulaci6 del
magisteri: «El Baptisme és necessari
per a la salvacio per a aquells als
quals I’Evangeli ha estat anunciat i
que han tingut la possibilitat de



demanar aquest sagrament (cf. Mc
16, 16). L’Església no coneix cap altre
mitja que el Baptisme per assegurar
I’entrada a la benauranca eterna; per
aixo esta obligada a no descuidar la
missié que ha rebut del Senyor de fer
“renéixer de l’aigua i de I’Esperit”
tots aquells que poden ser batejats.
Déu ha vinculat la salvacio al
sagrament del Baptisme, pero EIll
mateix no esta lligat als seus
sagraments» (Catecisme, 1257).

En efecte, hi ha situacions especials
en que els fruits principals del
baptisme es poden adquirir sense la
mediacio sacramental. Pero
justament perque no hi ha cap signe
sacramental, no hi ha cap certesa de
la gracia conferida. El que la tradicid
eclesial ha anomenat baptisme de
sang i baptisme de desig no son “actes
rebuts”, siné un conjunt de
circumstancies que es presenten en
un subjecte, que determina les
condicions perque es pugui parlar de



salvacid. S’entén aixi «la ferma
conviccio que aquells que sofreixen
la mort per ra¢ de la fe, sense haver
rebut el Baptisme, son batejats per la
seva propia mort, pel Cristi amb el
Crist» (Catecisme, 1258). De manera
analoga, I’Església afirma que
«qualsevol persona que, ignorant
I’Evangeli del Crist i la seva Església,
cerca la veritat i compleix la voluntat
de Déu tal com la coneix, pot salvar-
se. Podem suposar que aquestes
persones haurien desitjat
explicitament el Baptisme si
n’haguessin conegut la

necessitat» (Catecisme, 1260).

Les situacions de baptisme de sang i
de desig no inclouen la dels nens
morts sense baptisme. A aquests
«’Església no pot fer altra cosa que
encomanar-los a la misericordia de
Déu, tal com ho fa en el ritu de les
exequies per a ells»; pero és
justament la fe en la misericordia de
Déu, que vol que tots els homes se



salvin (cf. 1 Tm 2, 4), el que ens
permet confiar que hi hagi un cami
de salvacid per als nens que moren
sense baptisme (cf. Catecisme, 1261).

Celebracio liturgica

Els «ritus d’acollida» intenten
discernir degudament la voluntat
dels candidats, o dels seus pares, de
rebre el sagrament i d’assumir-ne les
consequencies. Segueixen les
lectures bibliques, que il-lustren el
misteri baptismal, i es comenten en
I’homilia. Despreés s’invoca la
intercessio dels sants, en la comunié
dels quals el candidat sera integrat;
amb l’oracio d’exorcisme ila uncio
amb P’oli de catecamens se significa
la proteccio divina contra les insidies
del maligne. A continuacio, l’aigua es
beneeix amb formules d’alt contingut
catequeétic, que donen forma
liturgica al nexe aigua-Esperit. La fe i
la conversio es fan presents



mitjancant la professio trinitariaila
renuncia a Satanas i al pecat.

Ara s’entra en la fase sacramental del
ritu, «<amb el bany de I’'aigua
acompanyat de la paraula» (Ef'5, 26).
L’ablucio, tant per infusio com per
immersio, es fa de manera que
I’aigua corri pel cap, per aixi
significar el veritable rentat de
I’anima. La matéria valida del
Sagrament és I’aigua tinguda com a
tal segons el judici comu dels homes.
Mentre el ministre vessa tres vegades
I’aigua sobre el cap del candidat, o el
submergeix, pronuncia les paraules:
«NN, jo et batejo en el nom del Pare, 1
del Fill, i de I’Esperit Sant». En les
liturgies orientals s’utilitza la
formula: «El servent de Déu, NN, és
batejat en el nom del Pare, idel Fill i
de Esperit Sant».

Els ritus postbaptismals (o
explicatius) il-lustren el misteri
realitzat. S'ungeix el cap del candidat



(sino segueix immediatament la
confirmacio) per significar la seva
participacio en el sacerdoci comu i
evocar la futura crismacio. Es lliura
una vestidura blanca com a
exhortacio a conservar la innocéncia
baptismal i com a simbol de la nova
vida conferida. La candela encesa en
el ciri pasqual simbolitza la llum de
Crist, entregada per viure com a fills
de la llum per la fe rebuda. El ritu de
Ieffeta, que tocant amb el dit polze
les orelles i la boca del candidat, vol
significar I'actitud d’escolta i de
proclamacio de la paraula de Déu.
Finalment, la recitaci6é del Parenostre
davant de I’altar —en els adults, dins
de la liturgia eucaristica— posa de
manifest la nova condicio de fill de
Déu.

Ministre i subjecte. El baptisme en
la vida del cristia

El ministre ordinari és el bisbe i el
prevere i, a ’Església llatina, també



el diaca. En cas de necessitat, pot
batejar qualsevol home o dona, fins i
tot no cristia, sempre que tingui la
intencio de fer el que I’Església creu
quan actua aixi.

El baptisme esta destinat a tots els
homes i dones que encara no I’hagin
rebut. Les qualitats necessaries del
candidat depenen de la seva condicio
de nen o adult. Els primers, que no
han arribat encara a I'is de rag, han
de rebre el sagrament durant els
primers dies de vida, tot just ho
permeti la seva salut i la de la mare.
En efecte, com a porta a la vida de la
gracia, el baptisme és un
esdeveniment absolutament gratuit,
per a la validesa del qual n’hi ha
prou que no sigui rebutjat; d’altra
banda, la fe del candidat, que és
necessariament fe eclesial, es fa
present en la fe de ’Església, en la
qual participara una vegada arribi a
la vida adulta. Tanmateix, hi ha
determinats limits a la praxi del



baptisme dels nens: és il-licita si no té
el consens dels pares, o si no hi ha
garantia suficient de la futura
educacio en la fe catolica. A fi
d’assegurar aixo ultim es designen
els padrins, triats entre persones de
vida exemplar.™

Els candidats adults es preparen a
través del catecumenat, estructurat
segons les diverses praxis locals, en
vista de rebre en la mateixa
cerimonia també la confirmacio i la
primera Comuni6. Durant aquest
periode es busca excitar el desig de la
gracia, la qual cosa inclou la intencio
de rebre el sagrament, que és
condicio de validesa. Aix0 va unit a
la instruccio doctrinal, que impartida
progressivament suscita en el
candidat la virtut sobrenatural de la
fe, i ala conversio veritable del cor,
la qual cosa pot demanar canvis
radicals en la vida del candidat.



El caracter sacramental, ja esmentat,
és un signe espiritual configuratiu
amb Crist, que imprimeix en ’anima
una semblanca amb Ell, una imatge
de Crist, al qual pertanyem des
d’aquell moment i a qui ens hem
d’assemblar sempre més. Aquesta
configuracio inicial constitueix,
doncs, un reclam permanent a la
identificacio final amb Crist, «els ha
destinat a ser imatge del seu Fill, que
aixi ha estat el primer d’una multitud
de germans» (Rm 8, 29). Aquest és el
fonament baptismal de la crida
universal a la santedat, de la qual es
fa resso el Concili Vatica II: «Tots els
cristians, de qualsevol estat o
condicio, son cridats a la plenitud de
la vida cristiana i a la perfeccio de
I’amor» (Lumen gentium, 40).

Aquest mateix caracter baptismal és
també signe espiritual distintiu i
dispositiu, €és a dir, per distintiu
s’entén que, “cap enfora”, distingeix
els cristians dels no cristians, mentre



que per dispositiu es vol expressar
que, “cap a dins”, el caracter
baptismal constitueix la base sobre la
qual rau la igualtat radical de tots els
batejats: com diu sant Pau, «tots els
qui heu estat batejats en Crist us heu
revestit de Crist. Ja no hi ha jueu ni
grec, esclau ni lliure, home ni dona:
tots sou un de sol en Jesucrist» (Ga 3,
27-28). Aquesta igualtat fonamental,
conjuntament amb el fet de ser «un»
en Crist, ens impulsa a viure la
fraternitat basant-nos en una realitat
que va més enlla de l’afinitat
humana. Finalment, com a signe
dispositiu, el caracter es constitueix
com a capacitat sobrenatural per
poder rebre i assimilar
fructuosament la gracia salvadora
provinent dels altres sagraments: en
aquest sentit, el baptisme orienta la
nostra vida cap als altres sagraments.
Seria, doncs, una incoherencia rebre
el baptisme i ignorar els altres
sagraments.



Fonaments biblics i historics de la
confirmacio

Les profecies sobre el Messies havien
anunciat que «I’Esperit del Senyor
reposara damunt d’ell» (Is 11, 2), i
aixo estaria unit a la seva eleccio
com a enviat: «Aqui teniu el meu
servent, que jo sosting, el meu elegit,
en qui m’he complagut. He posat
damunt d’ell el meu Esperit perque
porti la justicia a les nacions» (Is 42,
1). El text profetic és encara més
explicit quan és posat a llavis del
Messies: «’Esperit del Senyor, Déu
sobira, reposa sobre meu, perque el
Senyor m’ha ungit. M’ha enviat a
portar la bona nova als pobres» (Is
61, 1).

Quelcom similar també s’anuncia per
a tot el poble de Déu; als seus
membres Déu els diu: «posaré el meu
esperit dins vostre i faré que seguiu
els meus preceptes» (Ez 36, 27);ia ]l
3, 2 s’accentua la universalitat



d’aquesta difusio: «aquells dies,
abocaré el meu esperit fins i tot
sobre els servents i les serventes».

Amb el misteri de ’Encarnacio es
duu a terme la profecia messianica
(cf. Lc 1, 35), confirmada, completada
i publicament manifestada en la
uncio del Jorda (cf. Lc 3, 21-22), quan
sobre Crist baixa I’Esperit en forma
de colom i la veu del Pare actualitza
la profecia d’eleccio. El Senyor es
presenta a I'inici del seu ministeri
com l'ungit de Jahve, en el qual es
compleixen les profecies (cf. Lc 4,
18-19), i es deixa guiar per ’Esperit
(cf. Lc4,1;4,14;10, 21) fins al mateix
moment de la seva mort (cf. He 9,
14).

Abans d’oferir la seva vida per
nosaltres, Jesus promet I’enviament
de I'Esperit (cf. Jn 14, 16; 15, 26; 16,
13), com efectivament passa en la
Pentecosta (cf. Act 2, 1-4), en
referencia explicita a la profecia de



Joel (cf. Act 2, 17-18), i aixi dona inici
a la missio universal de I'Església.

El mateix Esperit vessat a Jerusalem
sobre els apostols és per ells
comunicat als batejats mitjancant la
imposicid de les mans i ’oracio (cf.
Act 8, 14-17; 19, 6). Aquesta praxi
arriba a ser tan coneguda a I’Església
primitiva que és testificada a la Carta
als Hebreus com a part de
I’«ensenyament elemental» i dels
«temes fonamentals» (He 6, 1-2).
Aquest quadre biblic es completa
amb la tradicid paulina i joanica que
vincula els conceptes d’«uncio» i
«segell» amb I’Esperit infds sobre els
cristians (cf. 2 Co 1, 21-22; Ef 1, 13; 1
Jn 2,20.27). Aixo ultim ja va trobar
una expressio litargica en els
documents més antics, amb la uncié
del candidat amb oli perfumat.

Aquests mateixos documents
testifiquen la unitat ritual primitiva
dels tres sagraments d’iniciacio,



conferits durant la celebracio
pasqual presidida pel bisbe a la
catedral. Quan el cristianisme es
difon fora de les ciutats i el baptisme
dels nens passa a ser massiu, ja no és
possible seguir la praxi primitiva.
Mentre a occident la confirmacio es
reserva al bisbe, i se separa del
baptisme, a orient es conserva la
unitat dels sagraments d’iniciacio,
conferits contemporaniament al
nounat pel prevere. A orient s’hi
uneix una importancia creixent de la
uncié amb el myron (sant crisma),
que s’estén a diverses parts del cos; a
occident la imposicio de les mans
passa a ser una imposicio general
sobre tots els confirmands, mentre
que cadascu rep la uncio amb el
crisma al front.

Significacio liturgica 1 efectes
sacramentals

El crisma, format d’oli d’oliva i
balsam, és consagrat pel bisbe o el



patriarca, i només per ell, durant la
missa crismal. La uncio del
confirmand amb el sant crisma és
signe de la seva consagracio al
Senyor. «Per la Confirmacio, els
cristians, és a dir, els ungits,
participen més en la missio de
Jesucrist i en la plenitud de ’Esperit
Sant de la qual Ell és ple, a fi que tota
la seva vida desprengui “la bona olor
de Crist” (cf. 2 Co 2, 15). Per aquesta
uncio, el confirmand rep “la marca”,
el segell de I’Esperit Sant» (Catecisme,
1294-1295).

Aquesta uncio és liturgicament
precedida, quan es fa separadament
del baptisme, amb la renovacio de les
promeses del baptisme i la professio
de fe dels confirmands. «Aixi apareix
clarament que la Confirmacio es
col-loca a continuacio del

baptisme» (Catecisme, 1298). Segueix
a continuacio, en la liturgia romana,
I’extensio manuum per a tots els
confirmands del bisbe, mentre



pronuncia una oracio d’alt contingut
epiclétic (és a dir, d’invocacio i
suplica). Aixi s’arriba al ritu
especificament sacramental, que es
duu a terme «mitjancant la uncio del
crisma sobre el front, feta tot
imposant la ma, i mitjancant les
paraules: “Rep el signe del do de
I’Esperit Sant”». A les Esglésies
orientals, la uncié es fa sobre les
parts més significatives del cos,
cadascuna acompanyada de la
formula: «Segell del do de I’Esperit
Sant» (Catecisme, 1300). El ritu es
conclou amb el petd de pau, com a
manifestacio de comunio eclesial
amb el bisbe (cf. Catecisme, 1301).

Aixi doncs, la confirmacio té una
unitat intrinseca amb el baptisme,
encara que no s’expressi
necessariament en el mateix ritu.
Amb aquesta el patrimoni baptismal
del candidat es completa amb els
dons sobrenaturals caracteristics de
la maduresa cristiana. La



Confirmacio es confereix una unica
vegada, ja que «imprimeix en
I’anima una marca espiritual
inesborrable, el “caracter”, que és el
signe que Jesucrist ha marcat un
cristia amb el segell del seu Esperit i
I’ha revestit amb la forca que ve de
dalt perque sigui el seu

testimoni» (Catecisme, 1304). Per ella,
els cristians reben amb abundancia
particular els dons de I’Esperit Sant,
queden més estretament vinculats a
I’Església, «aixi s’obliguen amb un
compromis més gran a difondre i a
defensar la fe amb la paraula i les
obres» (Lumen Gentium, 11).

Aixi doncs, un cristia batejat i
confirmat esta destinat a participar
en la missio evangelitzadora de
I’Església en virtut d’aquests
sagraments, sense necessitat de rebre
cap mandat especial de la jerarquia,
almenys referent a ’ambit de les
relacions personals (familia, amics,
professio...). Particularment per la



Confirmacio, aquesta “destinacio”
inclou alhora els mitjans
sobrenaturals necessaris, bé perque
el mateix creixement en la vida
cristiana no s’abandoni al llarg de les
diverses vicissituds que un cristia
troba al llarg de la seva vida, bé en
forma de fortalesa, per superar el
temor de proposar amb audacia la fe
cristiana, tant en ambients
favorables com en d’altres en que la
secularitzacio ha pres la forma
d’indiferéncia cap a ’Evangeli o, fins
1 tot, d’hostilitat respecte al
cristianisme o cap a ’Església. Un
confirmat esta cridat a donar
testimoni de Crist amb una vida
cristiana consolidada i amb la seva
paraula.

Ministre i subjecte de la
confirmacio

Com a successors dels apostols,
només els bisbes son «els ministres
nats de la confirmacio» (Lumen



Gentium, 26). En el ritu llati, el
ministre ordinari és exclusivament el
bisbe; un prevere pot confirmar
validament només en els casos que
preveu la legislacio general
(baptisme d’adults, acollida en la
comunio catolica, equiparacio
episcopal, perill de mort), o quan rep
la facultat especifica o és associat
momentaniament a aquest efecte pel
bisbe. A les Esglésies orientals també
és ministre ordinari el prevere, el
qual sempre ha d’utilitzar el crisma
consagrat pel patriarca o bisbe.

Com a sagrament d’iniciacio, la
confirmacio esta destinada a tots els
cristians, no només a alguns escollits.
En el ritu llati és conferida una
vegada que el candidat ha arribat a
I’ds de rad: ’edat concreta depéen de
les praxis locals, les quals han de
respectar el seu caracter d’iniciacio.
Es requereix la instruccio previa, una
veritable intencio i ’estat de gracia.



Philip Goyret

Bibliografia basica

— Catecisme de UEsglésia Catolica,
1212-1321.

— Compendi del Catecisme de
PEsglésia Catolica, 251-270.

— Philip Goyret, L’'unzione nello
Spirito. Il battesimo e la cresima,
Libreria Editrice Vaticana, Citta del
Vaticano 2004 (Renacidos, ungidos,
comprometidos: El bautismo y la
confirmacion, Credo Ediciones, Roma,
2015).

M Cf. Catecisme de Església Catolica,
1255.



pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/tema-21-
baptisme-i-confirmacio/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/tema-21-baptisme-i-confirmacio/
https://opusdei.org/ca/article/tema-21-baptisme-i-confirmacio/
https://opusdei.org/ca/article/tema-21-baptisme-i-confirmacio/

	Tema 21. Baptisme i confirmació

