
opusdei.org

Tema 2. El perquè de
la Revelació

En l’home hi ha un desig
natural d’assolir un
coneixement ple de Déu, que no
és capaç de conèixer sense
l’ajuda de Déu. Déu s’ha revelat
com un ésser personal i tri, a
través de la “història de la
salvació”, que recull la Bíblia.
Amb aquesta revelació, Déu vol
oferir als homes la possibilitat
de viure en comunió amb ell,
perquè puguin participar dels
seus béns i de la seva vida, i així
arribar a la felicitat.



25/01/2023

Índex

• El perquè de la Revelació

• La Revelació en la història de la
salvació

• El Déu personal i el Déu tri

• La crida a la comunió i la fe

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades

El perquè de la Revelació

En l’home hi ha un desig natural
d’assolir un coneixement ple de Déu.
Aquest coneixement, tanmateix, no
es pot aconseguir només amb forces



humanes, perquè Déu no és una
criatura material o un fenomen
sensible del qual puguem tenir
experiència. Certament, l’home pot
obtenir algunes certeses sobre Déu a
partir de les realitats creades i del
seu propi ésser, però aquestes vies
ens donen un coneixement força
limitat d’Ell i de la seva vida. Fins i
tot, per assolir aquesta certesa hi ha
dificultats notables. Per això, si Déu
no sortís del seu misteri i revelés als
homes el seu ésser, la situació de
l’home seria semblant a la que,
segons alguns autors medievals, va
viure en certa ocasió sant Agustí.

L’anècdota és força famosa. Un dia
sant Agustí passejava per la vora del
mar mentre donava voltes a la
doctrina sobre Déu i sobre el misteri
de la Trinitat. En cert moment, va
alçar la vista i va veure un nen petit
que jugava a la sorra. Veia que el nen
corria cap al mar, omplia un petit
recipient d’aigua, tornava on era



abans i buidava l’aigua en un clot.
Després d’observar aquest procés
diverses vegades, el sant va sentir
curiositat, es va apropar al nen i li va
preguntar: «Hola, què fas?» I el petit
li va respondre: «Estic traient tota
l’aigua del mar per posar-la en
aquest clot». «Però, això és
impossible», li va etzibar el sant. I el
nen li va respondre: «Més impossible
és intentar fer el que estàs fent tu:
comprendre en la teva ment petita el
misteri de Déu».

Déu, tanmateix, no ha deixat l’home
en aquesta situació. S’ha volgut
revelar, és a dir, s’ha manifestat, ha
sortit del seu misteri i ha tret el “vel”
que ens impedia saber qui és i com
és Ell. Però això no ho ha fet per
satisfer la nostra curiositat, ni
tampoc ho ha fet per simplement
comunicar un missatge sobre Si
mateix, sinó que s’ha revelat venint
Ell mateix a trobar els homes —
especialment amb l’enviament al



món del seu Fill i amb el do de
l’Esperit Sant— i convidant-los a
entrar en una relació d’amor amb
Ell. Ha volgut revelar la seva
intimitat, tractar els homes com a
amics i com a fills estimats per fer-los
plenament feliços amb el seu amor
infinit.

Els anhels de plenitud i els anhels de
salvació que estan inscrits en la
nostra condició humana no es poden
satisfer amb quelcom terrenal.
Tanmateix, la revelació de Déu,
l’entrega que Ell fa de si mateix
donant el seu amor infinit, té la
capacitat de curullar
sobreabundantment el cor humà,
d’omplir-lo d’una felicitat molt més
gran de la que l’home és capaç de
desitjar o d’imaginar. Tal com va
escriure sant Pau als Corintis: «Cap
ull no ha vist mai, ni cap orella ha
sentit, ni el cor de l’home somia allò
que Déu té preparat per als qui
l’estimen»[1]. La Revelació «és la



realització de les aspiracions més
profundes, d’aquell desig d’infinit i
de plenitud que s’allotja en la
intimitat de l’ésser humà, i l’obre a
una felicitat no momentània ni
limitada, sinó eterna».[2]

La Revelació en la història de la
salvació

Segons el Concili Vaticà II, la
Revelació respon a un pla, a un
projecte que es desenvolupa
mitjançant la intervenció de Déu en
la història dels homes. Déu pren la
iniciativa i intervé en la història a
través de determinats esdeveniments
(com la crida del patriarca Abraham
a la fe, l’alliberament dels israelites
d’Egipte, etc.), i ordena aquests fets
perquè expressin la salvació que vol
donar als homes. Déu mateix
comunica el sentit profund d’aquests
esdeveniments, el seu significat per a
la salvació, a homes elegits per Ell,
als quals constitueix en testimonis



d’aquesta acció divina. Per exemple,
Moisès i Aaron van ser testimonis
dels miracles que Déu va fer per
obligar el faraó d’Egipte a deixar
marxar el poble d’Israel, i així
alliberar-lo de l’esclavitud. D’aquesta
manera, Déu va revelar i va realitzar
una etapa del seu designi, va obrir
uns camins previstos per Ell des de la
seva saviesa eterna, perquè els
homes sabessin que estar amb Déu
significa llibertat i salvació. A aquella
etapa la van seguir altres etapes i
altres esdeveniments salvadors, per
això es parla d’una “història de la
salvació” de Déu amb els homes.

Aquesta “història de la salvació” està
narrada a l’Antic Testament, i més
concretament als llibres inicials
(Gènesi i Èxode, principalment) i als
llibres històrics de l’Antic Testament
(16 llibres, entre els quals hi ha el
llibre de Josuè, els dos llibres de
Samuel i els dels Reis). La història de
la salvació culmina en un gran



esdeveniment: el de l’Encarnació del
Fill de Déu, un esdeveniment situat
en un moment determinat de la
història humana i que marca la
plenitud d’aquest projecte de Déu.

L’Encarnació és un esdeveniment
molt singular. Allà Déu no intervé en
la història com abans, a través de
certs esdeveniments i de paraules
transmeses per mitjà d’homes
escollits, sinó que Ell mateix entra en
la “història”, és a dir, es fa home i es
fa protagonista intern d’aquesta
història humana per guiar-la i
reconduir-la al Pare des de dins, amb
la seva predicació i els seus miracles;
amb la seva passió, mort i
resurrecció, amb l’enviament final de
l’Esperit Sant promès als seus
deixebles.

En la història de la salvació, que
culmina en la vida de Crist i
l’enviament de l’Esperit Sant, Déu, a
més de revelar-nos el seu misteri,



també ens revela quin és el seu
projecte respecte a nosaltres. És un
projecte gran i bonic, perquè vam ser
elegits per Déu, fins i tot abans de la
creació del món, en el Fill, Jesucrist.
No som fruit de la casualitat, sinó
d’un projecte que neix de l’amor de
Déu, que és un amor etern. La nostra
relació amb Déu no rau només en el
fet que Ell ens va crear, ni la nostra
finalitat s’esgota simplement per
existir al món o estar inserits en una
història. No som tan sols criatures de
Déu, perquè, des del moment en què
Déu va pensar a crear-nos, ens va
contemplar amb ulls de Pare i ens va
destinar a ser fills seus adoptius:
germans de Jesucrist, el seu Fill únic.
Per això la nostra arrel última està
amagada en el misteri de Déu, i
només el coneixement d’aquest
misteri, que és un misteri d’amor,
ens permet desxifrar el motiu últim
de la nostra existència.



El Compendi del Catecisme resumeix
aquestes idees de la manera següent:
«Déu, en la seva bondat i saviesa, es
revela a l’home. Amb fets i paraules
es revela Ell mateix i el seu designi
de benvolença, que ha establert des
de l’eternitat en Crist a favor de la
humanitat. Aquest designi consisteix
a fer participar, per la gràcia de
l’Esperit Sant, tots els homes en la
vida divina, com a fills seus adoptius
en el seu únic Fill» (núm. 6).

El Déu personal i el Déu tri

Els llibres de l’Antic Testament
preparen per a la revelació més
profunda i decisiva sobre Déu, que té
lloc al Nou Testament. Aquesta
preparació presenta Déu,
principalment, com a Déu de
l’Aliança, és a dir, el Déu que pren la
iniciativa d’elegir un poble —Israel—
per establir-hi un pacte d’amistat i de
salvació. Déu no espera cap benefici
per a Ell mateix d’aquest pacte. Ell no



necessita res, perquè és un ésser
transcendent, és a dir, infinit, etern,
omnipotent i totalment per sobre del
món; tanmateix, proposa la seva
aliança per pura benevolència,
perquè aquest pacte és bo per a la
felicitat d’Israel i del món sencer. Per
això, el Déu que ens presenta l’Antic
Testament és plenament superior i
transcendent al món i, alhora,
íntimament relacionat amb el món,
amb l’home i amb la seva història.
Per si mateix, queda inaccessible en
la seva majestuositat, però el seu
amor el fa immensament proper als
homes. És sobiranament lliure en les
seves decisions i, alhora, està
plenament compromès amb
aquestes.

Tot això dona a Déu un caràcter
fortament personal, perquè és propi
de les persones decidir, triar,
estimar, manifestar-se als altres. Els
homes manifestem la nostra
personalitat i el nostre caràcter amb



el que diem i amb els nostres actes. A
través d’aquests, els altres aprenen a
conèixer-nos: revelem la nostra
manera de ser. I Déu fa el mateix. A
l’Antic Testament, Déu es revela, en
primer lloc, amb les seves paraules.
Sovint trobem expressions en què
Déu es refereix a si mateix en
primera persona. Per exemple: «Jo
soc el Senyor, el teu Déu, que t’he fet
sortir del país d’Egipte, la terra on
eres esclau»[3]. Altres vegades és el
profeta el que comunica les paraules
que Déu li ha dit: «Això diu el Senyor:
Recordo l’amor que em tenies de
jove»[4]. I, juntament amb les
paraules, les obres: «Déu es va
recordar de Raquel, va escoltar-la i
va fer-la fecunda»[5], «Aquell dia, el
Senyor, Déu de l’univers, us invitava
a plorar i a penedir-vos»[6]. Paraules i
obres que s’il·luminen mútuament,
que revelen la voluntat de Déu i que
intenten guiar el poble elegit cap a la
veritable font de la vida, que és Ell
mateix.



El Nou Testament conté, respecte a
l’Antic, una novetat sorprenent. Els
Evangelis mostren que Jesús
anomena Déu “Pare meu” d’una
manera exclusiva i intransferible. Hi
ha una relació única i molt singular
entre el Pare i Jesús que no es pot
expressar només en termes humans i
temporals. Les paraules i les obres de
Jesús també indiquen que ell no és
només un home, i tot i que Jesús no
es va proclamar mai Déu, sí que va
donar a entendre amb absoluta
claredat que ho era, pel que va dir i
va fer. Per això, en els seus escrits els
apòstols van proclamar que Jesús és
el Fill de Déu etern, que es va fer
home per nosaltres i per la nostra
salvació. A més, Jesús no va revelar
només la seva estreta relació amb el
Pare, sinó també la de l’Esperit Sant
amb el Pare i amb Ell mateix.
L’Esperit Sant és «Esperit del Pare»[7],
«Esperit del seu Fill»[8], «de Crist»[9] o,
simplement, Esperit de Déu[10].
D’aquesta manera, el caràcter



personal de Déu que es va manifestar
a l’Antic Testament es presenta en el
Nou amb una dimensió sorprenent:
Déu existeix com a Pare, Fill i Esperit.

Això, òbviament, no vol dir que
siguin tres déus, sinó que són tres
persones diferents en la unitat de
l’únic Déu. Això s’entén millor si es
consideren els noms de les persones,
ja que parlen del fet que la relació
entre elles és d’una intimitat
profunda. Entre els homes és natural
que la relació paternofilial sigui
d’amor i de confiança. En el pla diví
aquest amor i confiança són tan
totals que el Pare és totalment íntim
al Fill i viceversa, el Fill al Pare.
Anàlogament, la relació entre
cadascun i el seu propi esperit és
d’intimitat. Ens trobem tantes
vegades amb nosaltres mateixos en
el fons de la nostra consciència,
escrutem els nostres pensaments i
sondegem els nostres sentiments:
així ens coneixem interiorment. De



manera anàloga, l’Esperit Sant és
Déu que coneix el cor de Déu, Ell
mateix és el misteri d’aquesta
intimitat recíproca del Pare i del Fill.
Tot això ens condueix a una
conclusió: Déu és un misteri d’Amor.
No d’amor cap a l’exterior, cap a les
criatures, sinó d’amor interior, entre
les persones divines. Aquest amor és
tan fort en Ell que les tres persones
són una única realitat, un sol Déu. Un
teòleg del segle XII, Ricardo de San
Víctor, pensant en la Trinitat, va
escriure que «perquè pugui existir,
l’amor necessita dues persones,
perquè sigui perfecte requereix
obrir-se a una tercera»[11]. Pare, Fill i
Esperit Sant tenen la mateixa
dignitat i naturalesa: els tres són un
únic Déu, un sol misteri d’amor.

La crida a la comunió i la fe

Un document del Concili Vaticà II
sintetitza quin és l’objectiu de la
Revelació: «Déu invisible —afirma—,



mogut pel seu gran amor, parla als
homes com a amics i conviu amb ells
per tal d’invitar-los i acollir-los a la
seva companyia» (Dei Verbum, 2).
L’objectiu és oferir als homes la
possibilitat de viure en comunió amb
ell, perquè puguin participar dels
seus béns i de la seva vida. La
Revelació fa referència a la felicitat i
a la vida de cada home i de cada
dona.

Aquí es pot plantejar el problema de
com aquesta Revelació de Déu arriba
a cadascú, de quins són els
instruments dels quals Déu se
serveix o quins mitjans fa servir
perquè els homes sàpiguen que han
estat cridats a una comunió d’amor i
de vida amb el seu Creador. La
resposta a aquestes preguntes té un
doble vessant.

D’una banda, cal assenyalar que Crist
va fundar l’Església perquè continués
la seva missió al món. L’Església és



intrínsecament evangelitzadora i la
seva tasca consisteix a portar la Bona
Notícia de l’Evangeli a totes les
nacions i a cada època històrica, de
manera que, per mitjà de la
predicació, els homes puguin
conèixer la Revelació de Déu i el seu
projecte salvador. Però l’Església no
fa sola aquesta tasca. Crist, el seu
Senyor i Fundador és, en realitat, el
que continua dirigint l’Església des
del seu lloc al cel al costat del Pare.
L’Esperit Sant, que és Esperit de Crist,
condueix i anima l’Església perquè
porti el seu missatge als homes.
D’aquesta manera, la labor
evangelitzadora de l’Església està
vivificada per l’acció de la Trinitat.

D’altra banda, és cert que les
circumstàncies històriques no
sempre permeten que l’Església
desenvolupi eficaçment aquesta
tasca d’evangelització. No falten
obstacles que s’oposin a la difusió de
l’Evangeli i, per això, en cada època



hi ha homes —de vegades molts—
que no arriben de fet a rebre la Bona
Notícia de la crida a la comunió amb
Déu i a la salvació. No arriben a
conèixer la fe de manera
significativa, perquè no reben
l’anunci salvador. De tota manera,
això no vol dir que no tinguin cap
contacte amb la Revelació cristiana,
perquè l’acció de l’Esperit Sant no
està limitada per cap circumstància:
Ell, sent Déu, pot convidar cadascú a
formes de comunió amb Ell, que es
fan presents a l’interior de la
consciència i que planten al cor una
llavor de la Revelació. Per això no hi
ha ningú que no rebi de part de Déu
l’ajuda i les llums necessàries per
assolir la comunió amb Ell. Però, en
aquests casos, en què no es va poder
rebre la predicació de l’Església ni el
testimoni d’una vida cristiana
autèntica, la relació amb Déu és
habitualment confusa i fragmentària,
i només s’aclareix i es perfecciona



quan s’arriba a percebre el missatge
de la salvació i es rep el baptisme.

Fins aquí hem parlat gairebé sempre
de la Revelació com una invitació de
Déu a la comunió amb Ell i a la
salvació. Però quin és el paper de
l’home? Com s’accepta aquesta
salvació que Déu ofereix, quan crida
els homes a ser fills de Déu en
Jesucrist? La resposta la dona el 
Catecisme de l’Església Catòlica al
núm. 142: «La resposta adequada a
aquesta invitació és la fe». I què és la
fe? Com es pot obtenir?

La fe no és mera confiança humana
en Déu, ni tampoc és una opinió més
o menys convençuda sobre alguna
cosa. De vegades utilitzem el verb
“creure” en el sentit de “pensar o
d’opinar sobre alguna cosa”. Per
exemple, “crec que avui plourà” o
“crec que el que li passa és quelcom
passatger”. En aquests exemples hi
ha alguns motius per pensar que



alguna cosa és certa, però en realitat
no podem estar segurs que sigui així.
Quan es parla de la “fe” en la religió
cristiana, es tracta de quelcom
diferent.

La fe és una llum interior que ve de
Déu i toca el nostre cor, l’empeny a
reconèixer la Seva presència i la Seva
actuació. Quan, per exemple, en un
territori de missió algú entra en
contacte amb el cristianisme per la
labor d’un missioner, pot passar que
s’interessi i quedi fascinat pel que
sent. Déu l’il·lumina i li fa percebre
que tot això és molt bonic, que
realment dona sentit a la seva vida, li
descobreix aquest significat que
potser havia estat buscant sense èxit
fins aleshores. Aquesta persona no
només ha sentit un discurs que té
sentit, sinó que a més ha rebut una
llum que el fa sentir feliç, feliç
perquè s’han obert per a ell uns
horitzons de sentit que potser no
creia possible que existissin. Per això



abraça amb alegria el que ha
escoltat, aquest sentit de la seva vida
que li parla de Déu i d’un amor gran,
i té la certesa que allà hi ha la clau de
la seva existència, en aquest Déu que
l’ha creat, que l’estima i el crida a la
salvació. Aquesta llum és un do, una
gràcia de Déu, i la resposta que
aquesta llum ha fet fecundar en
l’ànima, això és la fe.

Per tant, la fe és alhora quelcom diví
i humà, és acció divina en l’ànima i
obertura de l’home a aquesta acció
divina: acte d’adhesió al Déu que es
revela. El Concili Vaticà II resumeix
aquesta idea quan afirma que «per
poder confessar aquesta fe, cal la
gràcia de Déu, que arriba la primera
i ens ajuda, i cal l’auxili interior de
l’Esperit Sant, que mou el cor i el
converteix a Déu, que obre els ulls de
la intel·ligència i dona “a tothom la
suavitat per a acceptar i creure la
veritat”» (Dei Verbum, 5).



Per la seva dimensió humana, la fe és
un acte de l’home. Un acte lliure. De
fet, pot passar que la mateixa
predicació del missioner mogui
algunes persones a fer un acte de fe i
a d’altres no. Déu, que coneix els
cors, il·lumina cadascú segons les
seves disposicions, i l’home també
queda sempre lliure d’acollir o de
rebutjar la invitació amorosa de Déu
per acceptar Jesús com a Senyor de la
seva vida o rebutjar-lo. Tanmateix,
això últim el posa en perill de perdre
la felicitat terrenal i eterna.

La fe és, a més, un acte de confiança,
perquè s’accepta ser guiats per Déu,
s’accepta que Crist sigui Senyor que
amb la seva gràcia indica el camí de
la llibertat i de la vida. Creure és
entregar-se amb alegria al projecte
providencial que Déu té per a
cadascú, i que condueix a viure com
a bons fills de Déu en Jesucrist. Fa
que ens fiem de Déu, com se’n va fiar



el patriarca Abraham, com se’n va
fiar la Mare de Déu.

Antonio Ducay

Bibliografia bàsica

– Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 50-73.

– Francesc, Encíclica Lumen Fidei.

– Benet XVI, «El Año de la fe. ¿Qué es
la fe?», Audiència, 24.X.2012.

– Benet XVI, «El año de la fe. Las
etapas de la Revelación», Audiència,
5.XII.2012.

Lectures recomanades



– C. Izquierdo Urbina, et al., Voz 
Revelación, a: Diccionario de teología,
EUNSA, Pamplona 2006, p. 864 i
següents.

– J. Burgraff, Teología fundamental.
Manual de iniciación, Rialp, Madrid
2007, cap. III i VII.

[1] 1 Cor 2, 9

[2] Benet XVI, Audiència, 5.X.2012.

[3] Ex 20, 2

[4] Jr 2, 2

[5] Gn 30, 22

[6] Is 22, 12

[7] Jn 15, 26-27

[8] Ga 4, 6



[9] Rm 8, 11

[10] Cf. 1 Co 6, 11

[11]De Trinitate, III.13

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/tema-2-el-perque-
de-la-revelacio/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/tema-2-el-perque-de-la-revelacio/
https://opusdei.org/ca/article/tema-2-el-perque-de-la-revelacio/
https://opusdei.org/ca/article/tema-2-el-perque-de-la-revelacio/

	Tema 2. El perquè de la Revelació

