
opusdei.org

Tema 18. La Doctrina
Social de l’Església

La bona nova de la salvació
exigeix la presència de
l’Església al món. L’Evangeli
constitueix de fet un anunci de
transformació del món d’acord
amb el designi de Déu. La
doctrina social de l’Església
forma part de la teologia moral
social, que deriva d’una
concepció cristiana de l’home i
de la vida política. La moral
social de l’Església ensenya que
existeix una primacia dels béns
espirituals i morals sobre els
béns materials.



25/01/2023

Índex

• L’origen de la Doctrina Social de
l’Església

• Els principis de la Doctrina Social
de l’Església

• Maneres d’incidir en la societat

• Bibliografia bàsica

L’origen de la Doctrina Social de
l’Església

Jesucrist, el Nostre Salvador, «vol que
tots els homes se salvin i arribin al
coneixement de la veritat» (1 Tim 2,
4). L’Església continua l’anunci de
l’Evangeli al món, la bona nova de la



salvació, anunciat per Jesucrist:
«l’Església, partícip dels goigs i de les
esperances, de les angoixes i de les
tristeses dels homes, és solidària amb
cada home i cada dona, de qualsevol
lloc i temps, i els porta l’alegre
notícia del Regne de Déu, que amb
Jesucrist ha vingut i ve enmig d’ells».
[1]

La bona nova de la salvació exigeix
la presència de l’Església al món:
aquesta ofereix els sagraments, la
predicació de la Paraula de Déu i
nombrosos ensenyaments que fan
referència a realitats socials per la
repercussió antropològica i ètica que
tenen. «La convivència social sovint
determina la qualitat de vida i, per
això, les condicions en què cada
home i cada dona es comprenen a si
mateixos i decideixen sobre si
mateixos i la seva vocació. Per aquest
motiu, l’Església no és indiferent a tot
el que en la societat es decideix, es
produeix i es viu, a la qualitat moral,



és a dir, autènticament humana i
humanitzadora, de la vida social».[2]

L’anunci de la salvació propi del
cristianisme no porta a desentendre’s
del món i de la societat, com si per
ser autènticament cristians
haguéssim de deixar de banda el bé
comú. «La caritat no és una cosa
abstracta: vol dir donar-se realment i
totalment al servei de Déu i de tots
els homes; (...) exigeix de viure la
justícia, la solidaritat, la
responsabilitat familiar i social, la
pobresa, l’alegria, la castedat,
l’amistat» (sant Josepmaria, 
Converses, núm. 62).

L’Evangeli constitueix de fet un
anunci de transformació del món
d’acord amb el designi de Déu. Per
això, la política, l’economia, el treball
o la cultura no són camps indiferents
per a la fe cristiana, ja que influeixen
de manera important en la vida dels
fidels de l’Església. Per exemple, una



organització econòmica que no deixi
temps per atendre els fills o que no
atorgui els mitjans econòmics
necessaris per tirar endavant la
família pot ser un obstacle seriós per
desenvolupar la vocació
matrimonial. Si els pastors de
l’Església fan referència a aquestes
temàtiques, no és perquè vulguin
proposar solucions tècniques, sinó
perquè es preocupen per la
incidència que tenen en la vida dels
fidels. Per això, convé recordar que
«la missió pròpia que Crist confià a la
seva Església no és d’ordre polític,
econòmic o social, sinó que el fi que
li prefixà és d’ordre religiós. Però,
veritablement, d’aquesta mateixa
missió religiosa flueixen una funció,
una llum i unes forces que poden
servir per a constituir i envigorir,
segons la Llei divina, la comunitat
dels homes».[3]

La doctrina social de l’Església forma
part de la teologia moral social, que



deriva d’una concepció cristiana de
l’home i de la vida política. Això vol
dir, d’una banda, que les accions de
la moral personal no són idèntiques
a les estudiades per la moral social,
ja que els principis, els criteris de
judici i les directives de la doctrina
social són molt amplis i hi cap un
gran pluralisme: no hi ha solucions
úniques a dilemes econòmics o
polítics. D’altra banda, els
ensenyaments de l’Església no
proposen solucions socials
considerant dilemes d’ètica personal.

La moral social de l’Església sempre
ha existit, perquè l’Església sempre
s’ha interessat per la societat en què
viu: «Amb la seva doctrina social,
l’Església es fa càrrec de l’anunci que
el Senyor li ha confiat. En els
esdeveniments històrics actualitza el
missatge d’alliberament i de
redempció de Crist, l’Evangeli del
Regne. L’Església, anunciant
l’Evangeli, ensenya a l’home, en nom



de Crist, la seva dignitat i la seva
vocació a la comunió de les persones;
i li descobreix les exigències de la
justícia i de la pau, conformes a la
saviesa divina».[4] Aquest interès es
concretava en els primers segles,
d’una banda, en fomentar les bones
obres, especialment les obres de
misericòrdia; i, d’altra banda, en
denunciar les injustícies,
especialment aquelles la solució de
les quals no estava en mans dels qui
les patien.

Els principis de la Doctrina Social
de l’Església

En termes generals, la moral social
de l’Església ensenya que existeix
una primacia dels béns espirituals i
morals sobre els béns materials.
L’Església es preocupa del bé integral
dels homes, que també inclou el
benestar material, però la seva
missió és espiritual: per això l’interès
del Magisteri no se centra en els



instruments per organitzar la
societat humana, que en general són
polítics o econòmics, sinó en la
promoció d’una moral social
coherent amb l’Evangeli. Als cristians
corrents, des del seu treball i posició
en la societat, els toca buscar les
maneres d’aconseguir aquest bé
comú. No obstant això, el Magisteri
orienta els fidels oferint-los principis
d’acció i d’ordinari deixa l’elecció
tècnica dels mitjans a la
responsabilitat dels qui dirigeixen els
diferents camps de l’obrar social.

L’anunci de fe que fa el Magisteri en
observar les realitats socials passa
per diferents etapes. En primer lloc,
la doctrina social de l’Església no es
limita a oferir una comprensió de les
realitats socials: la cultura, la
política, l’economia, l’educació, etc.,
sinó que també porta a configurar-les
d’acord amb la veritat de Déu i de la
seva creació, que l’ésser humà
custodia i de la qual és protagonista.



En segon lloc, aquests ensenyaments
teòrics i les seves conseqüències
pràctiques han donat lloc a principis
morals que estableixen les bases de
l’organització social amb valor
permanent i de manera unitària:
«constitueixen la primera articulació
de la veritat de la societat, que
interpel·la tota consciència i la
convida a interactuar lliurement
amb les altres».[5] Aquests principis
són la dignitat de la persona, el bé
comú, la solidaritat i la
subsidiarietat.

A) La dignitat de la persona

El principi que es refereix a la
dignitat de la persona és central per
a la doctrina social de l’Església.
Significa conèixer i respectar que la
persona està oberta a Déu, ja que
amb la seva intel·ligència i voluntat
assoleix una llibertat que la posa per
sobre de les altres criatures. D’altra
banda, no es pot utilitzar la persona



com un mitjà per aconseguir
finalitats socials, per exemple,
abusant dels treballadors o
enganyant els ciutadans. A més,
considera que cada persona és única
i irrepetible, per la qual cosa no és
possible suprimir algunes persones o
els seus drets fonamentals per
perseguir finalitats socials, per molt
urgents que semblin. Aquest principi
es desplega en els altres tres, que en
certa manera ho especifiquen.

B) El bé comú

El bé comú és «la suma d’aquelles
condicions de la vida social que
permeten tant als grups com a
cadascun dels membres que
aconsegueixin més plenament i
fàcilment la pròpia perfecció».[6] És
possible observar que el bé comú no
es defineix com un conjunt de coses
que es reparteixen entre els
membres de la societat, sinó que es
tracta de condicions que permeten el



desenvolupament personal, i de les
quals ningú no es pot apropiar amb
exclusivitat: són condicions que
s’aconsegueixen amb la col·laboració
de tothom i de les quals tothom es
beneficia. Es podrien suggerir
diferents imatges per comprendre el
bé comú, però és clàssic definir-lo
com una gran orquestra. En una
orquestra la perfecció de cada músic
contribueix a fer que tota l’orquestra
soni millor, però alhora la dinàmica
professional de l’orquestra porta
cada músic a donar el millor de si
mateix. El bé comú són un conjunt de
condicions que porten de manera
natural cada individu a millorar i
que, alhora, permeten que el talent
individual fructifiqui en benefici de
tothom. El Catecisme de l’Església
Catòlica (núm. 1907-1909) ensenya
que el bé comú comporta tres
elements essencials: el respecte dels
drets fonamentals de la persona
humana (vida, llibertat, propietat
privada, etc.), el benestar social i les



possibilitats de desenvolupament
(accés a l’aliment, vestit, salut,
treball, educació i cultura, etc.) i la
pau, que és el resultat d’un ordre
social just. Benet XVI ho defineix
d’aquesta manera: «Al costat del bé
individual, hi ha un bé relacionat
amb la vida social de les persones: el
bé comú. És el bé d’aquest «tots
nosaltres», format per individus,
famílies i grups intermedis que
s’uneixen en comunitat social. No és
un bé que es busca per si mateix,
sinó per a les persones que formen
part de la comunitat social, i que
només en ella poden aconseguir el
seu bé realment i de manera més
eficaç. Desitjar el bé comú i esforçar-
s’hi és exigència de justícia i de
caritat» (Caritas in Veritate, núm. 7)

Tot i que el bé comú no fa referència
a coses, l’Església també ensenya que
els béns de la terra van ser creats per
Déu per a tothom. «Tornem de nou al
primer principi de tot l’ordenament



eticosocial: el principi de l’ús comú
dels béns».[7] La destinació universal
dels béns s’assoleix de manera més
eficaç quan es respecta la propietat
privada, perquè el que pertany a
tothom, no pertany a ningú i s’acaba
descuidant. A més, quan una persona
no pot tenir els seus propis béns,
perd interès en la seva activitat i
acaba abandonant el seu treball, la
qual cosa genera tota mena de
pobresa. En tot cas, la propietat
privada no és absoluta, perquè s’ha
d’utilitzar tenint en compte la
responsabilitat que tots tenim pel
benestar dels altres (solidaritat), i
perquè en algunes ocasions
excepcionals el bé comú pot exigir
que es concedeixi als necessitats l’ús
dels mateixos béns —una crisi
humanitària, una guerra, etc. — i, en
aquests casos, els pobres i els més
vulnerables no poden esperar. Però
fora d’aquestes circumstàncies
excepcionals, el camí més eficaç i
més humà per assolir la destinació



universal dels béns és el respecte per
la propietat privada.

C) Subsidiarietat

L’Església, en definir el principi de
subsidiarietat, recorda que «una
estructura social d’ordre superior no
ha d’interferir en la vida interna
d’un grup social d’ordre inferior, i
privar-la de les seves competències,
sinó que més aviat l’ha de sostenir en
cas de necessitat i ajudar-la a
coordinar la seva acció amb la dels
altres components socials, amb vista
al bé comú».[8]

El principi de subsidiarietat exigeix
que els fidels cristians facin valer els
seus drets i compleixin les seves
obligacions perquè les institucions
socials compleixin la seva funció
original. Això es concreta, entre
altres coses, en la necessitat que els
fidels de l’Església participin en la
vida pública; ja que sense aquesta
participació seria molt difícil fer



evidents els motius humans, i tantes
vegades també cristians, pels quals
les institucions socials van ser
creades, almenys a occident.

D) Solidaritat

La solidaritat és un terme que fa
referència a un concepte del Dret
Romà. Quan un grup de persones
que no eren familiars es volien
aventurar en una empresa, era
possible establir un contracte in
solidum. A través d’aquesta figura
jurídica, cadascun dels contractants
quedava obligat a pagar, en cas de
necessitat, la totalitat del deute que
havia contret tot el grup. D’aquesta
manera, el dret garantia que qui
deixava els diners els podia
recuperar d’una persona o d’una
família concreta. La solidaritat es
refereix a aquesta manera de
comprendre la mateixa
responsabilitat sobre la totalitat d’un
grup, que s’entén com la societat



civil. D’aquí la seva definició com «la
determinació ferma i perseverant
d’obstinar-se en favor del bé comú:
és a dir, del bé de tothom i de
cadascú, perquè tots som
veritablement responsables de tots».
[9] Gràcies a la fe, el cristià té una
motivació superior per viure la
solidaritat, perquè sap que tots som
fills d’un mateix Pare i segueix
l’exemple de Crist que té compassió
de tots.

Una manifestació important de
solidaritat consisteix a complir
acabadament els mateixos deures i
obligacions. Un empresari, per
exemple, té com a tasca solidària
principal crear llocs de treball en què
les persones puguin guanyar-se la
vida i sostenir la seva família de
manera honesta i responsable. A
més, les persones que, com els
empresaris, tinguin més capacitat
per contribuir al bé comú, podran
emprendre altres projectes d’ajuda



social; però convé recordar que la
solidaritat no és «assistencialisme»,
sinó que ha de vetllar per l’autèntic
desenvolupament humà que té lloc,
sobretot, quan es permet que cada
persona desplegui els seus talents en
el servei dels altres. Per això,
l’Església ensenya que «l’activitat
dels empresaris “és una noble
vocació orientada a produir riquesa i
a millorar el món per a tots”».[10]

Hi ha una distinció entre la
solidaritat i la justícia. La justícia
exigeix respectar i donar als altres el
que és “seu”, mentre que la
solidaritat porta a donar als altres
una cosa que és nostra, moguts per
l’interès que tenim cap al bé dels
altres, que és tan important com el
nostre. «La caritat va més enllà de la
justícia, perquè estimar és donar,
oferir del que és “meu” a l’altre; però
mai no manca de justícia, la qual
porta a donar a l’altre el que és “seu”,
el que li correspon en virtut del seu



ser i del seu obrar» (Caritas in
Veritate, núm. 6).

Maneres d’incidir en la societat

La primera manera en què es pot
incidir en la societat amb ajuda de la
doctrina social de l’Església és
difondre aquests ensenyaments. Per
a un estudi temàtic, és important l’ús
del Compendi de la doctrina social de
l’Església. «Als laics, que treballen
immergits en totes les circumstàncies
i estructures pròpies de la vida
secular, correspon d’una manera
específica la tasca, immediata i
directa, d’ordenar aquestes realitats
temporals a la llum dels principis
doctrinals enunciats pel Magisteri;
però actuant alhora amb la
necessària autonomia personal
davant les decisions concretes que
hagin de prendre en llur vida social,
familiar, política, cultural, etc.» (sant
Josepmaria, Converses, núm. 11).



Un segon aspecte és subratllar les
maneres d’aplicació pràctica que té.
Dins d’aquest segon aspecte, que
pretén subratllar l’aplicació de la
doctrina social de l’Església dins de la
marxa ordinària de les activitats
socials, els empresaris hi tenen un
paper principal. Per exemple, la
creació de llocs de treball i la seva
retribució justa és un dels béns
socials més grans que es poden
generar. En qualsevol cas, el treball
ben fet i l’oferta de béns i serveis de
qualitat són ja una manera molt
eficaç de contribuir al bé comú de la
mateixa societat. «El treball, tot
treball, és testimoni de la dignitat de
l’home, del seu domini sobre la
creació. És una ocasió del
desenvolupament de la pròpia
personalitat. És un vincle d’unió amb
els altres éssers, una font de recursos
per a sostenir la pròpia família; un
mitjà de contribuir a la millora de la
societat en la qual hom viu, i al
progrés de tota la Humanitat» (sant



Josepmaria, És Crist que Passa, núm.
47).

Hi ha una tercera manera per incidir
en la societat dins d’un camp més
marcadament professional o
acadèmic. En moltes ocasions, cal
resoldre problemes nous, no
plantejats fins ara. És necessari que
fidels experts en els diferents camps
socials (economia, política, mitjans
de comunicació, educació, etc.)
proposin maneres coherents amb la
doctrina social per resoldre’ls. Els
documents del magisteri social són
amplis, de manera que hi ha un gran
pluralisme no només d’opinions, sinó
també d’opcions tècniques per
emprendre el camí del
desenvolupament. Respectant
sempre les diferents opinions,
sembla en tot cas possible convidar a
pensar com «fer més coses pels
altres», sense excusar-se en les
ocupacions o responsabilitats d’un
mateix.



Cristian Mendoza

Bibliografia bàsica

— Consell Pontifici de la Justícia i de
la Pau, Compendi de la doctrina social
de l’Església.

[1] Compendi de la doctrina social de
l’Església, núm. 60.

[2] Ibídem, núm. 62.

[3] Concili Vaticà II, Gaudium et Spes,
núm. 42.

[4] Compendi de la doctrina social de
l’Església, núm. 63.

[5] Compendi de la doctrina social de
l’Església, núm. 163.



[6] Concili Vaticà II, Gaudium et Spes,
núm. 26.

[7] Sant Joan Pau II, Laborem
Exercens, núm. 19; Compendi de la
doctrina social de l’Església, núm.
171-184.

[8] Sant Joan Pau II, Centesimus Annus,
núm. 48; cf. Pius XI, Quadragesimo
Anno, núm. 80.

[9] Sant Joan Pau II, Sollicitudo Rei
Socialis, núm. 38.

[10] Francesc, Fratelli Tutti, núm. 123.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/tema-18-la-
doctrina-social-de-lesglesia/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/tema-18-la-doctrina-social-de-lesglesia/
https://opusdei.org/ca/article/tema-18-la-doctrina-social-de-lesglesia/
https://opusdei.org/ca/article/tema-18-la-doctrina-social-de-lesglesia/

	Tema 18. La Doctrina Social de l’Església

