opusdei.org

Tema 12.
L’Encarnacio

Jesus és el Fill Unic de Déu que
s’ha fet home per la nostra
salvacid. Es Déu perfecte i home
perfecte: va adoptar la nostra
condicié material i corporia,
sotmesa a moltes necessitats,
per salvar-nos dels nostres
pecats. Santa Maria és
veritablement Mare de Déu
perque aquell que ella va
concebre com a home, per obra
de Esperit Sant, no és cap altre
que el Fill etern del Pare.



25/01/2023

Index

* La identitat de Jesus al Nou
Testament

* La identitat de Jesus en vista dels
concilis cristologics

* I’Encarnacio

* El coneixement i la voluntat
humana de Jesus

 E]l valor del misteri de ’'Encarnacio
» Maria, la mare de Déu i de I’Església
* Bibliografia basica

* Lectures recomanades




La identitat de Jesus al Nou
Testament

Els evangelis ens expliquen la
historia de Jesus, i aix0 és el
fonament de tota la doctrina
cristologica. La cristologia no és cap
altra cosa que la reflexio sobre qui és
Jesus i sobre queé va venir a fer al
mon.

Aquesta reflexio té el seu punt de
partida en els escrits del Nou
Testament: els evangelis, les cartes de
sant Pau i de sant Joan, i els altres
textos. Ells s’interroguen alhora
sobre Jesus i sobre la seva
importancia per a I’home. I parteixen
d’una conviccio molt important: que
Jesus no pot ser només un home. De
fet, durant els anys que van seguir a
la resurreccio, els primers cristians
veneraven el nom de Jesus, el
lloaven, li cantaven himnes i es
reunien els diumenges per celebrar
en la seva memoria ’eucaristia.



Tot aix0 era molt logic si es
considerava la vida de Jesus en el seu
conjunt. Tenint en compte el que
expliquen els evangelis, es veu que
Jesus es va considerar el
representant unic de Déu al mon, es
va atribuir (fins i tot de manera
humil i natural) prerrogatives
divines com perdonar els pecats,
reformar la paraula que Déu havia
donat al poble a través de Moises o
exigir un amor absolut a la seva
persona. A meés, va confirmar tot
aixo amb miracles importants com la
resurreccio de Llatzer, que
mostraven el seu domini i el seu
poder sobre els elements cosmics, els
homes i els dimonis, va ressuscitar
Ell mateix, i des del tron del Pare va
enviar I’Esperit sant. Tot aixo també
volia dir que Jesus havia complert les
promeses que Déu havia fet a Israel
per als temps ultims i definitius: la
promesa d’instaurar un Regne que
havia de durar eternament, del qual
EllL Jesus, era el Messies-Rei



entronitzat al cel. Jesus no podia ser
nomeés un home per molt sant que el
volguessin imaginar.

Aquesta conviccio s’enfrontava,
tanmateix, amb una pregunta
fonamental: quina relacio tenia Jesus
amb Déu? Aquesta pregunta no era
senzilla de respondre per als primers
cristians. Ells confessaven que hi
havia un sol Déu, pero també
s’adonaven que Jesus havia obrat i
parlat com si fos Déu ell mateix. El
problema llavors era molt clar: es pot
dir que Jesus és Déu? Pero en quin
sentit? Aixo no significa confessar
dos déus? Aixo ultim era un absurd,
ja que ells, com tots els jueus, també
estaven convencuts que no hi ha —
que no hi pot haver— més que un sol
Déu. Llavors, quina és la relacio de
Jesus amb el Déu d’Israel?

Aquesta reflexio va arribant a poc a
poc a solucions satisfactories. En les
cartes de sant Pau veiem que



I’apostol utilitza diverses maneres
per expressar la divinitat de Jesus,
sense confondre’l amb Déu Pare i
sense afirmar dos déus. Per exemple,
a la primera carta als corintis escriu:
«Pero per a nosaltres hi ha un sol
Déu, el Pare, de qui tot prové i cap al
qual caminem; i hi ha un sol Senyor,
Jesucrist, pel qual tot existeix 1 també
nosaltres existim» (1 Co 8, 6). Utilitza
aquesta expressio, «un sol Déuiun
sol Senyor», que posa al mateix
nivell, a la practica, Déu Pare i Crist,
ja que a ’Antic Testament “Senyor”
era «el nom més habitual per a
designar la divinitat del Déu
d’Israel» (Catecisme, num. 446).
«Atribuint a Jesus el titol divi de
Senyor—diu el Catecisme de ’Església
Catolica—, les primeres confessions
de fe de ’Església afirmen, des de
I’origen, que el poder, I’honor i la
gloria deguts a Déu Pare corresponen
també a Jesus, ja que Ell és de
“condici6 divina”» (Catecisme, num.
449).



Tot aix0 queda encara més clar a
I’Evangeli de sant Joan, que des de
I'inici distingeix clarament Déu Pare
de la Paraula de Déu, que estava en
Déu des de sempre i que era Déu ella
mateixa (cf. Jn 1, 1). Jesus, diu sant
Joan, és la Paraula encarnada, que
s’ha fet home i ha vingut al mon per
a la nostra salvacio. Aquesta Paraula
existia abans del tempside la
creacio i, per tant, no és creada. Ha
estat sempre Paraula del Pare, i per
aixo es distingeix del Pare encara
que estigui en relaciéo amb Ell. Es
tracta d’un text important, en que
sant Joan respon al problema de com
dir que Jesus és Déu sense que aixo
comporti dir que hi ha dos déus.
Aquesta Paraula —pensa sant Joan—
és divina com el Pare mateix, pero no
pot ser considerada un segon Déu,
perque és completament relativa al
Pare. Aqui obre el cami a una
consideracio de I'unic Déu com a
Trinitat de persones: Pare, Fill i
Esperit. Aixi, al nou Testament, el



Déu d’Israel obre la seva intimitat i
es revela com a Amor, Amor que fa la
unitat perfecta de les tres persones
divines.

La identitat de Jesus en vista dels
concilis cristologics

Durant els segles que van seguir
I’época apostolica, ’Església va
definir millor el seu coneixement
sobre Jesus i el va aprofundir sobre
la base del que havia afirmat el Nou
Testament. L’extensio de
I’evangelitzacio va portar I’Evangeli a
entrar en contacte amb el mon no
jueu i, en particular, amb el
pensament grec, que admetia una
pluralitat de déus en diversos graus.

En aquest context, es podia pensar
que Jesus era com un segon Déu,
inferior al Pare i capa¢ de mudar-se i
d’encarnar-se (a diferencia del Pare
que seria immutable). Aquesta va ser
la proposta d’Arri, contra la qual va
reaccionar el Concili de Nicea I’any



325 (cf. Catecisme, num. 465). En
aquest concili es va formar el que
recitem cada diumenge en el Credo,
és a dir, que Jesus és «Déu de Déu,
Llum de Llum, Déu vertader de Déu
vertader, engendrat, no pas creat, de
la mateixa naturalesa que el Pare».
Amb aixo quedava clar que el Pare i
el Fill comparteixen la mateixa
divinitat unica i que tenen la mateixa
dignitat.

Un segle després, es va plantejar un
altre problema important: si Jesus és
Déu, com pot ser alhora home?
L’experiéncia ens diu que un home
és un individu i Déu també és un
ésser diferent i individual. Com
poden ser una sola realitat? Quan
pensem en Crist, no es tractaria més
aviat de dos éssers diferents, tot i que
profundament units d’alguna
manera? En aquesta direccié anava
la proposta del patriarca de
Constantinoble, Nestori. Per a ell,
Déu il’home Jesus formen una



unitat, perqué actuen sempre amb
una conjuncio perfecta. De manera
semblant a la qual un cavall al galop
1 el genet que el dirigeix actuen en
conjunciod, s’emmotllen 'un a I’altre,
tot i que en realitat son dos éssers
diferents que formen una sola figura.
Des d’aquest plantejament, Nestori
concloia que Jesus va néixer, va
viure a Palestina, va morir a la creu,
etc., pero no es podia dir aix0 mateix
de Déu. La Paraula eterna és
immutable i no pot néixer com un
ésser huma. Per aixo mateix, tampoc
no es pot dir que Maria sigui mare de
Déu, sind només mare de ’home
Jesus.

El problema d’aquesta solucio és que
no garantia realment que Crist fos un
sol ésser, una sola realitat vivent,
com veiem als evangelis. S’hi va
oposar el Concili d’Efes I'any 431.
Aquest Concili va afirmar que la
segona persona de la Trinitat, la
Paraula de Déu, s’havia fet carn, és a



dir, havia fet seva, com integrant-la
en ella mateixa, una naturalesa
humana (cf. Catecisme, num. 446).
Per aix0 era un unic ésser i no dues
realitats diferents, més o menys
unides, com sostenia Nestori. Amb el
nom de “Jesus” ens referim al Verb,
una vegada que ha fet seva la
naturalesa humana, una vegada que
s’ha fet home. Aquesta doctrina es
coneix amb el nom d’“unio
hipostatica” (perque '’huma s’integra
en la persona preexistent del Verb =
en la hypdstasis del Verb). Es va
formular en el Concili d’Efes.

Tanmateix, hi va haver qui va
malentendre aquesta doctrina, i va
pensar que, llavors, ’element huma
en Crist, absorbit com estava en la
persona divina, s’hi dissolia. Aixi, la
part humana de Jesus perdia tota la
seva consistencia. Per sortir al pas
d’aquest error, vint anys després, un
altre Concili ecumenic, celebrat a la
ciutat de Calcedonia, va reformular



la idea d’Efes d’una manera una mica
diversa: Jesus és una sola persona, va
dir el Concili, pero que existeix en
una doble manera: com a Déu
eternament i com a home en el
temps. Es Déu vertader i home
vertader, Déu perfecte i home
complet i integre. A partir d’aqui, els
concilis posteriors van precisar la
doctrina de Calcedonia i en van
treure algunes consequencies, com,
per exemple, que Jesus té una
voluntat humana veritable, ja que és
veritablement home. I com a home
va fer ’'obra de la nostra salvacia.

L’Encarnacio

Més enlla dels problemes historics, la
part fonamental en la doctrina de
I’encarnacio consisteix en la
presencia personal del Fill de Déu en
la historia. A traves de les seves
paraules i dels seus gestos humans
coneixem el Fill de Déu, i d’alguna
manera entenem com és Déu mateix.



I el que veiem, sobretot, és que Déu
és Amor, un amor fort capac de
donar la vida per nosaltres.

I’Encarnacio és obra de Déu Tri. E1
Pare envia el seu Fill al mon, és a dir,
el Fill entra en el temps i fa seva la
substancia humana, la humanitat
que ’Esperit Sant suscita en el si
virginal de Maria, amb la seva
cooperacio i consentiment. D’aquesta
manera, la Paraula de Déu, que
existia eternament, comenca a existir
també com a home en la historia.

La presencia en la historia del Fill de
Déu és també proximitat del Pare i
de I’Esperit Sant, ja que en Jesus, i a
través d’Ell, també les altres persones
divines es donen a coneixer als
homes. Sobretot, sant Joan ha insistit
en aquests aspectes: la vinguda de
Jesus revela els trets intims i
inaccessibles de I’Esser divi, de
manera que Aquell a qui «ningu no
I’ha vist mai» (Jn 1, 18) es fa patent en



la vida de Crist, 'Unigénit encarnat.
Crist mostra en els seus gestos, en els
seus afectes 1 paraules, la seva relacio
amb el Pare i amb els homes, la
benevoléncia de Déu amb les
criatures i el valori el sentit de la
realitat terrenal.

Jesus és, per tant, el Fill Unic de Déu
que s’ha fet home per la nostra
salvacid. Es també el Portador de
I’Esperit Sant, el seu temple i casa en
la historia, i per aix0 se 'anomena
també Crist, I’'Ungit. Certament, altres
personatges de I’antic Israel van ser
ungits amb oli amb motiu de la seva
particular vocacid o missio i per
significar la preséncia en ells de
I’Esperit divi, pero la uncid de Jesus
és molt més radical, ja que deriva de
la seva propia constitucio com a
home, del misteri de I’encarnacio.
Jesus ve al mon ungit totalment per
I’Esperit, i per aixo tot en Ell evoca la
presencia divina i reflecteix la



puresa i ’espiritualitat de la realitat
del cel.

I aquesta preséncia radical de
I’Esperit el curulla també de gracia i
de dons sobrenaturals, que Ell
desplega en les seves accions, plenes
de justicia i de bondat, i que inspiren
les seves paraules, imperioses o
dolces, pero sempre plenes de
saviesa i vida. Tot en Jesus revela als
homes ’'amor de Déu i aquest amor,
que curulla el seu cor huma, es vessa
sobre la realitat que Ell troba, sobre
tot allo que va danyar el pecat, per
restaurar-lo i reconduir-lo al Pare.

El coneixement i la voluntat
humana de Jesus

Ja hem dit que Jesus és Déu perfecte i
home perfecte. Naturalment, ell, per
ser Déu, té coneixement etern i
intemporal de totes les coses, pero
una vegada que es fa home, el seu
coneixement de la realitat segueix les
maneres propies de coneéixer de



I’home, és a dir, que també Jesus,
com nosaltres, coneix la realitat
exterior a través d’experiencies,
d’imatges, de conceptes, etc., que es
formen en la seva ment humana. En
encarnar-se, Crist no es va voler
saltar les lleis de la naturalesa i, per
aixo, ell també va haver d’aprendre
moltes coses, com cada home: va
aprendre a parlar, a llegir, a
treballar, a conéixer a poc a poc els
elements necessaris per a la vida
practica, i també devia aprendre
moltes coses de la religiositat d’Israel
que li van ensenyar principalment
Maria i Josep.

La ment humana de Crist, com
qualsevol intel-ligéncia humana, era
limitada. Tanmateix, aixo no vol dir
que el Senyor no hagi tingut
coneixements que van més enlla del
que és possible per a ’experiencia o
per a la ciencia humana comuna:
coneixements sobrenaturals. Els
evangelis mostren, per exemple, que



Jesus va preveure la traicié de sant
Pere ila de Judes. En aquests casos i
en d’altres de semblants es tractava
d’intuicions que es presentaven a la
ment humana de Crist com a fruit de
la inspiracio divina.

Tanmateix, el coneixement més
important i profund que va tenir
Jesus en la seva vida a la terra va ser
el del seu Pare Déu. Aquest
coneixement també va ser
profundament sobrenatural i va
constituir una dimensio permanent
de la seva vida i de la seva intimitat,
pel fet que la seva Persona estava
eternament unida al Pare —Ell és
I’'Unigenit del Pare—1i la seva
humanitat havia estat assumida
(integrada) en la seva persona. Per
aixo, Jesus experimentava en la seva
consciencia humana la seva perfecta
unitat amb el Pare. Tenia plena
consciéncia de ser el Fill de Déu,
enviat al mon per salvar els homes.



El Compendi del Catecisme de
PEsglésia Catolica ha resumit el
coneixement huma de Crist
d’aquesta manera: «El Fill de Déu va
assumir un cos animat per una
anima racional humana. Amb la seva
intel-ligéncia humana Jesus va
aprendre moltes coses a través de
I’experiéncia. Pero també com a
home el Fill de Déu tenia un
coneixement intim i immediat de
Déu, el seu Pare. Penetrava
igualment els pensaments secrets
dels homes i coneixia plenament els
designis eterns que havia vingut a
revelar» (nam. 90).

Jesus també va tenir una veritable
voluntat humana i va ser un home
plenament lliure. Va ser lliure, en
primer lloc, perque no va estar
subjecte a aquest desordre interior
que procedeix en nosaltres del pecat
original, 1 que ens porta a cedir
facilment a les tres concupiscencies
—Ila del mon, la dels ullsila de la



carn— i a quedar-ne esclavitzat.
I’Esperit Sant va modelar la seva
humanitat des dels seus inicis en el si
de Maria i, després, va ser sempre
plenament present en la seva vida.
Pero en sentit més profund, Jesus va
ser lliure, perqueé les seves accions
van estar sempre mogudes per
I’amor al seu Pare i a la missié que
Aquest li havia encomanat. En tot
moment va voler fer la voluntat del
Pare, i ’amor de I’Esperit Sant al seu
cor va omplir els seus actes de
justicia i de caritat. Per aixo, com va
dir el Concili Vatica II, Jesus és
sempre per a nosaltres el model
d’allo que és ’home (cf. Gaudium et
Spes, nam. 22).

Aquesta gran llibertat de Crist es va
manifestar de moltes maneres: no es
va deixar condicionar per persones o
per circumstancies ni per cap mena
de por, ni es va plegar a les barreres
culturals de la societat del seu temps,
en la qual els justos menyspreaven



els pecadors i procuraven no
barrejar-s’hi. Jesus, en canvi,
menjava amb pecadors i fins i tot va
triar alguns deixebles, com Mateu, en
aquests ambients que no estaven
socialment ben vistos. No va tenir
cap inconvenient a trencar amb
legalismes inutils, encara que
estiguessin molt estesos en el seu
temps, ni a encendre’s en ira i fer
caure les taules dels comerciants que
crebantaven la dignitat sagrada del
Temple; no es va deixar condicionar
per la seva familia, ni per estructures
de poder, no va tenir cap objeccio
per enfrontar-se amb els fariseus i
denunciar el que feien malament; i
sobretot, tampoc no va tenir cap
problema per entregar
voluntariament la seva vida per
nosaltres. Llavors es veu que Jesus va
tenir una gran llibertat, que sempre
li va permetre triar el que era bo per
a les persones, la qual cosa agradava
el Pare.



En tot aixo, Jesus feia amb la seva
voluntat humana el que ell havia
decidit eternament juntament amb el
Pare i I’Esperit Sant. Les accions de
Crist van portar ’amor i la
misericordia de Déu pels homes al
terreny de la historia.

El valor del misteri de I’Encarnacio

Quan en el Credo recitem «es va
encarnar per obra i gracia de
I’Esperit Sant i va néixer de Maria
verge», afirmem que la humanitat
assumida pel Verb és veritable i real,
fruit de la carn d’una dona, de
manera que Ell és un de nosaltres i
pertany a la nostra racga. Si no fos
aixi, no tindria un cor ni una anima
humanes, no podria patir ni morir i
no existiria la resurreccio. Per aixo el
misteri de ’encarnacio és la base i el
pressupost de tots els altres misteris
de la vida de Jesus.

El Verb va adoptar la nostra condicio
material i corporia, sotmesa a moltes



necessitats, per salvar-nos dels
nostres pecats i tornar-nos a la casa
del nostre Pare Déu, ja que Déu ens
va crear perque fossim els seus fills
adoptius. Aquesta obra de salvacio la
fa el Senyor amb tots els seus actes,
també en aquells anys de joventut
(Panomenada “vida oculta” de Crist)
que no van tenir cap rellevancia
publica particular.

Tots els actes de Jesus originen la
nostra redempcio, perque, com que
es viuen d’una manera justa i recta,
agradable al Pare, els habilita també
perqueé nosaltres els puguem viure
d’aquesta manera, i aixi ens obre el
cami. Als pares de I’Església els
agradava dir que Jesus, en fer seva la
nostra naturalesa, I’havia guarit i
purificat. Podem continuar aquesta
idea dient que el Senyor ha purificat
la vida corrent, en fer-la seva; ’ha
transformat en quelcom agradable a
Déu. Com va afirmar sant
Josepmaria: «Creixent i vivint com



un de nosaltres, ens revela que
I’existencia humana, els quefers
corrents i ordinaris, tenen un sentit
divi» (Es Crist que passa, num. 14).
Des del seu lloc al cel, Jesus
ressuscitat ens dona la seva gracia
perqueé en les nostres tasques
quotidianes siguem capacos de
descobrir 'amor que Déu ens té, 1
que d’aquesta manera siguin per a
nosaltres cami de santificacié. Aixi,
Jesus, amb la seva vida, és el nostre
cami, que ens condueix al Pare.

A més del seu valor redemptor, totes
les obres de Jesus també tenen un
valor revelador, perque ens mostren
I’amor de Déu per nosaltres, i un
valor recapitulador, ja que duen a
terme el projecte de Déu en la
humanitat i instauren la sobirania de
Déu, el seu regne, al mon.

Maria, la mare de Déu i de
PEsglésia



La Mare de Déu va ser predestinada
per ser Mare de Déu des de
I’eternitat, juntament amb
I’Encarnacio del Verb.

«A fi de ser la Mare del Salvador,
Maria “fou enriquida de Déu per
endavant amb aquells privilegis que
esqueien a una funcio tan alta” (LG
56)» (Catecisme, 490). ’arcangel sant
Gabriel, en el moment de
I’Anunciacio, la saluda com a «plena
de la gracia del Senyor» (Lc 1, 28).
Abans que el Verb s’encarnés, Maria
era ja, per la seva correspondencia
als dons divins, plena de gracia. El
Senyor li va concedir aquests dons
especials de gracia perqueé la
preparava per ser la seva Mare.
Guiada per aquests, va poder donar
el seu consentiment lliure a ’'anunci
de la seva vocacio (cf. Catecisme,
490), mantenir-se pura de tot pecat
personal (cf. Catecisme, 493) i lliurar-
se plenament al servei de ’obra
redemptora del Fill.



Ella mateixa va ser redimida des de
la seva concepcio: «Es aixo el que
confessa el dogma de la Immaculada
Concepcid, proclamat el 1854 pel
Papa Pius IX: “La benaurada Verge
Maria, des del primer instant de la
seva concepcio, per una gracia i un
favor singular de Déu totpoderds, en
virtut dels merits de Jesucrist,
Salvador del llinatge huma, va ser
preservada intacta de tota macula de
pecat original” (DS 2803)» (Catecisme,
491).

Santa Maria és veritablement Mare
de Déu, perqueé «aquell que ella va
concebre com a home per obra de
I’Esperit Sant, [...] no és altre que el
Fill etern del Pare, la segona Persona
de la Santissima Trinitat» (Catecisme,
495).

Maria va ser sempre Verge. Des
d’antic, ’Església confessa en el
Credo i celebra en la seva liturgia
«Maria com la [...] “sempre



verge” (cf. LG 52)» (Catecisme, 499; cf.
Catecisme, 496-507). Aquesta fe de
I’Església es reflecteix en I’antiga
formula: «Verge abans del part, en el
part i després del part». Des de I’inici,
«’Església ha confessat que Jesus va
ser concebut només per obra de
I’Esperit Sant en el si virginal de
Maria, 1 ha afirmat alhora I’aspecte
corporal d’aquest esdeveniment:
Jesus va ser concebut “de I’Esperit
Sant, sense llavor viril”» (Catecisme,
496). Maria també va ser verge en el
part, perque Jesus, en néixer, va
consagrar la seva virginitat (cf.
Catecisme, 499). I, ella, també es va
mantenir verge després del
naixement de Jesus.

Maria va ser assumpta al Cel.
«Finalment, la Verge Immaculada
que havia estat preservada de
qualsevol taca del pecat original,
acabat el curs de la vida terrenal, fou
emportada amb cos i anima vers la
gloria del cel i exaltada per Déu en



qualitat de Reina de I’'univers, perqué
tingués una més plena semblanca
amb el seu Fill, Senyor de senyors i
vencedor del pecat i de la mort». La
seva Assumpciod constitueix una
anticipacio de la resurreccio dels
altres cristians (cf. Catecisme, 966).

Maria és la Mare del Redemptor. Per
aixo la seva maternitat divina
comporta també la seva cooperacio
en la salvacio dels homes: «Aixi
Maria [...] abracant la voluntat
salvadora de Déu amb tot el cor i
sense cap nosa de pecat, s’oferi
totalment ella mateixa, com a esclava
del Senyor, per a la persona il’obra
del seu Fill; aixo és, amb Ell i en
dependéncia d’Ell, i per la gracia de
Déu que tot ho pot» (Lumen Gentium,
num. 56). Aquesta cooperacio es
manifesta principalment en la seva
maternitat espiritual. Es
veritablement mare nostra en ’ordre
de la gracia i coopera en el
naixement a la vida de la gracia i al



desenvolupament espiritual dels
fidels. A més, des del cel ens cuida
com a mare procurant, amb la seva
multiple intercessio, les gracies de
Déu que necessitem per a la nostra
vocacio cristiana i la nostra salvacio
(cf. Catecisme, 969).

Maria és tipus i model de I’Església:
«La Verge Maria és, per a I’Església,
el model de la fe i de la caritat. Per
aixo Maria “és saludada com un
membre supereminent i enterament
singular de ’Església” (LG 53), 1
constitueix, fins i tot, la “realitzacio
exemplar” [...] de I’Església (LG

63)» (Catecisme, 967). Pau VI, el 21 de
novembre del 1964, va nomenar
solemnement Maria Mare de
I’Església per subratllar de manera
explicita la funcié maternal que la
Verge exerceix sobre el poble cristia.

Es compren, a la vista del que hem
exposat, que la pietat de ’Església
cap a la Verge Santissima sigui un



element intrinsec del culte cristia. La
Verge Santissima «és legitimament
honorada per ’Església amb un culte
especial» (Catecisme, 971), que es
mostra en les nombroses festes,
memories litargiques i practiques de
pietat que li dediquem els catolics.

Antonio Ducay

Bibliografia basica

— Catecisme de ’Església Catolica,
430-534, 720-726 1 963-975.

— Joan Pau II, Creo en Jesucristo.
Catequesis sobre el Credo (II),
Palabra, Madrid, 1996.

Lectures recomanades



— Antonio Ducay, Jestis, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid, 2015 (en
particular els capitols II-IV).

— Vicente Ferrer Barrientos,
Jesucristo nuestro Salvador, Rialp,
Madrid, 2015.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/tema-12-

lencarnacio/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/tema-12-lencarnacio/
https://opusdei.org/ca/article/tema-12-lencarnacio/
https://opusdei.org/ca/article/tema-12-lencarnacio/

	Tema 12. L’Encarnació

