
opusdei.org

Tema 12.
L’Encarnació

Jesús és el Fill Únic de Déu que
s’ha fet home per la nostra
salvació. És Déu perfecte i home
perfecte: va adoptar la nostra
condició material i corpòria,
sotmesa a moltes necessitats,
per salvar-nos dels nostres
pecats. Santa Maria és
veritablement Mare de Déu
perquè aquell que ella va
concebre com a home, per obra
de l’Esperit Sant, no és cap altre
que el Fill etern del Pare.



25/01/2023

Índex

• La identitat de Jesús al Nou
Testament

• La identitat de Jesús en vista dels
concilis cristològics

• L’Encarnació

• El coneixement i la voluntat
humana de Jesús

• El valor del misteri de l’Encarnació

• Maria, la mare de Déu i de l’Església

• Bibliografia bàsica

• Lectures recomanades



La identitat de Jesús al Nou
Testament

Els evangelis ens expliquen la
història de Jesús, i això és el
fonament de tota la doctrina
cristològica. La cristologia no és cap
altra cosa que la reflexió sobre qui és
Jesús i sobre què va venir a fer al
món.

Aquesta reflexió té el seu punt de
partida en els escrits del Nou
Testament: els evangelis, les cartes de
sant Pau i de sant Joan, i els altres
textos. Ells s’interroguen alhora
sobre Jesús i sobre la seva
importància per a l’home. I parteixen
d’una convicció molt important: que
Jesús no pot ser només un home. De
fet, durant els anys que van seguir a
la resurrecció, els primers cristians
veneraven el nom de Jesús, el
lloaven, li cantaven himnes i es
reunien els diumenges per celebrar
en la seva memòria l’eucaristia.



Tot això era molt lògic si es
considerava la vida de Jesús en el seu
conjunt. Tenint en compte el que
expliquen els evangelis, es veu que
Jesús es va considerar el
representant únic de Déu al món, es
va atribuir (fins i tot de manera
humil i natural) prerrogatives
divines com perdonar els pecats,
reformar la paraula que Déu havia
donat al poble a través de Moisès o
exigir un amor absolut a la seva
persona. A més, va confirmar tot
això amb miracles importants com la
resurrecció de Llàtzer, que
mostraven el seu domini i el seu
poder sobre els elements còsmics, els
homes i els dimonis, va ressuscitar
Ell mateix, i des del tron del Pare va
enviar l’Esperit sant. Tot això també
volia dir que Jesús havia complert les
promeses que Déu havia fet a Israel
per als temps últims i definitius: la
promesa d’instaurar un Regne que
havia de durar eternament, del qual
Ell, Jesús, era el Messies-Rei



entronitzat al cel. Jesús no podia ser
només un home per molt sant que el
volguessin imaginar.

Aquesta convicció s’enfrontava,
tanmateix, amb una pregunta
fonamental: quina relació tenia Jesús
amb Déu? Aquesta pregunta no era
senzilla de respondre per als primers
cristians. Ells confessaven que hi
havia un sol Déu, però també
s’adonaven que Jesús havia obrat i
parlat com si fos Déu ell mateix. El
problema llavors era molt clar: es pot
dir que Jesús és Déu? Però en quin
sentit? Això no significa confessar
dos déus? Això últim era un absurd,
ja que ells, com tots els jueus, també
estaven convençuts que no hi ha —
que no hi pot haver— més que un sol
Déu. Llavors, quina és la relació de
Jesús amb el Déu d’Israel?

Aquesta reflexió va arribant a poc a
poc a solucions satisfactòries. En les
cartes de sant Pau veiem que



l’apòstol utilitza diverses maneres
per expressar la divinitat de Jesús,
sense confondre’l amb Déu Pare i
sense afirmar dos déus. Per exemple,
a la primera carta als corintis escriu:
«Però per a nosaltres hi ha un sol 
Déu, el Pare, de qui tot prové i cap al
qual caminem; i hi ha un sol Senyor,
Jesucrist, pel qual tot existeix i també
nosaltres existim» (1 Co 8, 6). Utilitza
aquesta expressió, «un sol Déu i un
sol Senyor», que posa al mateix
nivell, a la pràctica, Déu Pare i Crist,
ja que a l’Antic Testament “Senyor”
era «el nom més habitual per a
designar la divinitat del Déu
d’Israel» (Catecisme, núm. 446).
«Atribuint a Jesús el títol diví de
Senyor—diu el Catecisme de l’Església
Catòlica—, les primeres confessions
de fe de l’Església afirmen, des de
l’origen, que el poder, l’honor i la
glòria deguts a Déu Pare corresponen
també a Jesús, ja que Ell és de
“condició divina”» (Catecisme, núm.
449).



Tot això queda encara més clar a
l’Evangeli de sant Joan, que des de
l’inici distingeix clarament Déu Pare
de la Paraula de Déu, que estava en
Déu des de sempre i que era Déu ella
mateixa (cf. Jn 1, 1). Jesús, diu sant
Joan, és la Paraula encarnada, que
s’ha fet home i ha vingut al món per
a la nostra salvació. Aquesta Paraula
existia abans del temps i de la
creació i, per tant, no és creada. Ha
estat sempre Paraula del Pare, i per
això es distingeix del Pare encara
que estigui en relació amb Ell. Es
tracta d’un text important, en què
sant Joan respon al problema de com
dir que Jesús és Déu sense que això
comporti dir que hi ha dos déus.
Aquesta Paraula —pensa sant Joan—
és divina com el Pare mateix, però no
pot ser considerada un segon Déu,
perquè és completament relativa al
Pare. Aquí obre el camí a una
consideració de l’únic Déu com a
Trinitat de persones: Pare, Fill i
Esperit. Així, al nou Testament, el



Déu d’Israel obre la seva intimitat i
es revela com a Amor, Amor que fa la
unitat perfecta de les tres persones
divines.

La identitat de Jesús en vista dels
concilis cristològics

Durant els segles que van seguir
l’època apostòlica, l’Església va
definir millor el seu coneixement
sobre Jesús i el va aprofundir sobre
la base del que havia afirmat el Nou
Testament. L’extensió de
l’evangelització va portar l’Evangeli a
entrar en contacte amb el món no
jueu i, en particular, amb el
pensament grec, que admetia una
pluralitat de déus en diversos graus.

En aquest context, es podia pensar
que Jesús era com un segon Déu,
inferior al Pare i capaç de mudar-se i
d’encarnar-se (a diferència del Pare
que seria immutable). Aquesta va ser
la proposta d’Arri, contra la qual va
reaccionar el Concili de Nicea l’any



325 (cf. Catecisme, núm. 465). En
aquest concili es va formar el que
recitem cada diumenge en el Credo,
és a dir, que Jesús és «Déu de Déu,
Llum de Llum, Déu vertader de Déu
vertader, engendrat, no pas creat, de
la mateixa naturalesa que el Pare».
Amb això quedava clar que el Pare i
el Fill comparteixen la mateixa
divinitat única i que tenen la mateixa
dignitat.

Un segle després, es va plantejar un
altre problema important: si Jesús és
Déu, com pot ser alhora home?
L’experiència ens diu que un home
és un individu i Déu també és un
ésser diferent i individual. Com
poden ser una sola realitat? Quan
pensem en Crist, no es tractaria més
aviat de dos éssers diferents, tot i que
profundament units d’alguna
manera? En aquesta direcció anava
la proposta del patriarca de
Constantinoble, Nestori. Per a ell,
Déu i l’home Jesús formen una



unitat, perquè actuen sempre amb
una conjunció perfecta. De manera
semblant a la qual un cavall al galop
i el genet que el dirigeix actuen en
conjunció, s’emmotllen l’un a l’altre,
tot i que en realitat són dos éssers
diferents que formen una sola figura.
Des d’aquest plantejament, Nestori
concloïa que Jesús va néixer, va
viure a Palestina, va morir a la creu,
etc., però no es podia dir això mateix
de Déu. La Paraula eterna és
immutable i no pot néixer com un
ésser humà. Per això mateix, tampoc
no es pot dir que Maria sigui mare de
Déu, sinó només mare de l’home
Jesús.

El problema d’aquesta solució és que
no garantia realment que Crist fos un
sol ésser, una sola realitat vivent,
com veiem als evangelis. S’hi va
oposar el Concili d’Efes l’any 431.
Aquest Concili va afirmar que la
segona persona de la Trinitat, la
Paraula de Déu, s’havia fet carn, és a



dir, havia fet seva, com integrant-la
en ella mateixa, una naturalesa
humana (cf. Catecisme, núm. 446).
Per això era un únic ésser i no dues
realitats diferents, més o menys
unides, com sostenia Nestori. Amb el
nom de “Jesús” ens referim al Verb,
una vegada que ha fet seva la
naturalesa humana, una vegada que
s’ha fet home. Aquesta doctrina es
coneix amb el nom d’“unió
hipostàtica” (perquè l’humà s’integra
en la persona preexistent del Verb =
en la hypóstasis del Verb). Es va
formular en el Concili d’Efes.

Tanmateix, hi va haver qui va
malentendre aquesta doctrina, i va
pensar que, llavors, l’element humà
en Crist, absorbit com estava en la
persona divina, s’hi dissolia. Així, la
part humana de Jesús perdia tota la
seva consistència. Per sortir al pas
d’aquest error, vint anys després, un
altre Concili ecumènic, celebrat a la
ciutat de Calcedònia, va reformular



la idea d’Efes d’una manera una mica
diversa: Jesús és una sola persona, va
dir el Concili, però que existeix en
una doble manera: com a Déu
eternament i com a home en el
temps. És Déu vertader i home
vertader, Déu perfecte i home
complet i íntegre. A partir d’aquí, els
concilis posteriors van precisar la
doctrina de Calcedònia i en van
treure algunes conseqüències, com,
per exemple, que Jesús té una
voluntat humana veritable, ja que és
veritablement home. I com a home
va fer l’obra de la nostra salvació.

L’Encarnació

Més enllà dels problemes històrics, la
part fonamental en la doctrina de
l’encarnació consisteix en la
presència personal del Fill de Déu en
la història. A través de les seves
paraules i dels seus gestos humans
coneixem el Fill de Déu, i d’alguna
manera entenem com és Déu mateix.



I el que veiem, sobretot, és que Déu
és Amor, un amor fort capaç de
donar la vida per nosaltres.

L’Encarnació és obra de Déu Tri. El
Pare envia el seu Fill al món, és a dir,
el Fill entra en el temps i fa seva la
substància humana, la humanitat
que l’Esperit Sant suscita en el si
virginal de Maria, amb la seva
cooperació i consentiment. D’aquesta
manera, la Paraula de Déu, que
existia eternament, comença a existir
també com a home en la història.

La presència en la història del Fill de
Déu és també proximitat del Pare i
de l’Esperit Sant, ja que en Jesús, i a
través d’Ell, també les altres persones
divines es donen a conèixer als
homes. Sobretot, sant Joan ha insistit
en aquests aspectes: la vinguda de
Jesús revela els trets íntims i
inaccessibles de l’Ésser diví, de
manera que Aquell a qui «ningú no
l’ha vist mai» (Jn 1, 18) es fa patent en



la vida de Crist, l’Unigènit encarnat.
Crist mostra en els seus gestos, en els
seus afectes i paraules, la seva relació
amb el Pare i amb els homes, la
benevolència de Déu amb les
criatures i el valor i el sentit de la
realitat terrenal.

Jesús és, per tant, el Fill Únic de Déu
que s’ha fet home per la nostra
salvació. És també el Portador de
l’Esperit Sant, el seu temple i casa en
la història, i per això se l’anomena
també Crist, l’Ungit. Certament, altres
personatges de l’antic Israel van ser
ungits amb oli amb motiu de la seva
particular vocació o missió i per
significar la presència en ells de
l’Esperit diví, però la unció de Jesús
és molt més radical, ja que deriva de
la seva pròpia constitució com a
home, del misteri de l’encarnació.
Jesús ve al món ungit totalment per
l’Esperit, i per això tot en Ell evoca la
presència divina i reflecteix la



puresa i l’espiritualitat de la realitat
del cel.

I aquesta presència radical de
l’Esperit el curulla també de gràcia i
de dons sobrenaturals, que Ell
desplega en les seves accions, plenes
de justícia i de bondat, i que inspiren
les seves paraules, imperioses o
dolces, però sempre plenes de
saviesa i vida. Tot en Jesús revela als
homes l’amor de Déu i aquest amor,
que curulla el seu cor humà, es vessa
sobre la realitat que Ell troba, sobre
tot allò que va danyar el pecat, per
restaurar-lo i reconduir-lo al Pare.

El coneixement i la voluntat
humana de Jesús

Ja hem dit que Jesús és Déu perfecte i
home perfecte. Naturalment, ell, per
ser Déu, té coneixement etern i
intemporal de totes les coses, però
una vegada que es fa home, el seu
coneixement de la realitat segueix les
maneres pròpies de conèixer de



l’home, és a dir, que també Jesús,
com nosaltres, coneix la realitat
exterior a través d’experiències,
d’imatges, de conceptes, etc., que es
formen en la seva ment humana. En
encarnar-se, Crist no es va voler
saltar les lleis de la naturalesa i, per
això, ell també va haver d’aprendre
moltes coses, com cada home: va
aprendre a parlar, a llegir, a
treballar, a conèixer a poc a poc els
elements necessaris per a la vida
pràctica, i també devia aprendre
moltes coses de la religiositat d’Israel
que li van ensenyar principalment
Maria i Josep.

La ment humana de Crist, com
qualsevol intel·ligència humana, era
limitada. Tanmateix, això no vol dir
que el Senyor no hagi tingut
coneixements que van més enllà del
que és possible per a l’experiència o
per a la ciència humana comuna:
coneixements sobrenaturals. Els
evangelis mostren, per exemple, que



Jesús va preveure la traïció de sant
Pere i la de Judes. En aquests casos i
en d’altres de semblants es tractava
d’intuïcions que es presentaven a la
ment humana de Crist com a fruit de
la inspiració divina.

Tanmateix, el coneixement més
important i profund que va tenir
Jesús en la seva vida a la terra va ser
el del seu Pare Déu. Aquest
coneixement també va ser
profundament sobrenatural i va
constituir una dimensió permanent
de la seva vida i de la seva intimitat,
pel fet que la seva Persona estava
eternament unida al Pare —Ell és
l’Unigènit del Pare— i la seva
humanitat havia estat assumida
(integrada) en la seva persona. Per
això, Jesús experimentava en la seva
consciència humana la seva perfecta
unitat amb el Pare. Tenia plena
consciència de ser el Fill de Déu,
enviat al món per salvar els homes.



El Compendi del Catecisme de
l’Església Catòlica ha resumit el
coneixement humà de Crist
d’aquesta manera: «El Fill de Déu va
assumir un cos animat per una
ànima racional humana. Amb la seva
intel·ligència humana Jesús va
aprendre moltes coses a través de
l’experiència. Però també com a
home el Fill de Déu tenia un
coneixement íntim i immediat de
Déu, el seu Pare. Penetrava
igualment els pensaments secrets
dels homes i coneixia plenament els
designis eterns que havia vingut a
revelar» (núm. 90).

Jesús també va tenir una veritable
voluntat humana i va ser un home
plenament lliure. Va ser lliure, en
primer lloc, perquè no va estar
subjecte a aquest desordre interior
que procedeix en nosaltres del pecat
original, i que ens porta a cedir
fàcilment a les tres concupiscències
—la del món, la dels ulls i la de la



carn— i a quedar-ne esclavitzat.
L’Esperit Sant va modelar la seva
humanitat des dels seus inicis en el si
de Maria i, després, va ser sempre
plenament present en la seva vida.
Però en sentit més profund, Jesús va
ser lliure, perquè les seves accions
van estar sempre mogudes per
l’amor al seu Pare i a la missió que
Aquest li havia encomanat. En tot
moment va voler fer la voluntat del
Pare, i l’amor de l’Esperit Sant al seu
cor va omplir els seus actes de
justícia i de caritat. Per això, com va
dir el Concili Vaticà II, Jesús és
sempre per a nosaltres el model
d’allò que és l’home (cf. Gaudium et
Spes, núm. 22).

Aquesta gran llibertat de Crist es va
manifestar de moltes maneres: no es
va deixar condicionar per persones o
per circumstàncies ni per cap mena
de por, ni es va plegar a les barreres
culturals de la societat del seu temps,
en la qual els justos menyspreaven



els pecadors i procuraven no
barrejar-s’hi. Jesús, en canvi,
menjava amb pecadors i fins i tot va
triar alguns deixebles, com Mateu, en
aquests ambients que no estaven
socialment ben vistos. No va tenir
cap inconvenient a trencar amb
legalismes inútils, encara que
estiguessin molt estesos en el seu
temps, ni a encendre’s en ira i fer
caure les taules dels comerciants que
crebantaven la dignitat sagrada del
Temple; no es va deixar condicionar
per la seva família, ni per estructures
de poder, no va tenir cap objecció
per enfrontar-se amb els fariseus i
denunciar el que feien malament; i
sobretot, tampoc no va tenir cap
problema per entregar
voluntàriament la seva vida per
nosaltres. Llavors es veu que Jesús va
tenir una gran llibertat, que sempre
li va permetre triar el que era bo per
a les persones, la qual cosa agradava
el Pare.



En tot això, Jesús feia amb la seva
voluntat humana el que ell havia
decidit eternament juntament amb el
Pare i l’Esperit Sant. Les accions de
Crist van portar l’amor i la
misericòrdia de Déu pels homes al
terreny de la història.

El valor del misteri de l’Encarnació

Quan en el Credo recitem «es va
encarnar per obra i gràcia de
l’Esperit Sant i va néixer de Maria
verge», afirmem que la humanitat
assumida pel Verb és veritable i real,
fruit de la carn d’una dona, de
manera que Ell és un de nosaltres i
pertany a la nostra raça. Si no fos
així, no tindria un cor ni una ànima
humanes, no podria patir ni morir i
no existiria la resurrecció. Per això el
misteri de l’encarnació és la base i el
pressupost de tots els altres misteris
de la vida de Jesús.

El Verb va adoptar la nostra condició
material i corpòria, sotmesa a moltes



necessitats, per salvar-nos dels
nostres pecats i tornar-nos a la casa
del nostre Pare Déu, ja que Déu ens
va crear perquè fóssim els seus fills
adoptius. Aquesta obra de salvació la
fa el Senyor amb tots els seus actes,
també en aquells anys de joventut
(l’anomenada “vida oculta” de Crist)
que no van tenir cap rellevància
pública particular.

Tots els actes de Jesús originen la
nostra redempció, perquè, com que
es viuen d’una manera justa i recta,
agradable al Pare, els habilita també
perquè nosaltres els puguem viure
d’aquesta manera, i així ens obre el
camí. Als pares de l’Església els
agradava dir que Jesús, en fer seva la
nostra naturalesa, l’havia guarit i
purificat. Podem continuar aquesta
idea dient que el Senyor ha purificat
la vida corrent, en fer-la seva; l’ha
transformat en quelcom agradable a
Déu. Com va afirmar sant
Josepmaria: «Creixent i vivint com



un de nosaltres, ens revela que
l’existència humana, els quefers
corrents i ordinaris, tenen un sentit
diví» (És Crist que passa, núm. 14).
Des del seu lloc al cel, Jesús
ressuscitat ens dona la seva gràcia
perquè en les nostres tasques
quotidianes siguem capaços de
descobrir l’amor que Déu ens té, i
que d’aquesta manera siguin per a
nosaltres camí de santificació. Així,
Jesús, amb la seva vida, és el nostre
camí, que ens condueix al Pare.

A més del seu valor redemptor, totes
les obres de Jesús també tenen un
valor revelador, perquè ens mostren
l’amor de Déu per nosaltres, i un
valor recapitulador, ja que duen a
terme el projecte de Déu en la
humanitat i instauren la sobirania de
Déu, el seu regne, al món.

Maria, la mare de Déu i de
l’Església



La Mare de Déu va ser predestinada
per ser Mare de Déu des de
l’eternitat, juntament amb
l’Encarnació del Verb.

«A fi de ser la Mare del Salvador,
Maria “fou enriquida de Déu per
endavant amb aquells privilegis que
esqueien a una funció tan alta” (LG
56)» (Catecisme, 490). L’arcàngel sant
Gabriel, en el moment de
l’Anunciació, la saluda com a «plena
de la gràcia del Senyor» (Lc 1, 28).
Abans que el Verb s’encarnés, Maria
era ja, per la seva correspondència
als dons divins, plena de gràcia. El
Senyor li va concedir aquests dons
especials de gràcia perquè la
preparava per ser la seva Mare.
Guiada per aquests, va poder donar
el seu consentiment lliure a l’anunci
de la seva vocació (cf. Catecisme,
490), mantenir-se pura de tot pecat
personal (cf. Catecisme, 493) i lliurar-
se plenament al servei de l’obra
redemptora del Fill.



Ella mateixa va ser redimida des de
la seva concepció: «És això el que
confessa el dogma de la Immaculada
Concepció, proclamat el 1854 pel
Papa Pius IX: “La benaurada Verge
Maria, des del primer instant de la
seva concepció, per una gràcia i un
favor singular de Déu totpoderós, en
virtut dels mèrits de Jesucrist,
Salvador del llinatge humà, va ser
preservada intacta de tota màcula de
pecat original” (DS 2803)» (Catecisme,
491).

Santa Maria és veritablement Mare
de Déu, perquè «aquell que ella va
concebre com a home per obra de
l’Esperit Sant, [...] no és altre que el
Fill etern del Pare, la segona Persona
de la Santíssima Trinitat» (Catecisme,
495).

Maria va ser sempre Verge. Des
d’antic, l’Església confessa en el
Credo i celebra en la seva litúrgia
«Maria com la [...] “sempre



verge” (cf. LG 52)» (Catecisme, 499; cf.
Catecisme, 496-507). Aquesta fe de
l’Església es reflecteix en l’antiga
fórmula: «Verge abans del part, en el
part i després del part». Des de l’inici,
«l’Església ha confessat que Jesús va
ser concebut només per obra de
l’Esperit Sant en el si virginal de
Maria, i ha afirmat alhora l’aspecte
corporal d’aquest esdeveniment:
Jesús va ser concebut “de l’Esperit
Sant, sense llavor viril”» (Catecisme,
496). Maria també va ser verge en el
part, perquè Jesús, en néixer, va
consagrar la seva virginitat (cf. 
Catecisme, 499). I, ella, també es va
mantenir verge després del
naixement de Jesús.

Maria va ser assumpta al Cel.
«Finalment, la Verge Immaculada
que havia estat preservada de
qualsevol taca del pecat original,
acabat el curs de la vida terrenal, fou
emportada amb cos i ànima vers la
glòria del cel i exaltada per Déu en



qualitat de Reina de l’univers, perquè
tingués una més plena semblança
amb el seu Fill, Senyor de senyors i
vencedor del pecat i de la mort». La
seva Assumpció constitueix una
anticipació de la resurrecció dels
altres cristians (cf. Catecisme, 966).

Maria és la Mare del Redemptor. Per
això la seva maternitat divina
comporta també la seva cooperació
en la salvació dels homes: «Així
Maria [...] abraçant la voluntat
salvadora de Déu amb tot el cor i
sense cap nosa de pecat, s’oferí
totalment ella mateixa, com a esclava
del Senyor, per a la persona i l’obra
del seu Fill; això és, amb Ell i en
dependència d’Ell, i per la gràcia de
Déu que tot ho pot» (Lumen Gentium,
núm. 56). Aquesta cooperació es
manifesta principalment en la seva
maternitat espiritual. És
veritablement mare nostra en l’ordre
de la gràcia i coopera en el
naixement a la vida de la gràcia i al



desenvolupament espiritual dels
fidels. A més, des del cel ens cuida
com a mare procurant, amb la seva
múltiple intercessió, les gràcies de
Déu que necessitem per a la nostra
vocació cristiana i la nostra salvació
(cf. Catecisme, 969).

Maria és tipus i model de l’Església:
«La Verge Maria és, per a l’Església,
el model de la fe i de la caritat. Per
això Maria “és saludada com un
membre supereminent i enterament
singular de l’Església” (LG 53), i
constitueix, fins i tot, la “realització
exemplar” [...] de l’Església (LG
63)» (Catecisme, 967). Pau VI, el 21 de
novembre del 1964, va nomenar
solemnement Maria Mare de
l’Església per subratllar de manera
explícita la funció maternal que la
Verge exerceix sobre el poble cristià.

Es comprèn, a la vista del que hem
exposat, que la pietat de l’Església
cap a la Verge Santíssima sigui un



element intrínsec del culte cristià. La
Verge Santíssima «és legítimament
honorada per l’Església amb un culte
especial» (Catecisme, 971), que es
mostra en les nombroses festes,
memòries litúrgiques i pràctiques de
pietat que li dediquem els catòlics.

Antonio Ducay

Bibliografia bàsica

— Catecisme de l’Església Catòlica,
430-534, 720-726 i 963-975.

— Joan Pau II, Creo en Jesucristo.
Catequesis sobre el Credo (II),
Palabra, Madrid, 1996.

Lectures recomanades



— Antonio Ducay, Jesús, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid, 2015 (en
particular els capítols II-IV).

— Vicente Ferrer Barrientos,
Jesucristo nuestro Salvador, Rialp,
Madrid, 2015.

pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca/article/tema-12-

lencarnacio/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca/article/tema-12-lencarnacio/
https://opusdei.org/ca/article/tema-12-lencarnacio/
https://opusdei.org/ca/article/tema-12-lencarnacio/

	Tema 12. L’Encarnació

