opusdei.org

Tema 1. L’anhel de
Déu

Al fons de I’esperit huma
trobem una nostalgia de
felicitat que apunta a
I’esperanca d’una llar, d’'una
patria definitiva. Som terrenals,
pero anhelem el que és etern,
anhelem Déu. Un Déu que
podem conéixer amb certesa
com a origen i final de 'univers
i com a bé suprem, a partir del
mon i de la persona humana.

25/01/2023

Index



* [’anhel de Déu: la persona humana
és capag de Déu, desig de la plena
felicitat i desig d’Ell

¢ El coneixement racional de Déu

* Caracteristiques actuals de les
persones i de la societat respecte al
que és transcendent

* Bibliografia basica

* Lectures recomanades

I’anhel de Déu: la persona humana
és capac de Déu, desig de la plena
felicitat i desig d’Ell

«’home és creat per a la felicitat,
com un ocell per al vol», va escriure
un literat rus del segle XIX. Tothom
busca la felicitat, el bé d’un mateix, i
orienta la seva vida de la manera que
li sembla més adequada per assolir-



la. Poder gaudir de béns humans que
ens perfeccionen i enriqueixen ens fa
felicos. Pero, mentre vivim, la
felicitat esta sempre travessada per
una ombra. No només perque, de
vegades, després d’obtenir coses
bones ens hi acostumem (cosa que
passa sovint quan rebem quelcom
que haviem desitjat tenir), sino, més
radicalment, perque cap bé creat és
capag de curullar I’anhel de felicitat
de I’home i perque, a més, els béns
creats son passatgers.

Som homes, fets de cos i esperit en
unitat, éssers personals. La nostra
dimensio espiritual ens fa capagos
d’anar més enlla de les realitats
concretes amb que ens relacionem:
les persones, les institucions, els béns
materials, els instruments que ens
ajuden a créixer... Conéixer els
diferents aspectes de la realitat no
consumeix ni esgota la nostra
capacitat de coneixer ni tampoc les
nostres preguntes, sempre podem



saber coses noves o entendre-les amb
més profunditat. I quelcom semblant
passa amb la nostra capacitat
d’estimar, no hi ha res creat que ens
sadolli per complet i per sempre:
podem estimar més, podem estimar
coses millors. I, d’alguna manera, ens
sentim impulsats cap a tot aixo:
aconseguir objectius nous ens fa
felicos, ens agrada comprendre
millor els problemes i les realitats
que tenim al voltant, trobar noves
situacions i adquirir experiéncia.
Intentem fer tot aixo0 a la nostra vida
i ens deprimim quan no ho
aconseguim. Sentim anhels de
plenitud. Tot aixo0 és signe d’una
grandesa, del fet que en nosaltres hi
ha quelcom infinit, que transcendeix
cada realitat concreta que forma part
de la nostra vida.

El mon, tanmateix, és passatger.
Nosaltres mateixos som passatgers, i
també ’entorn que ens envolta. Les
persones que estimem, els éxits que



assolim, els béns dels quals
gaudim..., no hi ha res que puguem
retenir per sempre. Ens agradaria
aferrar-los; tenir-los sempre amb
nosaltres, perqué milloren la nostra
vida; ens alegren amb els seus dons i
qualitats, ens delecten. Aixi i tot, en
el fons de la nostra consciéncia
percebem que son passatgers, que no
ens acompanyaran sempre, que de
vegades ens prometen una felicitat
que només poden donar durant un
temps. «Tot porta per si mateix el
segell de la seva caducitat, ocult
entre promeses. Perque I'horrorila
vergonya de les coses és que son
caduques i, per cobrir aquesta nafra
vergonyosa i enganyar els incauts, es
disfressen amb vestits de colors».™
Aquesta ombra que posseeix tot el
que és terrenal ens toca
profundament, i si ho pensem bé, ens
espanta, ens fa desitjar que no sigui
aixi, que hi hagi una sortida per al
nostre desig de vida, de plenitud. Son



anhels de salvacio, que son alla,
presents al cor de ’home.

Hem trobat, llavors, dues classes
diferents d’anhels humans que
assenyalen la “fam de
transcendencia” que té I’home.
Davant de les diverses experiéncies
transcendents del bé, es desperten
anhels de plenitud (de ser, de veritat,
de bondat, de bellesa, d’amor). I
davant de les diverses experiéncies
del mal, de la péerdua d’aquests béns,
es desperten anhels de salvacio
(pervivencia, rectitud, justicia, pau).
Son experiencies de transcendéncia
que deixen una nostalgia del més
enlla. Perque «’home és creat per a
la felicitat, com un ocell per al vol»,
pero ’experiéncia indica que la
felicitat en aquest mon no és
completa, que la vida no és mai
plenament satisfactoria, que queda
més enlla dels nostres intents
d’assolir-la, com si sempre fos
entrevista i mai aconseguida. Per



aixo, al fons de I’esperit huma hi ha
un neguit, una insatisfaccid, una
nostalgia de felicitat que apunta a
una esperanca secreta: ’esperanca
d’una llar, d’una patria definitiva, en
que el somni d’una felicitat eterna,
d’un amor per sempre, se satisfaci.
Som terrenals, pero anhelem el que
és etern.

Aquest desig no funda per si mateix
la religiositat natural, sino que més
aviat és com un “indicador” de Déu.
L’home és un ésser naturalment
religids, perque la seva experiencia
del mon el porta a pensar
espontaniament en un ésser que €s
fonament de tota la realitat: aquest
«al qual tothom anomena Déu», com
deia sant Tomas acabant les seves
famoses cinc vies d’accés a Déu (cf.
Summa Theologiae, 1, q.2, a.3). El
coneixement de Déu és accessible al
sentit comu, és a dir, al pensament
filosofic espontani que tot ésser
huma exerceix com a resultat de



I’experiéncia de vida personal: la
meravella davant de la bellesa 1
I’ordre de la naturalesa, la sorpresa
pel do gratuit de la vida, ’alegria de
percebre ’amor dels altres... fan
pensar en el “misteri” del qual
procedeix tot aixo. També les
diverses dimensions de
I’espiritualitat humana, com la
capacitat de reflexionar sobre si
mateix, de progressar culturalment i
técnicament, de percebre la moralitat
de les accions d’un mateix, mostren
que, a diferéncia dels altres éssers
corporis, ’home transcendeix la
resta del cosmos material i apunten a
un ésser espiritual superior i
transcendent que doni rad d’aquestes
qualitats de I’ésser huma.

El fenomen religids no és, com
pensava Ludwig Feuerbach, una
projeccio de la subjectivitat humana i
dels seus desitjos de felicitat, sind
que sorgeix d’una consideracio
espontania de la realitat tal com és.



Aix0 explica el fet que la negacio de
Déu ilintent d’excloure’l de la
cultura i de la vida social i civil siguin
fenomens relativament recents,
limitats a algunes arees del mon
occidental. Els grans interrogants
religiosos 1 existencials continuen
sent invariables en el temps, la qual
cosa desmenteix la idea que la religio
estigui circumscrita en una fase
“infantil” de la historia humana,
destinada a desapareixer amb el
progres del coneixement.

La constatacio que I’home és un ésser
naturalment religios va portar alguns
filosofs i teolegs a la idea que Déu, en
crear-lo, ja I’havia preparat, d’alguna
manera, per rebre aquest do en que
consisteix la seva vocacio ultima i
definitiva: la uni6 amb Déu en
Jesucrist. Tertul-lia, per exemple, en
notar com els pagans del seu temps
deien de manera natural “Déu és
gran” o “Déu és bo”, va pensar que
I’anima humana estava d’alguna



manera orientada cap a la fe
cristiana, i en el seu Apologétic va
escriure: «Anima naturaliter
christiana»® (17, 6). Sant Tomas,
considerant el final ultim de ’home i
I’'obertura il-limitada del seu esperit,
va afirmar que els éssers humans
tenen «un desig natural de veure
Déu» (Contra Gentiles, llibre 3, c. 57,
n. 4). Tanmateix, ’experiencia
mostra que aquest desig no és
quelcom que puguem assolir per les
nostres propies forces, de manera
que només es pot dur a terme si Déu
es revela i surt del seu misteri, si Ell
mateix va a trobar I’home i es mostra
tal com és. Pero aquest és I'objecte de
la Revelacio.

El Catecisme de Església Catolica ha
resumit sinteticament algunes
d’aquestes idees en el numero 27: «El
desig de Déu és inscrit en el cor de
I’home, ja que ’home ha estat creat
per Déu i per a Déu. Déu no para
d’atreure I’home cap a ell, i només en



Déu podra trobar ’home la veritat i
la felicitat que desitja constantment».

El coneixement racional de Déu

L’intel-lecte huma pot conéixer
I’existéncia de Déu apropant-s’hi a
través d’un cami que parteix del mon
creat i que té dos itineraris, les
creaturas materiales (vies
cosmologiques) i la persona humana
(vies antropologiques).

Aquestes vies cap a l’existéncia de
Déu no son propiament “proves” en
el sentit que la ciéncia matematica o
natural dona a aquest terme, sino
arguments filosofics convergents,
que seran més convincents o menys
segons el grau de formacio i de
reflexio que posseeix qui els
considera (cf. Catecisme, 31). Tampoc
no son “proves” en el sentit de les
ciéncies experimentals (fisica,
biologia, etc.), perqué Déu no és
objecte del nostre coneixement
empiric: no el podem observar, com



es contempla una posta de sol o una
tempesta de sorra per treure’n
conclusions.

Les vies cosmologiques parteixen de
les creaturas materials. La
formulacio més coneguda es deu a
sant Tomas d’Aquino: son les
celebres “cinc vies” que va elaborar.
De manera sintética i simplificada les
podem resumir aixi: les dues
primeres proposen la idea que les
cadenes de causes (causa-efecte) que
observem a la naturalesa no poden
prosseguir en el passat fins a I'infinit
—hi ha d’haver un origen, un primer
motor i una primera causa—; la
tercera via parteix de la idea que les
coses que veiem al mon es poden
produir o no, i arriba a la idea que
aixo no pot ser aixi per a tota la
realitat —hi ha d’haver alguna cosa o
algu que existeixi necessariament i
no pugui no existir, perque si no, no
existiria res—; la quarta via
considera que totes les realitats que



coneixem tenen qualitats bones i
dedueix que ha d’existir un ésser que
sigui font de totes aquestes, I'ultima
(cinquena) observa l'ordre ila
finalitat que son presents en els
fenomens del mon, el fet que tenen
lleis que els regulen, i conclou
I’existéncia d’una intel-ligencia
ordenadora que expliqui aquestes
lleis i sigui també causa final de tot
(cf. Summa Theologiae, 1, q. 2).

Al costat de les vies que parteixen de
I’analisi del cosmos, n’hi ha d’altres
de caracter antropologic; en aquestes
la reflexié comenca des de la realitat
de 'home, de la persona humana.
Aquestes vies tenen més forca
enteses com a convergents que
considerades ailladament, una per
una. En part, ja ens hi hem referit. En
primer lloc, el caracter espiritual de
I’home, marcat per la seva capacitat
de pensar, la seva interioritat i la
seva llibertat, no sembla que tingui
fonament en cap altra realitat del



cosmos. Tampoc no té sentit
realment ’home amb el seu desig
insatisfet de felicitat si no existeix un
Déu que la hi pugui donar. En la
naturalesa humana veiem, a més, un
sentit moral de solidaritat i de caritat
que fa que 'home s’obri als altres i
reconegui en si mateix la vocacioé de
transcendir el jo i els seus interessos
egoistes. Un es pregunta per que és
alla: per qué ’home és capag de
discernir de manera no utilitarista,
per que s’adona que algunes coses
son conformes amb la seva dignitat i
d’altres no, per que experimenta la
culpaila vergonya quan obra
malament, i el goig i la pau, en canvi,
quan es comporta amb justicia; per
queé és capag d’extasiar-se davant de
la bellesa d’una posta de sol, del cel
ple d’estrelles o d’'una obra d’art
excelsa. Res d’aix0 no es pot atribuir
raonablement a ’obra cega del
cosmos, al producte impersonal de
les interaccions materials. No son tot
aixo signes d’un ésser infinitament



bo, bell i just que ha posat en
nosaltres un indici del que Ell és i
desitja per a nosaltres? Aquesta
segona opcio és més logica i
satisfactoria. Certament, aquestes
vies no son inapel-lables, pero
comporten una logica lluminosa per
al que mira la realitat amb senzillesa.

El Catecisme de ’Església Catolica les
resumeix d’aquesta manera: «Amb la
seva obertura a la veritatia la
bellesa, amb el seu sentit del bé
moral i de la llibertat, la veu de la
consciencia i I’aspiracio a 'infinitia
la felicitat, ’home es pregunta sobre
I’existencia de Déu. A través de tot
aixo, percep els signes de la seva
anima espiritual que “porta en ella
mateixa una llavor d’eternitat
irreductible a la sola materia”.
Aquesta anima només pot tenir
origen en Déu» (Catecisme, 33. La cita
interna és de Gaudium et spes, 18).



Les diverses argumentacions
filosofiques que es fan servir per
“provar” ’existéncia de Déu no
causen necessariament la fe en Ell;
només asseguren que aquesta fe és
raonable. En el fons ens diuen molt
poc de Déu i sovint es basen en altres
conviccions que no sempre son
presents en les persones. Per
exemple, en la cultura actual, un
coneixement més cientific dels
processos de la naturalesa podria
oposar a algunes de les vies
cosmologiques que tot i que 'univers
mostra cert ordre, bellesa i finalitat
en els seus fenomens, també té una
notable dosi de desordre, caos i
tragedia, ja que molts fenomens
sembla que es produeixen de manera
fortuita (atzar, caos) i descoordinada
amb els altres, de manera que poden
ser fonts de tragedia cosmica. De
manera analoga, qui consideri que la
persona humana és només un
animal una mica més desenvolupat
que els altres, la manera d’actuar del



qual esta regulada per pulsions
necessaries, no acceptara les vies
personals que fan referencia a la
moralitat o a la transcendencia de
I’esperit, ja que identifica la seu de la
vida espiritual (ment, consciencia,
anima) amb la corporeitat dels
organs cerebrals i dels processos
neurals.

Es pot respondre a aquestes
objeccions amb arguments que
mostren que el desordre i l’atzar
poden tenir un lloc dins d’una
finalitat general de 'univers (i, per
tant, dins d’un projecte creador de
Déu). Albert Einstein va dir que en
les lleis de la naturalesa «es revela
una rao tan superior que tota la
racionalitat del pensament i de les
ordenacions humanes és, en
comparacio, un reflex absolutament
insignificant».” Analogament, en el
pla de la rao i de la fenomenologia
humana es pot mostrar
I’autotranscendéncia de la persona,



el lliure arbitri que obra en les
eleccions —encara que depenguin de
la naturalesa i, en certa manera,
estiguin condicionades per aquesta—
ila impossibilitat de reduir la ment
al cervell. Per tant, té raé el
Compendi del Catecisme quan afirma
que a partir «del moén i de la persona
humana, ’home, només amb la rao,
pot conéixer amb certesa Déu com a
origenifi de 'universicom a
summe bé» (num. 3), pero per
adquirir aquesta certesa cal entendre
aspectes complexos de la realitat, que
ofereixen forca marge de discussio,
la qual cosa explica per que les vies
racionals d’accés a Déu no son,
sovint, realment persuasives.

Caracteristiques actuals de les
persones i de la societat respecte al
que és transcendent

Malgrat el fenomen de la
globalitzacio, les actituds respecte a
Déu ila visio religiosa de la vida



tenen diferéncies notables a les
diferents parts del mon. En termes
generals, per a la majoria de les
persones la referencia a la
transcendencia —tot i que
expressada de maneres religioses i
culturals molt diverses— continua
sent un aspecte important de la vida.

En aquest panorama general cal
exceptuar el mon occidental, i
sobretot Europa, on una serie de
factors historics i culturals han
determinat una actitud extensa de
rebuig o d’indiferéncia davant de
Déu i davant de la que ha estat
historicament la religié dominant a
Occident: el cristianisme. Aquest
canvi es pot resumir en paraules del
socioleg de la religid Peter Berger,
amb la idea que a la societat
occidental la fe cristiana s’ha quedat
sense la seva “estructura de
plausibilitat”, de manera que, si en
eépoques passades n’hi havia prou
amb deixar-se portar per ser catolic,



actualment n’hi ha prou amb deixar-
se portar per deixar de ser-ho. Es pot
dir que el desig de Déu sembla que
ha desaparegut en la societat
occidental: «Per a amplis sectors de
la societat Ell ja no és I’esperat, el
desitjat, sin6 més aviat una realitat
que deixa indiferent, davant de la
qual no s’ha de fer ni tan sols I’esforg
de pronunciar-se»."

Les causes d’aquest canvi son moltes.
D’una banda, els grans exits cientifics
i técnics dels ultims dos segles, que
tants beneficis han aportat a la
humanitat, han suscitat, tanmateix,
una mentalitat materialista que
considera les ciéncies experimentals
com les uniques formes valides de
coneixement racional. S’ha difés una
visié del mon segons la qual només
és auteéntic el que és susceptible de
verificacio empirica, el que es pot
veure i tocar. Aixo redueix I’“horitzo
de la racionalitat”, ja que, a més
d’infravalorar les formes no



cientifiques de coneixement (la
confianca, per exemple, en el que els
altres ens diuen), fa que només ens
interessem per buscar els
instruments que fan el mon més
confortable i agradable. No obstant
aixo, aquest no és quelcom necessari.
Considerar la misteriosa bellesa i
grandesa del mon creat no condueix
a idolatrar la ciéncia, sin6 al contrari,
a admirar les meravelles que Déu ha
posat en la seva creacid. Avui, com
en el passat, molts cientifics es
continuen obrint a la transcendéncia
en descobrir la perfeccio que conté
I'univers.

Un segon aspecte, lligat a ’anterior,
és la secularitzacid de la societat, és a
dir, aquest procés pel qual moltes
realitats que anteriorment es
relacionaven amb les nocions,
creences 1 institucions religioses han
perdut aquesta dimensio i han passat
a veure’s en termes purament
humans, socials o civils. Aquest



aspecte esta lligat a ’anterior, perquée
el progrés cientific ha permes
coneixer les causes de molts
fenomens naturals (en ’ambit de la
salut, dels processos vitals, de les
ciéncies humanes) que anteriorment
es relacionaven directament amb la
voluntat de Déu. Per exemple, en
I’antiguitat una pesta es podia
entendre com un castig divi pels
pecats dels homes, pero actualment
es considera el fruit d’unes
condicions higieniques, de vida, etc.,
que podem precisar i determinar. En
si mateix, aquest millor coneixement
de la realitat és una cosa bona, i
ajuda també a purificar la idea que
tenim de la manera d’obrar de Déu,
que no €és una causa mes dels
fenomens de la naturalesa. Déu esta
a un altre nivell: respon a les
preguntes ultimes que els homes ens
fem: el sentit de la vida, del desti
final de cadascu, de I’alegria i del
dolor, etc. La ciéncia no arriba a
donar una explicacio a aquest nivell,



de manera que quan les persones es
plantegen preguntes més profundes
és facil que entrin en aquest espai en
que Déu es fa imprescindible.

Un altre aspecte important del
debilitament de I’orientacio cap a
Déu en la cultura actual d’Occident
esta lligat a ’actitud individualista
que plasma profundament la manera
de pensar de la col-lectivitat. Aquesta
actitud és un dels fruits del procés
d’emancipacio que va caracteritzar
la cultura des de I’época de la
I1-lustracio (segle XVIII). Aquest
procés també té, com els anteriors,
aspectes positius, ja que és contrari a
la dignitat humana que, amb
pretextos religiosos o d’una altra
mena, ’home es posi “sota tutela” i es
vegi obligat a prendre decisions en
nom de doctrines imposades que no
son evidents. Tanmateix, també ha
difds la idea que és millor no
dependre de ningu i no lligar-se a
ninguy, per aixi no estar lligat i poder



fer el que un vol. Qui no ha sentit de
vegades —formulada potser de
maneres diferents— la idea que el
més important és “ser autentics”,
“viure la vida d’un mateix” i viure-la
com ens doni la gana? Aquesta
actitud porta a tractar les relacions
de manera utilitarista, a buscar que
no tinguin vincles, perqué no lliguin
ni coartin ’espontaneitat personal.
Només s’admeten relacions que
proporcionin satisfaccio.

Des d’aquesta perspectiva, una
relacid seriosa amb Déu sera
molesta, perqueé la subjecci6 als seus
preceptes no se sent com quelcom
que allibera de ’egoisme d’un
mateix, per la qual cosa la religio
només tindra espai en la mesura que
proporcioni pau, serenitat i benestar
1 no comprometi. Per aixo, ’actitud
individualista dona lloc a formes de
religiositat lleugeres i amb escassos
continguts i institucions, que es
caracteritzen per un notable pes del



subjectivisme i de I’afectivitat i que
canvien facilment segons les
necessitats personals. L’orientacio
actual cap a algunes practiques
orientals molt “personalitzables” és
la prova de tot aixo.

Es podrien afegir altres trets per
descriure la mentalitat que domina
actualment en les societats
occidentals. Caracteristiques com el
culte de la novetat i del progrés; el
desig de compartir emocions fortes
amb els altres; el predomini de la
tecnologia que marca la manera de
treballar, de relacionar-se o de
descansar... tenen sens dubte un
impacte en I’actitud cap a la realitat
transcendent i cap al Déu cristia. Es
també cert que hi ha molt de positiu
en aquests processos: les societats
occidentals han conegut un llarg
periode de pau, de desenvolupament
material, s’han fet més participatives
1 han intentat incloure tots els seus
membres en aquests processos



beneéfics. En tot aixo hi ha molt de
cristia. Tanmateix, també és evident
que, avuli dia, molts defugen el tema
“Déu” i mostren, no rarament,
indiferencia o rebuig.

Davant d’'una societat amb aquestes
caracteristiques, refractaria al que és
transcendent, el cristia només sera
convincent si evangelitza, en primer
lloc, amb el testimoni de la seva vida.
El testimoni i la paraula: les dues
coses sOn necessaries, pero el
testimoni té prioritat. En comencar
recordavem que «’home és creat per
a la felicitat, com un ocell per al vol».
La felicitat esta lligada a ’amor, i el
cristia sap per la fe que no hi ha
amor més veritable i pur que ’amor
que Déu ens té, que es va mostrar en
la Creu de Crist i es comunica en
I’Eucaristia. ’inica manera de
mostrar a una societat que ha girat
I’esquena a Déu que val la pena
comprometre’s amb Ell, és que el
cristia manifesti en la seva vida la



preséncia d’aquest amor i d’aquesta
felicitat.

«No totes les satisfaccions
produeixen en nosaltres el mateix
efecte: algunes deixen un rastre
positiu, son capaces de pacificar
I’anima, ens fan més actius i
generosos. D’altres, en canvi, despreés
de la llum inicial, sembla que
deceben les expectatives que havien
suscitat i, llavors, al seu pas deixen
amargor, insatisfaccio o una sensacio
de buit».” La felicitat dels qui creuen
només en el que es pot veure i tocar,
0 estan dominats per una concepcio
utilitarista de la vida, o la de
I'individualista que no es vol lligar a
res, és passatgera, “dura mentre
dura”, i necessita ser frequentment
renovada perque no dona més de si.
Es, sovint, una felicitat que no
millora les persones. En canvi, els
que serveixen Jesus de cor porten
una vida diversa i també tenen una
felicitat diferent: més profunda, més



duradora, que produeix fruits en ells
mateixos i en els altres.

No esta de més rellegir el famos text
de la Carta a Diognet (V 1 VI) sobre la
vida dels cristians al mon: «EIs
cristians no es distingeixen dels
altres homes ni per la terra ni per la
llengua ni pels costums (...). Viuen en
ciutats gregues o barbares, segons la
sort que ha correspost a cadascu, i
s’adapten al vestit, al menjar, als
habits i als costums de cada pais,
pero tenen una manera especial de
comportar-se que és admirable i, tal
com ho reconeix tothom, sorprenent.
Viuen en les seves patries, pero com
si fossin forasters. Participen en totes
les activitats dels bons ciutadans i
accepten totes les carregues, pero
com si fossin pelegrins. Tota terra
estranya és patria per a ells, i tota
patria els és terra estranya. Es casen
com tothom, com tothom engendren
fills, pero no es desfan dels nascuts.
Comparteixen la taula, pero no el llit.



Estan en la carn, pero no viuen
segons la carn. Passen el temps a la
terra, pero tenen llur ciutadania al
cel. Obeeixen les lleis promulgades,
pero amb la seva vida estan més
enlla de les lleis. Tothom els
persegueix, pero ells estimen tothom.
No els coneixen, i els condemnen. Els
maten, pero aixi els donen la vida.
Son pobres, i n’enriqueixen molts.
Els manca tot, pero neden en
I’abundancia. SOn ultratjats, pero en
els mateixos ultratges hi ha llur
gloria. Els maleeixen, pero son
declarats justos. Els insulten, pero
ells beneeixen. Els injurien, pero ells
honoren. Fan el bé i se’ls castiga com
si fossin malfactors; condemnats a
mort, se n’alegren com si els fos
donada la vida. Els jueus els ataquen
com si fossin estrangers, els grecs
també els persegueixen; no obstant
aixo, els mateixos que els avorreixen
no saben dir el motiu de llur odi.



Ho diré breument: el que ’anima és
per al cos, aix0 son els cristians en el
mon (...)».

Antonio Ducay

Bibliografia basica

— Catecisme de ’Església Catolica,
num. 27-49.

— Francisco, «Raiz humana de la
crisis ecoldégica», Enciclica Laudato
Sst’.

— Benet XVI, «El afio de la fe. El deseo
de Dios», Audiéencia, 7.X1.2012.

— Benet XVI, «El afio de la fe. Los
caminos que conducen al
conocimiento de Dios», Audiéncia,
14.X1.2012.




Lectures recomanades

—J. Burgraff, Teologia fundamental.
Manual de iniciacion, Rialp, Madrid
2007, cap. II.

— A. Lopez Quintas, Cuatro filosofos
en busca de Dios, Rialp, Madrid 1989.

"7, L. Lorda, La sefial de la Cruz,
Rialp, Madrid 2011, p. 65-66.

 Tots tenim una anima cristiana per
naturalesa.

Bl A. Einstein, Mi visién del mundo,
Barcelona2013.

4 Benet XVI, Audiéncia, 7-XI-2012.

5 Ihidem.




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/tema-1-lanhel-de-
deu/ (08/02/2026)


https://opusdei.org/ca/article/tema-1-lanhel-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/tema-1-lanhel-de-deu/
https://opusdei.org/ca/article/tema-1-lanhel-de-deu/

	Tema 1. L’anhel de Déu

