
opusdei.org

7 lliçons per
comunicar la fe amb
el Papa Francesc

Amb el Papa Francesc han
canviat coses. A més del paper
que sempre hi juga l'Esperit
Sant, com ha estat aquest
canvi? Què està fent el Papa?
Què en podem aprendre a
l'hora de comunicar la fe? Dels
seus gestos i paraules se'n
poden proposar set lliçons de
comunicació. És un article
publicat a Iglesiaendirecto.com.

05/01/2017



Des de la dia de la seva elecció, el 13
de març de 2013, el Papa Francesc
s'ha anat guanyant la confiança de la
gent, i això ha cridat l'atenció també
als que tenen responsabilitats en el
món pel que fa als problemes de la
pobresa, la immigració o els exclosos.
Francesc ha recuperat l'autoritat dels
millors anys de Joan Pau II, quan
defensava la llibertat davant del
comunisme, i de Benet XVI, quan
separava la religió de la violència. Ha
tornat a molts el sa orgull de sentir-se
catòlics i està atraient a persones fins
ara allunyades de l'Església. Un
fenomen que alguns han anomenat
"efecte Francesc", i que es pot
comprovar veient el canvi favorable
de l'opinió pública.

És un efecte amb una causa doble: la
influència del Papa potser no hauria
estat possible sense la renúncia de
Benet XVI, un acte d'humilitat
d'enorme grandesa. El febrer de
2013, quan es va fer efectiva la seva



marxa, l'Església arrossegava des de
feia anys greus problemes, sobretot
per la crisi de pedofília, on un sol cas
és massa. Però a més va tenir una
altra conseqüència: va robar la
credibilitat de l'Església, ja que
alguns van pensar: l'Església no
practica el que predica, no
m'interessa el que diu.

En el temps transcorregut des de
l'elecció l'ambient ha canviat. S'ha
girat pàgina i es veu l'Església com
un punt de referència. A més de
l'acció de l'Esperit Sant en l'Església,
com ha succeït aquest canvi? Què
està fent el Papa? Què podem
aprendre d'ell a l'hora de comunicar
la fe? A partir dels seus gestos i
paraules es poden proposar set
lliçons de comunicació.

Església en sortida

És una de les expressions més
repetides per Francesc des del
primer dia. Acostuma a dir que



prefereix «una Església accidentada,
ferida i tacada per haver sortit al
carrer, abans que una Església
malalta pel tancament i la comoditat
d'aferrar-se a les pròpies
seguretats» (Evangelii Gaudium, 49) o
una Església que es queda esperant
l'arribada dels fidels. Avui no es
tracta, com en la paràbola
evangèlica, de sortir a recuperar
l'ovella perduda mentre es deixen les
altres 99 a la cleda. Diu el Papa:
«Nosaltres en tenim una i ens falten
les altres noranta-nou! Hem de sortir,
les hem d'anar a buscar» (Catequesi,
17 juny de 2013).

Per al Papa Francesc l'Església no és
una botiga on es despatxa un
producte que el públic ve a recollir,
sinó un conjunt de persones que surt
a trobar-se amb els altres, amb un
bona notícia per comunicar. El Papa
proposa una nova cultura de la
trobada. Les institucions catòliques i
cada creient han de ser persones en



sortida, que no s'instal·len en les
seves creences i conviccions, que no
s'envolten només dels que pensen
igual que ells, sinó que surten a la
trobada, s'exposen a la intempèrie.

Joan Pau II deia que la fe madura
quan es comunica. De manera
similar, els catòlics maduren al
sotmetre's a la prova del diàleg amb
els que no han rebut el do de la fe.
Això ho saben bé els educadors:
només s'ha après alguna cosa de
veritat quan s'és capaç d'explicar-ho.

La sortida que Francesc reclama per
a l'Església té com a destinació
preferent les perifèries. És a dir, el
Papa proposa una sortida sense
exclusions, que arribi a les persones
més allunyades, a les que
aparentment menys poden entendre
el missatge. Confirma així un dels
trets de l'Església: la universalitat.
Rodney Stark deia que, al llarg de la
història, l'Església ha mantingut la



seva capacitat d'evangelitzar quan ha
mantingut la seva capacitat de
relacionar-se amb estranys: bàrbars,
pagans, ateus. De la mateixa manera,
ha perdut aquesta capacitat quan
s'ha tancat en guetos.

Aquesta disposició de sortida té molt
a veure amb la comunicació. Qui vol
comunicar no actua amb passivitat,
de manera defensiva o reactiva. Pren
la iniciativa, es dóna a conèixer,
exposa el seu discurs. Una Església
en sortida és una Església disposada
a comunicar.

L'essència del missatge

Si busquéssim els motius de
l'aparició de l'Església als mitjans de
comunicació en les últimes dècades
ens trobaríem algunes qüestions
recurrents com la homosexualitat,
els preservatius, la comunió dels
divorciats, l'ordenació de les dones,
el celibat sacerdotal... i potser algun
més, de característiques similars.



Qüestions que han convertit
l'Església en un tema de debat o de
polèmica. Podríem dir que, sovint,
l'anunci de la fe ha pres la forma de
les discussions, on sovint es barregen
qüestions religioses, ideològiques i
fins i tot polítiques. A més, el to
d'aquestes discussions és, moltes
vegades, negatiu, defensiu o
reductiu.

Paradoxalment, els assumptes que
s'acaben d'esmentar, encara que
tinguin rellevància, no pertanyen als
articles del Credo, ni són esmentats a
les benaurances. Dit amb altres
paraules, no són habituals les
conversions al catolicisme pel que
l'Església diu sobre els preservatius o
el celibat.

S'entén que el Papa Francesc, a
l'Evangelii Gaudium, hagi recordat
que l'anunci cristià ha de concentrar-
se en «l'essencial, que és el més bell,
el més gran, el més atractiu i, al



mateix temps, el més necessari».
Posant-hi nom: Jesucrist, el nostre
Salvador. No es comença a ser cristià
per una gran idea, ni com a
conseqüència d'una discussió. Benet
XVI recordava sovint que els catòlics
no segueixen una doctrina, ni una
moral, sinó a Jesucrist, Déu i home
veritable, l'amor de les seves vides,
que els redimeix, els allibera i els fa
feliços. Des de Crist, de mica en mica,
s'arriba a entendre el dogma i a viure
la moral, però en aquest ordre, de
més a menys, de manera positiva,
amb paciència.

Potser això es pot aplicar als catòlics
del carrer: en les converses sobre la
fe, podem preguntar-nos quant de
temps ocupen els assumptes
polèmics i quant de temps dediquem
als altres temes essencials. Cal
mostrar la bellesa i l'atractiu d'allò
essencial. Aspirar a que es verifiqui
una primera conversió, encara que
quedin moltes coses per aclarir.



Aquesta és l'única manera de passar
d'una actitud de resistència a una
actitud d'influència. En el camp de la
comunicació, aquest principi de
tornar a l'essencial i d'abandonar les
discussions equival a mantenir el
focus en presentar el missatge, i
també a recuperar la serenitat en el
to de les converses. Com ha dit
Austen Ivereigh: en les discussions
sobre aquests temes cal més llum i
menys calor (more light, less heat).

Església "pobre"

Dins d'aquests temes essencials als
quals cal tornar, Francesc repeteix
una i altra vegada la prioritat de
l'atenció als més necessitats, als qui
Crist es dirigeix de manera especial i
als qui cal ajudar també
materialment. Ha posat en primer
pla una prioritat que és evangèlica.
És una manera radical de deixar de
discutir sobre temes secundaris i de
dedicar-se operativament al que



Jesucrist va encarregar als seus
deixebles.

Hem dit abans que els problemes de
la pedofília van danyar greument la
credibilitat de l'Església. En
conseqüència, per aconseguir que la
proposta cristiana sigui acceptada,
cal recuperar la credibilitat, que és
una condició de la comunicació: si no
es creu en qui comunica, no es creu
tampoc en el que diu, digui el que
digui. La insistència de Francesc en
els més necessitats pot ser una bona
manera de restaurar la credibilitat.
En dedicar-se als pobres, els catòlics
demostren rectitud, desinterès,
generositat. Hi ha una relació entre
la puresa i la pobresa.

El mandat evangèlic és suficient per
mantenir aquesta prioritat, no calen
més motius. És bo per si mateix. És
bo per les persones a les que s'ajuda.
Però la preocupació pels més
necessitats té múltiples efectes



positius, també en els que fomenten
aquesta actitud. Com ha escrit Stefan
Zweig «la visió del dolor dels altres
desperta una mirada més penetrant i
sàvia».

Qui practica la misericòrdia, es torna
misericordiós. Amb aquesta
insistència en els més necessitats,
Francesc està fent que els catòlics
siguem més misericordiosos. Pau VI,
en un famós discurs després del
Concili Vaticà II, deia que ell veia
l'Església com a «serventa del món».
No com jutge ni policia del món.
Serventa, professió amb una gran
força evocadora. Potser hem
d'aprofundir en aquesta
autoconsciència.

En suma, amb aquesta orientació cap
als pobres, Francesc promou accions
que són bones en si mateixes, ajuda
als catòlics a recuperar la credibilitat
en la seva comunicació i a convertir
el seu propi cor.



Llenguatge transparent

El Papa ha establert una nova agenda
de prioritats. I està fent servir un
estil i un llenguatge diferents. Són
moltes les expressions que Francesc
ha fet servir i que han trencat
esquemes: s'ha referit per exemple, a
les «quinze malalties» de la Cúria
romana; ha instat els polítics
europeus a evitar que «la
Mediterrània es converteixi en el
cementiri d'Europa»; a Mèxic es va
inventar la cariñoterapia.

El Papa s'acostuma a dirigir un cop a
l'any a tota la Cúria, per felicitar el
Nadal i desitjar un bon any nou. En
el missatge de 2014, recomanava
l'autoironia i el bon humor. I
aconsellava resar una oració de sant
Tomàs Moro: «Dóna'm, Déu meu, una
bona digestió i també alguna cosa
que pair; dóna'm la salut del cos i el
bon humor necessari per mantenir-
la. Dóna'm una ànima que no



conegui l'avorriment, els sospirs i les
queixes. No permetis que
m'emboliqui massa amb aquesta
cosa que em molesta tant que es diu
"jo"».

Benet XVI solia dir que el lèxic cristià
està ple d'expressions de gran
profunditat, de gran valor històric,
que han passat al llenguatge comú,
però que el veritable significat molta
gent l'ignora. Ell es referia al terme
"tabernacle", però podem dir el
mateix de calvari, trinitat, eucaristia.
Els catòlics els fan servir, però poca
gent els entén. S'ha produït una gran
pèrdua de memòria col·lectiva.

Moltes persones coneixen vagament
aquestes paraules i pensen que
realment coneixen els conceptes. És a
dir, molts no saben que no saben. Per
això, Benet XVI concloïa que la
nostra missió és «crear una nova
curiositat». I això implica una gran
transparència en el llenguatge. En



parlar de l'experiència cristiana hem
de buscar paraules senzilles i clares;
convé que usem les nostres pròpies
paraules, que parlem des del cor,
sense limitar-nos a repetir el que
altres han pensat. Hem d'abandonar
els llocs comuns. Aquest llenguatge
senzill sorgeix quan es donen
determinades actituds personals:
transparència, senzillesa, sinceritat,
humilitat, que s'expressen també en
les paraules.

Abans parlàvem de tornar a
l'essencial de l'anunci. Es podria
afegir ara: tornar a l'essencial en les
actituds. Actituds cristianes bàsiques,
que de vegades semblen també
adormides en el seu somni encantat,
pel desús. Llenguatge clar, actituds
senzilles, són condicions de tota bona
comunicació, també de la
comunicació de la fe.

Evangelització des de la missió



El Papa vincula l'acció
evangelitzadora als problemes de
l'Església i del món: els immigrants,
les guerres, el conflicte palestí, la
crisi ecològica, els cristians
perseguits, la situació de Cuba.
Aquestes referències ens recorden
que no convé veure la comunicació
de la fe només des d'allò individual o
subjectiu, ni veure l'experiència
cristiana només des de l'esforç de
superació personal.

Una actitud subjectivista pot conduir
al voluntarisme, pot convertir-nos en
autoreferencials. I ens pot acabar
esgotant, perquè els nostres defectes
són esgotadors. El Papa convida a
veure les coses des de la mirada de
Déu misericordiós, que és qui
"primerea", qui dóna el primer pas,
qui converteix els cors. I també des
de la mirada de l'altre. Sobretot, des
de la persona que necessita la nostra
ajuda, material o espiritual, que és el
més motivador, el que remou la



comoditat, la mandra, els respectes
humans.

És molt més motivador l'esforç per
construir un món millor, que l'esforç
per convertir-se en una persona
millor. Veure la comunicació des de
l'altre té altres conseqüències. Si es
vol proposar a algú que es transformi
en un cristià en sortida, cal
encomanar l'entusiasme pel projecte,
per l'apassionant missió de l'Església.
I s'entusiasmarà amb les finalitats,
no amb els mitjans; amb la meta, no
amb l'esforç.

Aquesta idea s'ha expressat de
moltes maneres. Recordem la
metàfora del dit i de la lluna: quan
algú assenyala la lluna, podem mirar
al cel, o podem quedar-nos al dit. En
la mateixa línia se situa una
metàfora de Saint Exupery. Deia: si
vols que un jove sigui un gran
navegant no has de ensenyar-li la
tècnica de fer vaixells, has de



encomanar l'amor a la mar. Sol dir-
se que la comunicació no és el que es
diu sinó el que l'altre entén. Que la
comunicació ha de transmetre
alguna cosa interessant per a qui
escolta, no una cosa interessant per a
qui parla. Això succeeix quan es veu
la comunicació des de la missió, tal i
com ens anima el Papa Francesc.

Coherència

S'ha dit que el Papa fa servir un
llenguatge diferent. Però abans de
res veiem que pren decisions i que
actua. Francesc primer fa i després
diu. El veiem usar un cotxe discret,
abraçar un malalt d'aparença
repulsiva, pujar el seu propi maletí a
l'avió: se senten les seves paraules, es
veuen les seves actituds, i es
comprova que unes i altres
coincideixen.

Hi ha un famós llibre de comunicació
que es titula "Tu ets el missatge". I un
autor afirma: el que fas crida tant



que no em deixa sentir el que dius.
Amb altres paraules: la coherència
entre el ser, l'obrar i el parlar és un
requisit essencial de la comunicació.
Per això, qui vol comunicar la fe ha
de ser, ell mateix, més amable,
sociable, dialogant, misericordiós o
servicial. Així haurien de ser
coneguts els cristians al món: com els
que més i millor saben escoltar,
comprendre, conversar.

Aquesta idea té una altra aplicació: la
millor manera de transmetre
l'experiència cristiana és compartir-
la, animar a viure-la. Confuci, en una
expressió de saviesa ancestral,
afirma: «El vaig sentir i ho vaig
oblidar, ho vaig veure i ho vaig
entendre, ho vaig viure i ho vaig
aprendre».

Coherència també en el temps. Hi ha
persones que, amb el pas dels anys,
es van desgastant en la seva forma
de viure la fe: es van refredant,



desencantant, perdent el vigor i
l'alegria. I els altres observen i es fan
preguntes. Recentment vaig trobar
unes paraules que em van cridar
l'atenció: «La vellesa cal dedicar-la a
pregar, a somriure, a donar glòria a
Déu, a donar alegria als altres,
mantenint la capacitat de
meravellar-se i conservant el gust de
viure». Són idees que es poden
aplicar a la vellesa, a la maduresa i a
la joventut, a totes les etapes de la
vida.

Viscuda d'aquesta manera, la vocació
cristiana converteix el pas del temps
no en un exercici de desgast, sinó en
un camí cap a la plenitud. Com més
anys passen, més a prop s'està de la
plenitud. Més es deteriora el cos, més
madura l'esperit. Això es pot aplicar
a la biografia personal -dècades- i a
la història de l'Església -segles-. Com
més temps porta l'Església en un lloc,
més fruits porta. Aquesta coherència
en el temps, aquesta maduresa,



aquesta plenitud, és el que atrau, el
que veritablement comunica.

Encomanar l'alegria

Així ha anomenat el Papa el seu
document programàtic: l'alegria de
l'Evangeli. Allà convida els catòlics a
«una nova etapa evangelitzadora
marcada per l'alegria». Els cristians
transmeten l'Evangeli «no com qui
imposa una nova obligació, sinó com
qui comparteix una alegria», afirma
al número 14 d'aquest document.

Aquestes paraules recorden una
expressió de la Mare Teresa de
Calcuta: «Possiblement no ens
trobarem en situació de donar molt,
però sempre podem donar l'alegria
d'un cor que estima Déu». Sant
Josepmaria Escrivà explicava que, en
els primers temps de l'Opus Dei, la
gent deia que aquells joves que
s'apropaven a ell havien fet un vot
d'alegria: tan contents se'ls veia.



Un dels meus llibres preferits es diu
així: "Per què l'alegria". Allà es
recullen unes famoses i amargues
paraules de Nietzsche: «Més salvats
haurien de semblar (els cristians) per
creure jo en el seu Salvador». Són
amargues, però és una altra forma
d'expressar el que hem afirmat en
positiu.

Algú ha dit que el cristianisme es
contagia per enveja. Les persones
que s'acosten a l'Església, en veure
l'alegria dels catòlics, s'han de sentir
remoguts, fins a poder dir: "vull
formar-ne part". Es tracta d'una clau
molt important de la comunicació de
la fe. Els catòlics experimenten a
Déu, toquen a Déu, confien en Déu i
d'aquí en surt l'alegria. No són
optimistes per les estadístiques, per
les seves virtuts personals, ni per la
situació del món. L'alegria neix de
saber que formen part d'alguna cosa
més gran que ells.



Concloent, d'acord amb aquestes
lliçons del Papa Francesc, ¿què
hauria de ser l'Església? Una
comunitat acollidora i alegre, que
celebra la seva fe, que viu amb
austeritat, practicant la caritat, que
es preocupa dels necessitats, que té
un projecte apassionant, una visió
positiva de l'home i del món que neix
de la fe i de la esperança.

***

Com hem vist, aquestes orientacions
del Papa contenen també valuoses
lliçons per a la comunicació de la fe:
la importància de la credibilitat, la
necessitat de portar la iniciativa, la
claredat del missatge i la senzillesa
del llenguatge, l'actitud de diàleg i
escolta, l'amplitud de mires. Són
lliçons útils per als que volen
compartir l'experiència de la fe en
aquests temps tan complexos com
apassionants.



Article traduït de l'original de Iglesia
en directo.

Juan Manuel Mora

http://
www.iglesiaendirecto.com/

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/set-llicons-del-
papa-francesc-per-comunicar-la-fe/

(25/12/2025)

https://www.iglesiaendirecto.com/2016/12/27/siete-lecciones-del-papa-francisco-para-comunicar-la-fe/
https://www.iglesiaendirecto.com/2016/12/27/siete-lecciones-del-papa-francisco-para-comunicar-la-fe/
https://opusdei.org/ca/article/set-llicons-del-papa-francesc-per-comunicar-la-fe/
https://opusdei.org/ca/article/set-llicons-del-papa-francesc-per-comunicar-la-fe/
https://opusdei.org/ca/article/set-llicons-del-papa-francesc-per-comunicar-la-fe/

	7 lliçons per comunicar la fe amb el Papa Francesc

