opusdei.org

Santa Puresa: amor
fecund

Déu és amor, i el seu amor és
fecund; i ha volgut que la
persona humana participi
d'aquesta fecunditat, associant
la generacio a un acte especific
d'amor entre un home i una
dona.

25/10/2012

1. Home i dona els va crear

La crida de Déu a 'home ila dona a
«créixer i multiplicar-se», cal llegir-la
sempre des de la perspectiva de la



creacio «a imatge i semblanca» de la
Trinitat (cf. Gn 1). Aix0 fa que la
generaciéo humana, dins el context
més ampli de la sexualitat, no sigui
quelcom «purament biologic, sino
que pertanyi a la persona humana en
allo que ella té de més intim» (
Catecisme 2361), 1 per tant, és
essencialment diferent a la propia de
la vida animal.

«Déu és amor» (1 Jn 4, 8),1 el seu
amor és fecund. D'aquesta fecunditat
ha volgut que en participi la criatura
humana, associant la generacid de
cada nova persona a un acte
especific d'amor entre un home i una
dona [1] . Per aixo, « el sexe no és
cap realitat vergonyosa, sino un
present divi que s'ordena
netament a la vida, a l'amor, a la
fecunditat » [2].

Sent I'home un individu compost de
cos 1 anima, l'acte amorods generatiu
exigeix la participaci6 de totes les



dimensions de la persona: la
corporeitat, els afectes, l'esperit [3].

El pecat original va trencar
I'harmonia de I'home amb si mateix i
amb els altres. Aquesta fractura ha
tingut una repercussio particular en
la capacitat de la persona de viure
racionalment la sexualitat. D'una
banda, enfosquint a la intel-ligéncia
el nexe inseparable que hi ha entre
les dimensions afectives i generatives
de la unio conjugal; d'una altra,
dificultant el domini que la voluntat
exerceix sobre els dinamismes
afectius i corporals de la sexualitat.

La necessitat de purificacio i
maduracio que exigeix la sexualitat
en aquestes condicions no suposa de
cap manera el seu rebuig, o una
consideracio negativa d'aquest do
que I'home ila dona han rebut de
Déu. Suposa més aviat la necessitat
de "sanejar-lo perqueé assoleixi la
seva veritable grandesa" [4] . En



aquesta tasca juga un paper
fonamental la virtut de la castedat.

2. La vocacio a la castedat

El Catecisme parla de vocacio a la
castedat perqué aquesta virtut és
condicio i part essencial de la vocacio
a l'amor, al do de si, amb el qual Déu
crida cada persona. La castedat fa
possible I'amor en la corporeitatia
través d'ella [5] . D'alguna manera,
hom pot dir que la castedat és la
virtut que habilita la persona
humana i la condueix en l'art de
viure bé, en la benevolencia i pau
interior amb els altres homes i dones
1 amb ella mateixa; ja que la
sexualitat humana travessa totes les
poténcies, des d'allo més fisic i
material, al més espiritual, acolorint
les diferents facultats segons el
masculi i el femeni.

La virtut de la castedat no és, per
tant, simplement un remei contra el
desordre que el pecat origina en



I'espera sexual, sin0 una afirmacio
joiosa, ja que permet estimar Déu, i a
través d'Ell als altres homes, amb tot
el cor, amb tota l'anima, amb tota la
ment i amb totes les forces (cf. Mc 12,
30) [6].

«La virtut de la castedat es troba sota
el vassallatge de la virtut cardinal de
la tempranca» ( Catecisme 2341) i
«significa la integracio reeixida de la
sexualitat en la persona, i, per aqui,
la unitat interior de I'home en el seu
ésser corporal i espiritual» (
Catecisme 2337).

Es important en la formaci6 de les
persones, sobretot dels joves, en
parlar de la castedat, explicar la
relacio profunda i estreta entre la
capacitat d'estimar, la sexualitatila
procreacio. Si no, podria semblar que
es tracta d'una virtut negativa, ja que
certament una bona part de la lluita
per viure la castedat es caracteritza
per l'intent de dominar les passions,



que en algunes circumstancies es
dirigeixen a béns particulars que no
son ordenables racionalment al bé de
la persona considerada com un tot

[7].

En l'estat actual, I'home no pot viure
la llei moral natural, i per tant la
castedat, sense 1'ajuda de la gracia.
Aix0 no implica la impossibilitat
d'una virtut humana que sigui capag
d'assolir un cert control de les
passions en aquest camp, sino la
constatacio de la magnitud de la
ferida produida pel pecat, que
exigeix l'auxili divi per a una
perfecta reintegracio de la persona

[8].
3. L'educacio en la castedat

La castedat atorga el domini de la
concupiscencia, que és part
important del domini de si. Aquest
domini és una tasca que dura tota la
vida i suposa un esforg reiterat que
pot ser especialment intens en



algunes epoques. La castedat ha de
créixer sempre, amb la gracia de Déu
ila lluita asceética (cf. Catecisme 2342)

[9].

«La caritat és la forma de totes les
virtuts. Sota la seva influéncia, la
castedat es presenta com una escola
de donacio de la persona. El domini
d'un mateix s'ordena al do d'un
mateix» ( Catecisme 2346).

L'educacio en la castedat és molt més
que allo que alguns denominen de
manera reduccionista educacio
sexual, i que s'ocupa
fonamentalment de proporcionar
informacio sobre els aspectes
fisiologics de la reproduccio humana
i els metodes anticonceptius. La
veritable educacio en la castedat no
es conforma amb informar sobre els
aspectes biologics, sin0 que ajuda a
reflexionar sobre els valors
personals i morals que entren en joc
pel que fa amb el naixement de la



vida humana, i la maduracio
personal. Alhora, fomenta ideals
grans d'amor a Déu i als altres,
mitjancant I'exercici de les virtuts de
la generositat, el do d'un mateix, el
pudor que protegeix la intimitat, etc.,
que ajuden la persona a superar
I'egoisme i la temptacio de tancar-se
en un mateix.

En aquest afany, els pares tenen una
responsabilitat molt gran, ja que s6n
els primers 1 principals mestres de la
formacio en la castedat dels fills [10].

En la lluita per viure aquesta virtut
sOn mitjans importants:

a) la pregaria: demanar a Déu la
virtut de la santa puresa [11] ; la
freqiiéncia de sagraments: son les
medicines de la nostra debilitat;

b) el treball intens, evitar 1'oci;

c) la moderacio en el menjar i
beguda;



d) la cura dels detalls de pudor i de
modestia, en el vestir, etc.;

e) rebutjar les lectures de llibres,
revistes o diaris inconvenients, i
evitar espectacles immorals;

f) ser molt sincers en la direccié
espiritual;

g) oblidar-se de si mateix;

h) tenir una gran devocio a Maria
santissima, Mater pulchrae
dilectionis.

La castedat és una virtut
eminentment personal. Alhora,
«implica un esfor¢ cultural» (
Catecisme 2344), ja que «el
desenvolupament de la persona
humana i el creixement de la societat
estan mutuament condicionats» [12] .
El respecte dels drets de la persona
reclama el respecte de la castedat, en
particular el dret a «rebre una
informacio i una educacio que



respectin les dimensions morals 1
espirituals de la vida humana» (
Catecisme 2344) [13].

Les manifestacions concretes amb
queé es configura i creix aquesta
virtut seran diferents depenent de la
vocacio rebuda. «Els casats son
cridats a viure la castedat conjugal;
els altres a practicar la castedat en la
continencia» ( Catecisme 2349).

4. La castedat en el matrimoni

La uni6 sexual «s'ordena a I'amor
conjugal de I'home i de la dona» (
Catecisme 2360): és a dir, «es realitza
de manera veritablement humana
nomeés quan és part integral de
I'amor amb qué I'home i la dona es
comprometen totalment entre si fins
a la mort» [14].

La grandesa de l'acte pel qual I'home
ila dona cooperen lliurement amb
l'acci6 creadora de Déu exigeix unes
condicions morals estrictes,



justament per la importancia
antropologica que té: la capacitat de
generar una nova vida humana
cridada a l'eternitat. Aquesta és la
rao per la qual I'home no ha de
separar voluntariament les
dimensions unitiva i procreativa
d'aquest acte, com és el cas de la
contracepcio [15].

Els esposos castos sabran descobrir
els moments més adequats per viure
aquesta unio corporal, de manera
que reflecteixi sempre, en cada acte,
el do de si que significa [16].

A diferéncia de la dimensio
procreativa, que pot ésser
actualitzada de manera
veritablement humana només a
traves de l'acte conjugal, la dimensio
unitiva i afectiva propia d'aquest acte
pot 1 ha de manifestar-se de moltes
altres maneres. Aixo explica que si,
per determinades condicions de salut
0 d'un altre tipus, els esposos no



poden realitzar la unio conjugal, o
decideixen que és preferible
abstenir-se temporalment (o
definitivament, en situacions
especialment greus) de l'acte propi
del matrimoni, poden i han de
continuar actualitzant aquest do de
si, que fa créixer I'amor
veritablement personal, del qual la
unio dels cossos n'és manifestacio.

5. La castedat en el celibat

Déu crida alguns a que visquin la
vocacio a I'amor d'una manera
particular, en el celibat apostolic
[17] . La manera de viure la vocacio
cristiana en el celibat apostolic
suposa la continéncia [18] . Aquesta
exclusio de I'us de la capacitat
generativa no significa de cap
manera l'exclusié de I'amor o de
I'afectivitat [19] . Al contrari, la
donaci6 que es fa lliurement a Déu
d'una possible vida conjugal,
capacita la persona per estimar i



donar-se a molts altres homes i
dones, ajudant-los al seu torn a
trobar Déu, que és la rad d'aquest
celibat [20].

Aquesta manera de vida ha de ser
considerada i viscuda sempre com
un do; ningu pot arrogar-se la
capacitat de ser fidel al Senyor en
aquest cami sense l'auxili de la
gracia.

6. Pecats contra la castedat

A la castedat s'oposa la luxuria, que
és «un desig desordenat o una fruicié
il-licita del plaer veneri. El plaer
sexual és moralment desordenat
quan és recercat per ell mateix, aillat
de les finalitats de procreacio i
d'unio» ( Catecisme 2351).

Ates que la sexualitat ocupa una
dimensi6 central en la vida humana,
els pecats contra la castedat son
sempre greus per la materia, i per
tant, fan perdre I'heréncia del regne



de Déu (cf. Ef'5, 5). Poden ser lleus,
pero, quan hi manca advertencia
plena o consentiment perfecte.

El vici de la luxuria té moltes i greus
consequencies: la ceguesa de la ment,
per la qual es fa fosc el nostre fii el
nostre bé, la debilitaci6 de la
voluntat, que es fa gairebé incapacg
de qualsevol esforg, arribant a la
passivitat, a la desgana en la feina, en
el servei, etc. , I'afeccio als béns
terrenals que fa oblidar els eterns, i
finalment es pot arribar a 1'odi a Déu,
que apareix al luxurios com el major
obstacle per satisfer la seva
sensualitat.

La masturbacio és 1'«excitacid
voluntaria dels organs genitals a fi de
treure'n plaer veneri» ( Catecisme
2352). «Tant el Magisteri de 1'Església,
d'acord amb una tradicié constant,
com el sentit moral dels fidels, han
afirmat sense cap dubte que la
masturbacié és un acte



intrinsecament i greument
desordenat» [21] . Per la seva
mateixa naturalesa, la masturbacio
contradiu el sentit cristia de la
sexualitat que és al servei de I'amor.
Com que és un exercici solitari i
egoista de la sexualitat, privat de la
veritat de I'amor, deixa insatisfet i
condueix al buit i al disgust.

«La fornicacié6 és la unio carnal fora
del matrimoni entre un home i una
dona lliures. Es greument contraria a
la dignitat de les personesia la
sexualitat humana, naturalment
ordenada al bé dels esposos, iala
generacio i educacio dels fills» (
Catecisme 2353) [22].

L'adulteri «designa la infidelitat
conjugal. Quan un home i una dona,
dels quals almenys un és casat,
estableixen entre ells una relacid
sexual, ni que sigui efimera, cometen
un adulteri» ( Catecisme 2380) [23].



Aixi mateix sOn contraries a la
castedat les converses, mirades,
manifestacions d'afecte cap a una
altra persona, també entre promesos,
que es realitzen amb desig libidinos,
0 sOn una ocasio proxima de pecat
que es busca o no es rebutja [24].

La pornografia -exhibicio del cos
huma com a simple objecte de
concupiscencia- i la prostitucio -
transformacio6 del propi cos en
objecte de transaccio financera i de
gaudi carnal- son faltes greus de
desordre sexual, que, a més
d'atemptar a la dignitat de les
persones que les exerciten,
constitueixen una xacra social (cf.
Catecisme 2355).

«La violacio és I'entrada per efraccio,
amb violéencia en la intimitat sexual
d'una persona. Es un atemptat contra
la justicia i contra la caritat. La
violacio fereix profundament el dret
de cadascu al respecte, a la llibertat i



a la integritat fisica i moral. Crea un
perjudici greu, que pot marcar la
victima per a tota la vida. Sempre és
un acte intrinsecament dolent.
Encara és més greu la violacio
comesa pels pares (cf. incest) o pels
educadors amb els infants que els
son confiats» ( Catecisme 2356).

«Els actes homosexuals son
intrinsecament desordenats», com ha
declarat sempre la Tradicio de
I'Església [25] . Aquesta neta
valoracié moral de les accions no
porta ni minimament a prejutjar les
persones que presenten tendéncies
homosexuals [26] , ja que no poques
vegades la seva condicio suposa una
dificil prova [27] . També aquestes
persones «son cridades a la castedat.
Amb les virtuts de domini
educadores de la llibertat interior, de
vegades amb el suport d'una amistat
desinteressada, amb l'oracid ila
gracia sacramental, poden apropar-
se gradualment i resoltament —i aixi



ho han de fer- a la perfeccio
cristiana» ( Catecisme 2359).

Pablo Requena

Bibliografia basica Catecisme de
l'Església Catolica , 2331-2400.

Benet XVI, enc. Deus caritas est , 25-
XII1-2005, 1-18.

Joan Pau II, Ex Ap Familiaris
consortio , 22-XI-1981.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, Homilia Perqué
veuran Déu , a Amics de Déu , 175-189;
El matrimoni, vocacié cristiana , a Es
Crist que passa , 22-30.

Congregacio per a la Doctrina de la
Fe, decl. Persona humana , 29-
XI1-1975.

Congregacio per a I'Educacio Catolica
, Orientacions educatives sobre l'amor
huma , 1-XI-1983.



Pontifici Consell per a la Familia,
Sexualitat humana: veritat i
significat, 8-XII-1995.

Pontifici Consell per a la Familia,
Lexicon de termes ambigus i discutits
sobre familia, vida i qliestions etiques
(2003) (d'especial interes per als
pares i educadors la veu Educacio
sexual d'Aquilino Polaino-Lorente).

[1] «Cadascun dels dos sexes, amb
una dignitat igual, bé que d'una
manera diferent, és imatge del poder
ide la tendresa de Déu. La unio de
I'home i de la dona en el matrimoni
és una manera d'imitar en la carn, la
generositat i la fecunditat del
Creador: "L'home deixara el pareila
mare 1 s'ajuntara a la seva dona, i
seran una sola carn"( Gn 2, 24).
D'aquesta unio procedeixen totes les
generacions humanes (cf. Gn 4,
1-2.25-26, 5, 1)» ( Catecisme 2335).



[2] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, 24.

[3] «Sil'home pretengués ser només
esperit i volgués rebutjar la carn com
si fos una heréncia merament
animal, esperit i cos perdrien la seva
dignitat. Si, per contra, repudia
I'esperit, 1 per tant, considera la
materia, el cos, com una realitat
exclusiva, malmet igualment la seva
grandesa»(Benet XVI, enc. Deus
caritas est , 25-XII-2005, 5).

[4] «Certament, 1'eros vol remuntar-
nos «en extasi» cap al divi, dur-nos
més enlla de nosaltres mateixos, pero
precisament per aixo necessita
seguir un cami d'ascesi, renuncia,
purificacio i recuperacié» (Idem).

[S] «Déu és amor i viu en si mateix
un misteri de comunio personal
d'amor. Creant a la seva imatge...
Déu inscriu en la humanitat de
I'home i de la dona la vocacio, i
conseguentment la capacitatila



responsabilitat de 'amor i de la
comuni6» (Joan Pau II, EX Ap
Familiaris consortio , 22-XI-1981, 11).

[6] «La castedat és l'afirmacio joiosa
de qui sap viure el do de si, lliure de
tot esclavatge egoista» (Pontifici
Consell per la Familia, Sexualitat
humana: veritat i significat, 8-
XII-1995, 17). « La puresa és
conseqiiéncia de l'amor amb el
qual hem fet donacio al Senyor de
l'anima i el cos, les poténcies i els
sentits. No és una negacio, és una
afirmacio joiosa »(sant Josepmaria,
Es Crist que passa , 5).

[7] «La castedat suposa un
aprenentatge del domini d'un mateix ,
que és una pedagogia de la llibertat
humana. L'alternativa és clara: o
I'home mana les seves passions i obté
la pau, o es deixa esclavitzar per elles
i es fa desgraciat (cf. Si 1, 22). "La
dignitat de 'home exigeix que obri
segons una eleccio conscient i lliure,



és a dir, mogut i induit personalment
des de dins i no pas per un impuls
intern cec o sota una mera coaccio
externa. L'home obté una tal dignitat
quan, deslliurant-se de tota captivitat
de les passions, persegueix el seu fi
en la lliure elecci6 del bé i es procura
amb eficacia i iniciativa intel-ligent
els ajuts oportuns” ( Gaudium et spes ,
17)» ( Catecisme 2339).

[8] «La castedat és una virtut moral.
Es també un do de Déu, una gracia,
un fruit de l'obra espiritual (cf. Ga 5,
22). L'Esperit Sant concedeix de
poder imitar la puresa del Crist al qui
ha estat regenerat amb l'aigua del
baptisme (cf. 1 Jo 3, 3)»( Catecisme
2345).

[9] La maduracio de la persona
inclou el domini d'un mateix, els
quals suposen el pudor, la
tempranca, el respecte i l'obertura
als altres (cf. Congregacio per
I'Educacio Catolica, Orientacions



educatives sobre I'amor huma, 1-XI-
1983, 35).

[10] Aquest aspecte de l'educacio té
avui una importancia més gran que
en el passat, ja que son molts els
models negatius que presenta la
societat actual (cf. Pontifici Consell
per la Familia, Sexualitat humana:
veritat 1 significat, 8-XII- 1995, 47).
«Davant una cultura que "banalitza
en gran part la sexualitat humana,
perque la interpreta i la viu de
manera reductiva i empobrida,
relacionant-la unicament amb el cos i
el plaer egoista, el servei educatiu
dels pares s'ha de basar sobre una
cultura sexual que sigui veritable i
plenament personal»(Joan Pau II, Ex
Ap Familiaris consortio , 37).

[11] « La santa puresa la dona Déu
quan es demana amb humilitat
» (sant Josepmaria, Cami, 118).

[12] Concili Vatica II, Const. Gaudium
et spes, 25.



[13] En diverses ocasions, el papa
Joan Pau II s'ha referit a la necessitat
de promoure una auténtica «ecologia
humana» en el sentit d'aconseguir un
ambient moral sa que faciliti el
desenvolupament huma de la
persona (cf. per exemple, enc .
Centesimus annus , 1-V-1991, 38).
Sembla clar que part de 1'«esfor¢
cultural» a que s'ha fet referencia
consisteix a mostrar que hi ha el
deure de respectar unes normes
morals en els mitjans de
comunicacio, especialment a la
televisid, com a exigencia de la
dignitat de les persones. « En
aquests moments de violéncia, de
sexualitat brutal, salvatge, hem de
ser rebels. Tu i jo som rebels: no
ens dona la gana de deixar-nos
endur per aquests corrents, i ser
unes bésties. Volem comportar-nos
com a fills de Déu, com a homes o
dones que tracten el seu Pare que
estaenel Celivol ser moltala
vora —a dins!— de cadascun de



nosaltres »(sant Josepmaria, Forja,
15).

[14] Joan Pau II, Familiaris consortio
11.

[15] També en la fecundacio artificial
es produeix una ruptura entre
aquestes dimensions propies de la
sexualitat humana, com ensenya
clarament la instruccié Donum vitae
(1987).

[16] Com ensenya el Catecisme, el
plaer que es deriva de la unio
conjugal és quelcom bo i volgut per
Déu (cf. Catecisme 2362).

[17] Encara que la santedat es
mesura per I'amor a Déu i no per
I'estat de vida -celibe o casat-,
I'Església ensenya que el celibat pel
regne del Cel és un do superior al
matrimoni (cf. Concili de Trento : DS
1810; 1 Co 7, 38).



[18] No es tractara aqui del celibat
sacerdotal, ni de la virginitat o
celibat consagrat. En tot cas, des del
punt de vista moral en totes aquestes
situacions es requereix la
continencia total.

[19] No tindria cap sentit sostenir
que el celibat és «antinatural». El fet
que 'home ila dona es poden
complementar, no vol dir que es
completin, perque tots dos sén
complets com a persones humanes.

[20] Parlant del celibat sacerdotal,
pero es pot estendre a tot celibat pel
regne del Cel, Benet XVI explica que
no es pot comprendre en termes
merament funcionals, ja que en
realitat «representa una especial
configuracio amb l'estil de vida del
propi Crist »(Benet XVI, Ex Ap
Sacramentum caritatis , 24).

[21] Congregacio per la Doctrina de
la Fe, decl. Persona humana, 29-
XII-1975, 9.



[22] La unio lliure o cohabitaci6 sense
intencié de matrimoni, la unio a
prova quan hi ha intencio de casar-
se, 1 les relacions prematrimonials ,
ofenen la dignitat de la sexualitat
humana i del matrimoni. «Sén
contraries a la llei moral: I'acte
sexual ha de tenir lloc exclusivament
dintre el matrimoni, fora d'ell
constitueix sempre un pecat greu i
exclou de la comunid sacramental» (
Catecisme 2390). La persona no es
pot «prestar» sindé només donar
lliurement, una vegada i per sempre.

[23] Crist condemna fins i tot el desig
de l'adulteri (cf. Mt 5, 27-28). En el
Nou Testament es prohibeix
absolutament l'adulteri (cf. Mt 5, 32,
19, 6; Mc 10, 11; 1 Co 6, 9-10). El
Catecisme, parlant de les ofenses
contra el matrimoni, enumera també
el divorci, la poligamia i
I'anticoncepcio.



[24] «Els promesos han de viure la
castedat en la continencia. Han de
veure en aquesta situacio de prova
una descoberta del respecte mutu, un
aprenentatge de la fidelitat i de
I'esperanca de rebre's I'un i I'altre de
Déu. Reservaran per al temps del
matrimoni les manifestacions de
tendresa especifiques de I'amor
conjugal. S'ajudaran mutuament a
créixer en la castedat» ( Catecisme
2350).

[25] Congregacio per la Doctrina de
la Fe, decl. Persona humana, 8. «Son
contraris a la llei natural. Tanquen
I'acte sexual al do de la vida. No
procedeixen d'una
complementarietat afectiva i sexual
veritable. No es poden aprovar en
cap cas » ( Catecisme 2357).

[26] L'homosexualitat es refereix a la
condicio que presenten aquells
homes i dones que senten una
atraccio sexual exclusiva o



predominant cap a les persones del
mateix sexe. Les possibles situacions
que es poden presentar son molt
diferents, i per tant s'ha de ser molt
prudent a I'hora de tractar d'aquests
casos.

[27] «Un nombre no negligible
d'homes i dones presenten
tendéncies homosexuals pregones.
Per a la majoria d'ells és una prova.
Cal acollir-los amb respecte,
compassio i delicadesa. Cal evitar,
amb ells, tot senyal de discriminacio
injusta. Aquestes persones son
cridades a realitzar la voluntat de
Déu en la seva vida, i, si son
cristianes, a unir al sacrifici de la
creu del Senyor les dificultats que
poden trobar pel fet de la seva
condicio» ( Catecisme 2358).




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/santa-puresa-
amor-fecund/ (30/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/santa-puresa-amor-fecund/
https://opusdei.org/ca/article/santa-puresa-amor-fecund/
https://opusdei.org/ca/article/santa-puresa-amor-fecund/

	Santa Puresa: amor fecund

