opusdei.org

'Sacramentum
Caritatis'

Text integre de 1'Exhoracio
apostolica postsinodal
'Sacrament de la Caritat', de
Benet XVI, feta publica per la
Santa Seu el passat 13 de marg.
Es la traducci6 oferida per la
Conferéncia Episcopal
Tarraconense
(www.tarraconense.cat)

20/03/2007

EXHORTACIO APOSTOLICA
POSTSINODAL SACRAMENTUM
CARITATIS DEL SANT PARE BENET



XVI A I’EPISCOPAT, AL CLERGAT, A
LES PERSONES CONSAGRADES I ALS
FIDELS LAICS SOBRE I’EUCARISTIA
FONT I CIMAL DE LA VIDA I DE LA
MISSIO DE L’ESGLESIA

INTRODUCCIO

1. Sagrament de la caritat,1 la
Santissima Eucaristia és la donacio
que Jesucrist fa d’ell mateix,
revelant-nos I'amor infinit de Déu
per cada home. En aquest admirable
Sagrament es manifesta I'amor «més
gran», aquell que 'impulsa a «donar
la vida pels seus amics» (cf. Jn 15,13).
En efecte, Jesus «els estima fins a
I'extrem» (Jn 13,1). Amb aquesta
expressio, I'evangelista presenta el
gest d'infinita humilitat que Ell va
dur a terme: abans de morir per
nosaltres en la creu, es va cenyir una
tovallola i renta els peus als seus
deixebles. De la mateixa manera, en
el Sagrament eucaristic Jesus segueix
estimant-nos «fins a I’extrem» fins a



la donacio del seu cos i de la seva
sang. Quina emocio degué embargar
el cor dels Apostols davant dels gests
1 paraules del Senyor durant aquell
Sopar! Quina admiraci6 ha de
suscitar també al nostre cor el
Misteri eucaristic!

L’aliment de la veritat

2 En el Sagrament de 'altar, el
Senyor va a trobar I'home, creat a
imatge 1 a semblanca de Déu (cf. Gn
1,27),1 es fa el seu company de
viatge. En efecte, en aquest
Sagrament el Senyor es fa menjar per
a l'home famolenc de veritat i
llibertat. Ja que només la veritat ens
fa autenticament lliures (cf. Jn 8,36),
Crist es converteix per a nosaltres en
aliment de la Veritat. Sant Agusti, que
tenia un penetrant coneixement de la
realitat humana, evidencia que
I'home es mou espontaniament, i no
per coaccio, quan es troba davant
d'alguna cosa que l'atreu i li desperta



el desig. Al mateix temps, en
preguntar-se sobre el que pot moure
a I'home per damunt de totien el
més intim, el sant bisbe exclama:
«Desitja ’anima alguna cosa amb
més deler que la veritat?».2 En
efecte, tot home porta en ell mateix
el desig inevitable de la veritat
ultima i definitiva. Per aixo, el
Senyor Jesus, «el cami, la veritat ila
vida» (Jn 14,6), es dirigeix al cor
anhelds de 'home, que se sent
peregrii assedegat, al cor que sospira
per la font de la vida, al cor que cerca
la Veritat. En efecte, Jesucrist és la
Veritat feta Persona, que atreu el
mon cap a ell. «Jesus és l'estrella
polar de la llibertat humana: sense
ell perd 'orientacio, ja que sense el
coneixement de la veritat, la llibertat
es desnaturalitza, s'ailla i es redueix
a arbitri esteril. Amb ell, 1a llibertat
es retroba».3 En particular, Jesus ens
mostra en el sagrament de
I’Eucaristia laveritat de ’amor, que €és
I’essencia mateixa de Déu. Aquesta és



la veritat evangelica que interessa a
cada home i a tot home. Per aixo
I’Església, el centre vital de la qual és
I’Eucaristia, es compromet
constantment a anunciar a tots, «a
temps i fora de temps» (2 Tm4,2) que
Déu és amor.4 Precisament perque
Crist s’ha fet per nosaltres aliment de
la Veritat, ’Església es dirigeix a
I’home, i el convida a acollir
lliurement el do de Déu.

El desenvolupament del ritu eucaristic

3. En observar la historia
bimil-lenaria de 1'Església de Déu,
guiada per la savia accio de I'Esperit
Sant, admirem plens de gratitud com
s'han desenvolupat ordenadament
en el temps les formes rituals amb
qué commemorem l'esdeveniment
de la nostra salvacio. Des de les
diverses modalitats dels primers
segles, que resplendeixen encara en
els ritus de les antigues Esglésies
d'Orient, fins a la difusié del ritual



roma; des de les indicacions clares
del Concili de Trento i del Missal de
sant Pius V fins a la renovacid
liturgica establerta pel Concili Vatica
II: en cada etapa de la historia de
I'Església, la celebracio eucaristica,
com a font i cimal de la seva vida i
missio, resplendeix en el ritu liturgic
amb tota la seva riquesa multiforme.
La XI Assemblea General Ordinaria
del Sinode dels Bisbes, celebrada del
2 al 23 d'octubre de 2005 a la Ciutat
del Vatica, ha manifestat un profund
agraiment a Déu per aquesta
historia, reconeixent en ella la guia
de I'Esperit Sant. En particular, els
Pares sinodals han constatat i
reafirmat l'influx benefic que ha
tingut per a la vida de 1'Església la
reforma liturgica posada en marxa a
partir del Concili Ecumeénic Vatica II.
5 El Sinode dels Bisbes ha tingut la
possibilitat de valorar com ha estat la
seva recepcio despreés de la cimera
conciliar. Els judicis positius han
estat molt nombrosos. Shan



constatat també les dificultats i
alguns abusos comesos, pero que no
enfosqueixen el valor i la validesa de
la renovacio liturgica, la qual té
encara riqueses no descobertes del
tot. En concret, es tracta de llegir els
canvis indicats pel Concili dins de la
unitat que caracteritza el
desenvolupament historic del ritu
mateix, sense introduir ruptures
artificioses.6

El Sinode dels Bisbes i Any de
I’Eucaristia

4. A més, cal subratllar la relacié del
recent Sinode dels Bisbes sobre
I'Eucaristia amb els aconteixements
dels ultims anys en la vida de
I'Església. Abans que res, hem de
pensar en el Gran Jubileu de 2000,
amb el qual el meu estimat
predecessor, el Servent de Déu Joan
Pau II, ha introduit 1'Església en el
tercer mil-lenni cristia. L'Any Jubilar
s'ha caracteritzat indubtablement



per un fort sentit eucaristic. No es
pot oblidar que el Sinode dels Bisbes
ha estat precedit, i en cert sentit
també preparat, per I'Any de
I'Eucaristia, establert amb gran
amplitud de mires per Joan Pau II
per a tota 'Església.

L'esmentat Any, iniciat amb el
Congrés Eucaristic Internacional de
Guadalajara (Mexic), I'octubre de
2004, ha conclos el 23 d'octubre de
2005, al final de la XI Assemblea
Sinodal, amb la canonitzacio de cinc
Beats que s'han distingit
especialment per la pietat
eucaristica: el bisbe J6zef Bilczewski,
els preveres Gaetano Catanoso,
Zygmunt Gorazdowski i Alberto
Hurtado Cruchaga, i el religios
caputxi Felice da Nicosia. Gracies als
ensenyaments exposats per Joan Pau
IT a la Carta apostolica Mane
nobiscum Domine,7 i als valuosos
suggeriments de la Congregacio per
al Culte Divi i la Disciplina dels



Sagraments,8 les diocesis i les
diverses entitats eclesials han
empreés nombroses iniciatives per
despertar i augmentar en els creients
la fe eucaristica, per millorar la
dignitat de les celebracions i
promoure l'adoracio eucaristica, aixi
com per animar una solidaritat
efectiva que, partint de I'Eucaristia,
arribés als pobres. Finalment, cal
esmentar la importancia de 1'dltima
Enciclica del meu venerat
predecessor, Ecclesia de Eucharistia,9
amb la qual ens ha deixat una segura
referéncia magisterial sobre la
doctrina eucaristica i un ultim
testimoni del lloc central que aquest
divi Sagrament tenia en la seva vida.

Objecte de la present Exhortacio

5. Aquesta Exhortaci6é apostolica post
sinodal proposa reprendre la riquesa
multiforme de reflexions i propostes
sorgides en la recent Assemblea
General del Sinode dels Bisbes - des



dels Lineamenta fins a les
Propositiones, passant per
l'Instrumentum labortis les Relationes
davant de et postdisceptationem, les
intervencions dels Pares sinodals,
dels auditors i dels germans delegats
-, amb la intencio d'explicitar algunes
linies fonamentals d'accio orientades
a suscitar dins I'Església un nou
impuls i fervor per I'Eucaristia.

Conscient del vast patrimoni
doctrinal i disciplinar acumulat a
traveés dels segles sobre aquest
Sagrament,10 en el present
document desitjo recomanar
sobretot, tenint en compte el vot dels
Pares sinodals,11 que el poble cristia
aprofundeixi en la relacio entre el
Misteri eucaristic, l'acte litargic i el
nou culte espiritual que es deriva de
I'Eucaristia com a sagrament de la
caritat. En aquesta perspectiva,
desitjo relacionar la present
Exhortacio amb la meva primera
Carta enciclica Deus caritas est, en la



qual he parlat diverses vegades del
sagrament de I'Eucaristia per
subratllar la seva relacio amb l'amor
cristia, tant respecte a Déu com al
proisme: «El Déu encarnat ens atreu
a tots cap a ell. S'entén, doncs, que
I'agape s'hagi convertit també en un
nom de I'Eucaristia: en ella 'agape de
Déu ens arriba corporalment per
seguir actuant en nosaltres i per
nosaltres».12

PRIMERA PART.

EUCARISTIA, MISTERI QUE S'HA DE
CREURE

«L’obra que Déu vol és aquesta: que
cregueu en aquell que ell ha enviat »
(Jn 6,29) La fe eucaristica de I'Església

6. «Aquest és el Misteri de la fe».
Amb aquesta expressio, pronunciada
immediatament després de les
paraules de la consagracio, el
sacerdot proclama el misteri celebrat
i manifesta la seva admiracio davant



de la conversio substancial del pa i el
vi en el cos ila sang del Senyor Jesus,
una realitat que supera tota
comprensio humana. En efecte,
I'Eucaristia és el «misteri de la fe»
per excelléncia: «Es la sintesi i el
cimal de la nostra fe».13 La fe de la
Església és essencialment fe
eucaristica i s'alimenta de manera
particular a la taula de 'Eucaristia.
La fe i els sagraments son dos
aspectes complementaris de la vida
eclesial. La fe que suscita I'anunci de
la Paraula de Déu s'alimenta i creix
en el trobament de la gracia amb el
senyor ressuscitat que es produeix en
els sagraments: «La fe s'expressa en
el ritu i el ritu reforga i enforteix la
fe».14 Per aixo, el Sagrament de
'altar esta sempre en el centre de la
vida eclesial; «Gracies a I'Eucaristia,
I'Església reneix sempre de nou».15
Com més viva és la fe eucaristica en
el Poble de Déu, més profunda és la
seva participacio en la vida eclesial a
través de 'adhesio conscient a la



missioé que Crist ha confiat als seus
deixebles. La historia mateixa de
I'Església n’és testimoni. Tota gran
reforma esta vinculada d'alguna
manera al redescobriment de la fe en
la preséncia eucaristica del Senyor al
mig del seu poble.

Santissima Trinitat i Eucaristia
El pa baixat del cel

7. La primera realitat de la fe
eucaristica és el misteri mateix de
Déu, I'amor trinitari. En el dialeg de
Jesus amb Nicodem hi trobem una
expressio il-luminadora: «Déu ha
estimat tant el mon que ha donat el
seu Fill unic perque no es perdi cap
dels qui creuen en ell, sin6 que
tinguin vida eterna. Déu no ha enviat
el seu Fill al mén perqueé el mon fos
condemnat, sino per salvar-lo per
mitja d’ell» (Jn 3,16-17). Aquestes
paraules mostren l'arrel ultima del
do de Déu. En I'Eucaristia, Jesus no
déna «alguna cosa», sin6 que es déna



ell mateix; ofereix el seu cos i vessa
la seva sang. Lliura aixi tota la seva
vida, manifestant la font originaria
d'aquest amor divi. Ell és el Fill etern
que el Pare ha lliurat per nosaltres.
En I'Evangeli escoltem també Jesus
que, despreés d'haver donat menjar a
la multitud amb la multiplicacio dels
pans i els peixos, diu als seus
interlocutors que I'havien seguit fins
a la sinagoga de Cafarnaum: «Es el
meu Pare qui us dona l’auténtic pa
del cel. El pa de Déu és el que baixa
del cel i dona vida al mén» (Jn
6,32-33); i arriba a identificar-se ell
mateix, la seva carnila seva sang,
amb aquest pa: «Jo soc el pa viu que
ha baixat del cel. Qui menja d’aquest
pa, viura per sempre. I el pa que jo
donaré és la meva carn per a la vida
del mén» (Jn 6,51). Jesus es manifesta
aixi com el Pa de vida, que el Pare
etern dona als homes.

Do gratuit de la Santissima Trinitat



8. En I'Eucaristia es revela el designi
d'amor que guia tota la historia de la
salvacio (cf. Ef 1,10; 3,8-11). En ella, el
Deus Trinitas, que és amor en ell
mateix (cf. 1 Jn 4,7-8), s'uneix
plenament a la nostra condicio
humana. En el pa i en el vi, sota
I'aparenca dels quals Crist se'ns lliura
en el sopar pasqual (cf. Lc 22,14-20; 1
Co 11,23-26), és tota la vida divina
que ens arriba i es comparteix amb
nosaltres sota la forma del
Sagrament. Déu és comunio perfecta
d'amor entre el Pare, el Fill i 'Esperit
Sant. Ja en la creacio, 'home va ser
cridat a compartir en certa mesura
I'ale vital de Déu (cf. Gn 2,7). Pero és
en Crist mort i ressuscitat, 1 en
I'efusio de 1'Esperit Sant que se'ns
dona sense mesura (cf. Jn 3,34), on
ens convertim en veritables particips
de la intimitat divina.16 Jesucrist,
«que per 1'Esperit etern s'ha ofert ell
mateix a Déu com a victima sense
cap defecte» (Hb 9,14), ens comunica
la vida divina en el do eucaristic. Es



tracta d'un do absolutament gratuit,
que es deu només a les promeses de
Déu, complertes per sobre de tota
mesura. L'Església, amb obediéencia
fidel, acull, celebra i adora aquest do.
El «misteri de la fe» és misteri de
I'amor trinitari, en el qual, per
gracia, estem cridats a participar. Per
tant, també nosaltres hem
d'exclamar amb sant Agusti: «Veus la
Trinitat si veus I'amor».17

Eucaristia: Jesus, el veritable Anyell
immolat L’alian¢a nova i eterna en la
sang de ’Anyell

9. La missio per a la qual Jesus ha
vingut entre nosaltres arriba al seu
compliment en el Misteri pasqual.
Des de dalt de la creu, on ho atreu tot
cap a ell (cf. Jn 12,32), abans de
«lliurar l'esperit» diu: «Tot s’ha
complert» (Jn 19,30). En el misteri de
la seva obediéncia fins a la mort, i
una mort de creu (cf. Flp 2,8), s’ha
complert l'alian¢a nova i eterna. La



llibertat de Déu i la llibertat de
I'home s'han trobat definitivament
en la seva carn crucificada, en un
pacte indissoluble i valid per sempre.
També el pecat de I'home ha estat
expiat, una vegada per totes, pel Fill
de Déu (cf. Hb 7,27; 1 Jn 2,2; 4,10).
Com ja he tingut oportunitat de dir:
«En la seva mort en la creu es
realitza aquest posar-se Déu contra
ell mateix, en lliurar-se per donar
nova vida a I'home i salvar-lo: aixo és
I'amor en la seva forma més radical».
18 En el Misteri pasqual s'ha realitzat
veritablement el nostre alliberament
del mal i de la mort. En la institucio
de I'Eucaristia, Jesus mateix va parlar
de I'«aliancga nova i eterna,
estipulada amb la seva sang vessada
(cf. Mt 26,28; Mc 14,24; Lc 22,20).
Aquesta meta ultima de la seva
missio era ja bastant evident al
comencament de la seva vida
publica. En efecte, quan a la vora del
Jorda Joan Baptista veu venir a Jesus,
exclama: «Mireu I’Anyell de Déu, el



qui treu el pecat del mon» (Jn 1,29).
Es significatiu que la mateixa
expressio es repeteixi cada vegada
que celebrem la santa Missa, amb la
invitacid del sacerdot a apropar-nos
a combregar: «Mireu ’Anyell de Déu,
mireu el qui lleva el pecat del mon.
Felicos els convidats a la seva taula».
Jesus és el veritable anyell pasqual
que s'ha ofert espontaniament a ell
mateix en sacrifici per nosaltres,
realitzant aixi I'alianca nova i eterna.
L'Eucaristia conté per ella mateixa
aquesta novetat radical, que se'ns
proposa de nou a cada celebracio.19

La institucié de I’Eucaristia

10. D'aquesta manera arribem a la
reflexio sobre la institucio de
I'Eucaristia en el Sant Sopar. Va
succeir en el context d'un sopar
ritual amb que es commemorava
I'esdeveniment fonamental del poble
d'Israel: I'alliberament de 1'esclavitud
d'Egipte. Aquest sopar ritual,



relacionat amb la immolacio dels
anyells (Ex 12,1- 28.43-51), era una
commemoracio del passat, pero, a la
vegada, també era memoria
profética, és a dir, anunci d'un
alliberament futur. En efecte, el
poble havia experimentat que aquell
alliberament no havia estat definitiu,
ja que la seva historia estava encara
massa marcada per l'esclavitud i el
pecat. El memorial de l'antic
alliberament s'obria a la suplicaia
I'esperanca d'una salvacio més
profunda, radical, universal i
definitiva. Aquest és el context en el
qual Jesus introdueix la novetat del
seu do. En l'oracio de lloancga, la
Berakah, dona gracies al Pare no
nomes pels grans esdeveniments de
la historia passada, sin6 també per la
seva «exaltacio». En instituir el
sagrament de I'Eucaristia, Jesus
anticipa i implica el Sacrifici de la
creu ila victoria de la resurreccio.
Alhora, es revela com el veritable
anyell immolat, previst en el designi



del Pare des de la fundaci6 del mon,
com es llegeix a la primera Carta de
Sant Pere (cf. 1,18-20). Amb el do
situat en aquest context, Jesus
manifesta el sentit salvador de la
seva mort i resurreccio, misteri que
es converteix en el factor renovador
de la historia i de tot el cosmos. En
efecte, la institucié de I'Eucaristia
mostra com aquella mort, violenta i
absurda en ella mateixa, s'ha
transformat en Jesus en un acte
suprem d'amor i d'alliberament
definitiu del mal per a la humanitat.

Figura transit in veritatem

11. D'aquesta manera Jesus insereix
el seu novum radical dins de 'antic
sopar sacrificial jueu. Per a nosaltres
els cristians, ja no és necessari
repetir aquell sopar. Com diuen amb
precisio els Pares, figura transit in
veritatem: el que anunciava realitats
futures, ara ha donat pas a la veritat
mateixa. L'antic ritu ja s'ha complert



i ha estat superat definitivament pel
do d'amor del Fill de Déu encarnat.
L'aliment de la veritat, Crist immolat
per nosaltres, dat... figuris terminum.
20 Amb el manament: «Féu aixo, que
és el meu memorial» (cf. Lc 22,19; 1
Co 11,25), ens demana que
corresponguem al seudoiel
representem sacramentalment. Per
tant, el Senyor expressa amb
aquestes paraules, per dir-ho aixi,
I'esperanca que la seva Església,
nascuda del seu sacrifici, aculli
aquest do, i desenvolupi sota la guia
de I'Esperit Sant la forma litargica
del Sagrament. En efecte, el
memorial del seu total lliurament no
consisteix en la simple repetici6 de
I'ultim Sopar, siné propiament en
I'Eucaristia, és a dir, en la novetat
radical del culte cristia. Jesus ens ha
encomanat aixi la tasca de participar
en la seva «hora». «L'Eucaristia ens
endinsa en l'acte oblatiu de Jesus. No
rebem nomeés de manera passiva el
Logos, sin6 que ens impliquem en la



dinamica del seu lliurament ».21 Ell
«ens atreu cap a ell».22 La conversio
substancial del paidel vi en el seu
cos ien la seva sang introdueix en la
creacio el principi d'un canvi radical,
com una forma de «fissié nuclear»
per emprar una imatge ben
coneguda avui per nosaltres, que es
produeix en el més intim de 1'ésser;
un canvi destinat a suscitar un
procés de transformacio de la
realitat, el terme ultim de la qual
sera la transfiguracio del mon
sencer, el moment en qué Déu sera
tot per a tots (cf. 1 Co 15,28).

L’Esperit Sant i UEucaristia
Jesus i ’Esperit Sant

12. Amb la seva paraula,iamb el pai
el vi, el Senyor mateix ens ha ofert
els elements essencials del nou culte.
L'Església, la seva Esposa, esta
cridada a celebrar dia rere dia el
banquet eucaristic en
commemoracio seva. Introdueix aixi



el sacrifici redemptor del seu Espos
en la historia dels homes i ho fa fent-
se present sacramentalment a totes
les cultures. Aquest gran misteri se
celebra en les formes liturgiques que
I'Església, guiada per 1'Esperit Sant,
desenvolupa en el temps i en els
diversos llocs.23 Amb aquest
proposit, cal despertar la consciencia
del paper decisiu que exerceix
I'Esperit Sant en el desenvolupament
de la forma liturgica i en
I'aprofundiment dels divins misteris.
El Paraclit, primer do per als
creients,24 que actua ja en la creacio
(cf. Gn 1,2), és plenament present en
tota la vida del Verb fet carn; en
efecte, Jesucrist va ser concebut per
la Verge Maria per obra de 1'Esperit
Sant (cf. Mt 1,18; Lc 1,35); al
comencament de la seva missio
publica, a la vora del riu Jorda, va
baixar a sobre d’ell en forma de
colom (cf. Mt 3,16 i parell.); en aquest
mateix Esperit actua, parla i s'omple
de goig (cf. Lc 10,21), i per Ell



s'ofereix a ell mateix (cf. Hb 9,14). En
els anomenats «discursos de comiat»
recopilats per Joan, Jesus estableix
una clara relacio entre el do de la
seva vida en el misteri pasqual i el do
de 1'Esperit per als seus (cf. Jn 16,7).
Una vegada ressuscitat, amb els
senyals de la passid a la carn, Ell
infon I'Esperit (cf. Jn 20,22), i aixi fa
als seus particips de la seva missio
(cf. Jn 20,21). Sera I'Esperit qui
ensenyi després als deixebles totes
les coses 1 els recordi tot el que Crist
ha dit (cf. Jn 14,26), perque li
correspon a Ell, com a Esperit de la
veritat (cf. Jn 15,26), guiar-los fins a
la veritat complerta (cf. Jn 16,13). En
el relat dels Fets, I'Esperit descendeix
sobre els Apostols reunits en oracid
amb Maria el dia de Pentecosta (cf.
2,1-4), 1 els anima a la missi6
d'anunciar a tots els pobles la bona
noticia. Per tant, Crist mateix, en
virtut de 1'accid de 1'Esperit, esta
present i actua en la seva Església,



des del seu centre vital que és
I'Eucaristia.

Esperit Sant i Celebracio eucaristica

13. En aquest horitzo es reconeix el
paper decisiu de 1'Esperit Sant en la
Celebracié6 eucaristica i, en
particular, pel que fa referéncia a la
transsubstanciacid. Tot aix0 esta ben
documentat en els Pares de I'Església.
Sant Ciril de Jerusalem, en les seves
Catequesis, recorda que nosaltres
«invoquem a Déu misericordids
perqueé envii el seu Sant Esperit
sobre les ofrenes que estan davant
nostre, perque Ell transformi el pa en
cos de Cristiel vi en sang de Crist. E1
que toca I'Esperit Sant és santificat i
totalment transformat».25 També
sant Joan Crisostom fa notar que el
sacerdot invoca I'Esperit Sant quan
celebra el Sacrifici26: com Elies - diu
-, el ministre invoca 1I'Esperit Sant
perque «descendeixi la gracia sobre
la victima, i per ella s'encenguin les



animes de tots».27 Es molt necessari
per a la vida espiritual dels fidels que
prenguin consciéncia meés clara de la
riquesa de I'anafora: a més de les
paraules pronunciades pel Crist en
I'altim Sopar, aquest conté I'epiclesi,
com a invocacio al Pare perque faci
descendir el do de I'Esperit a fi que el
paiel vies converteixin en el cosila
sang de Jesucrist, i perqueé «tota la
comunitat sigui, cada vegada més,
cos de Crist».28 L’Esperit, que invoca
el celebrant sobre els dons del paiel
Vi posats sobre l'altar, és el mateix
que reuneix els fidels «en un sol cos»
i fa d'ells una ofrena espiritual
agradable al Pare.29

Eucaristia i Església
Eucaristia, principi causal de
I’Església

14. Pel Sagrament eucaristic Jesus
incorpora als fidels a la seva propia
«hora»; d'aquesta manera ens mostra
la unio6 que ha volgut establir entre



Ell i nosaltres, entre la seva persona i
I'Església. En efecte, Crist mateix, en
el sacrifici de la creu, ha engendrat
I'Església com la seva esposa i el seu
cos. Els Pares de 'Església han
meditat molt sobre la relacio entre
I'origen d'Eva del costat d'Adam
mentre dormia (cf. Gn 2,21-23)idela
nova Eva, I'Església, del costat obert
de Crist, sumit en el son de la mort:
del costat traspassat, diu Joan, va
sortir sang i aigua (cf. Jn 19,34),
simbol dels sagraments.30 La
contemplacié d’ «aquell que han
traspassat» (Jn 19,37) ens porta a
considerar la unio causal entre el
sacrifici de Crist, I'Eucaristia i
I'Església. En efecte, I'Església «viu de
I'Eucaristia».31 Ja que en ella es fa
present el sacrifici redemptor de
Crist, s'ha de reconeéixer abans que
res que «hi ha un influx causal de
I'Eucaristia en els origens mateixos
de I'Església».32 I’Eucaristia és el
Crist que se'ns lliura, edificant-nos
continuament com el seu cos. Per



tant, en la suggestiva correlacio entre
I'Eucaristia que edifica 1'Església i
I'Església que fa al seu torn
I’Eucaristia,33 la primera afirmacio
expressa la causa primaria: 1'Església
pot celebrar i adorar el misteri de
Crist present en 1'Eucaristia
precisament perque el mateix Crist
s'ha entregat abans en el sacrifici de
la Creu. La possibilitat que té
I'Església de «fer» I’Eucaristia té la
seva arrel en la donaci6 que Crist li
ha fet d’ell mateix. Descobrim també
aqui un aspecte eloquent de la
formula de sant Joan: «Déu ens ha
estimat primer» (1 Jn 4,19). Aixi,
també nosaltres confessem en cada
celebracio la primacia del do de
Crist. En definitiva, I'influx causal de
I'Eucaristia en l'origen de I'Església
revela la precedéncia no solament
cronologica sind també ontologica
d'’haver-nos «estimat primer». Ell és
eternament qui ens estima primer.

Eucaristia i comunio eclesial



15. L'Eucaristia és, doncs,
constitutiva de 1'ésser i de 'actuar de
I'Església. Per aix0 l'antiguitat
cristiana va designar amb les
mateixes paraules Corpus Christi el
Cos nascut de la Verge Maria, el Cos
eucaristic i el Cos eclesial de Crist.34
Aquesta dada, molt present en la
tradicid, ajuda a augmentar en
nosaltres la consciéncia que no es pot
separar Crist de I’Església. El Senyor
Jesus, oferint-se a ell mateix en
sacrifici per nosaltres, ha
preanunciat eficagment en la seva
donaci6 el misteri de 'Església. Es
significatiu que en la segona pregaria
eucaristica, en invocar el Paraclit, es
formuli d'aquesta manera 1'oracio
per la unitat de I'Església: «Que
I'Esperit Sant congregui en la unitat
els qui participem del Cos i de la
Sang de Crist». Aquest passatge
permet comprendre bé que la res del
Sagrament eucaristic inclou la unitat
dels fidels en la comunio eclesial.
L'Eucaristia es mostra aixi en les



arrels de I'Església com a misteri de
comunio.35

Ja en la seva Enciclica Ecclesia de
Eucharistia, el Servent de Déu Joan
Pau II va cridar l'atencio sobre la
relacio entre Eucaristia i comunio. Es
va referir al memorial de Crist com
la «suprema manifestacio
sacramental de comuni6 en
I'Església».36 La unitat de la comunid
eclesial es revela concretament en les
comunitats cristianes i es renova en
I'acte eucaristic que les uneix iles
diferencia en Esglésies particulars,
«in quibus et exquibus una et unica
Ecclesia catholica exsistit».37
Precisament la realitat de 1'inica
Eucaristia que se celebra a cada
diocesi entorn del propi Bisbe ens
permet comprendre com les
mateixes Esglésies particulars
subsisteixen in iex Ecclesia. En efecte,
«la unicitat i indivisibilitat del Cos
eucaristic del Senyor implica la
unicitat del seu Cos mistic, que és



I'Església una i indivisible. Des del
centre eucaristic sorgeix la
necessaria obertura de cada
comunitat que celebra, de cada
Església particular: del deixar-se
atreure pels bracos oberts del Senyor
es passa a la insercid al seu Cos, unic
i indivis».38 Per aquest motiu, en la
celebracio de I'Eucaristia cada fidel
es troba en la seva Església, és a dir,
en I'Església de Crist. En aquesta
perspectiva eucaristica, compresa
adequadament, la comuni6 eclesial
es revela una realitat per la seva
propia naturalesa catdlica.39
Subratllar aquesta arrel eucaristica
de la comunid eclesial pot contribuir
també eficagcment al dialeg ecumenic
amb les Esglésies 1 amb les
Comunitats eclesials que no estan en
plena comuni6 amb la Seu de Pere.
En efecte, ]'Eucaristia estableix
objectivament un fort vincle d'unitat
entre I'Església catolica i les Esglésies
ortodoxes que han conservat
l'autentica i integra naturalesa del



misteri de 1'Eucaristia. Alhora, el
relleu donat al caracter eclesial de
I'Eucaristia pot convertir-se també en
element privilegiat en el dialeg amb
les Comunitats nascudes de la
Reforma.40

Eucaristia i sagraments
Sacramentalitat de ’Església

16. El Concili Vatica II ha recordat
que «els altres sagraments, com
també tots els ministeris eclesials i
les obres d'apostolat, estan units a
I'Eucaristia i a ella s’ordenen. La
sagrada Eucaristia, en efecte, conté
tot el bé espiritual de 1'Església, és a
dir, Crist mateix, la nostra Pasquaiel
Pa de Vida, que dona la vida als
homes per mitja de I'Esperit Sant.
Aixi, els homes s6n convidats i
portats a oferir-se ells mateixos, els
seus treballs i totes les coses creades
al costat del Crist».41 Aquesta relacio
intima de I'Eucaristia amb els altres
sagraments i amb l'existéncia



cristiana es compren en la seva arrel
quan es contempla el misteri de
I'Església com a sagrament.42 Amb
aquest proposit, el Concili Vatica II
afirma que «L’Església és en Crist
com un sagrament o signe i
instrument de la unid intima amb
Déu i de la unitat de tot el génere
huma».43 Ella, com diu sant Cebria,
en tant «poble convocat per la unitat
del Pare, del Fill i de I'Esperit Sant»,
44 és sagrament de la comunio
trinitaria.

El fet que I'Església sigui «sagrament
universal de salvaci6»45 mostra com
I’'«<economia» sacramental determina
en darrer terme la manera com Crist,
unic Salvador, mitjangant I'Esperit
arriba a la nostra existéncia amb les
seves circumstancies especifiques.
L'Església esrep i ala vegada
s'expressa en els set sagraments,
mitjancant els quals la gracia de Déu
influeix concretament en els fidels
perque tota la seva vida, redimida



per Crist, es converteixi en culte
agradable a Déu. En aquesta
perspectiva, desitjo subratllar aqui
alguns elements, assenyalats pels
Pares sinodals, que poden ajudar a
comprendre la relacio de tots els
sagraments amb el misteri eucaristic.

L. Eucaristia i iniciacio cristiana

Eucaristia, plenitud de la iniciacid
cristiana

17. Ja que I'Eucaristia és
veritablement font i cimal de la vida i
de la missio de 1'Església, el cami
d'iniciacio cristiana té com a punt de
referéncia la possibilitat d'accedir a
aquest sagrament. En referencia a
aixo, com han dit els Pares sinodals,
hem de preguntar-nos si en les
nostres comunitats cristianes es
percep de manera suficient 1'estret
vincle que hi ha entre el Baptisme, la
Confirmacio i I’Eucaristia.46 En
efecte, mai no hem d'oblidar que som
batejats i confirmats en ordre a



I'Eucaristia. Aix0 requereix l'esforg
d'afavorir en 'accio pastoral una
comprensio més unitaria del procés
d'iniciacio cristiana. El sagrament del
Baptisme, mitjancant el qual ens
conformem amb Crist,47 ens
incorporem a 1'Església i ens
convertim en fills de Déu, és la porta
per a tots els sagraments. Amb ell
se'ns integra a 1'unic Cos de Crist (cf.
1 Co 12,13), poble sacerdotal.
Tanmateix, la participacio en el
Sacrifici eucaristic perfecciona en
nosaltres el que ens ha estat donat en
el Baptisme. Els dons de I'Esperit es
donen també per a l'edificacio del
Cos de Crist (cf. 1 Co 12) i per a un
major testimoni evangelic en el mon.
48 Aixi doncs, la santissima
Eucaristia porta la iniciacio cristiana
a la seva plenitud i és com el centre i
la finalitat de tota la vida
sacramental.49

L’ordre dels sagraments de la iniciacio



18. A aquest respecte és necessari fer
atencio al tema de I'ordre dels
Sagraments de la iniciacio. A
I'Església hi ha tradicions diferents.
Aquesta diversitat es manifesta
clarament en els costums eclesials
d’Orient,50 i en la mateixa praxi
occidental pel que fa referéncia a la
iniciacio dels adults,51 a diferéncia
de la dels nens.52 Tanmateix, no es
tracta propiament de diferéncies
d'ordre dogmatic, sin6 de caracter
pastoral. Concretament, és necessari
verificar quina praxi pot
efectivament ajudar millor els fidels
a posar en relleu el sagrament de
I'Eucaristia com a realitat on es
dirigeix tota la iniciacid. En estreta
col-laboracié amb els competents
Dicasteris de la Curia Romana, les
Conferencies Episcopals han de
verificar 1'eficacia dels actuals
processos d'iniciacid, perqué ajudin
cada vegada més el cristia a madurar
amb l'accié educadora de les nostres
comunitats, i aquest arribi a assumir



en la seva vida una empremta
autenticament eucaristica, que 1i faci
capac de donar rao¢ de la propia
esperanca de manera adequada en la
nostra epoca (cf. 1 P 3,15).

Iniciacio, comunitat eclesial i familia

19. S'ha de tenir sempre present que
tota la iniciacid cristiana és un cami
de conversio, que s'ha de recorrer
amb l'ajuda de Déu i en constant
referéncia a la comunitat eclesial, ja
sigui quan és l'adult mateix qui
sol-licita entrar a I'Església, com
ocorre als llocs de primera
evangelitzacid 1 a moltes zones
secularitzades, o bé quan son els
pares els qui demanen els
Sagraments per als seus fills. Sobre
aixo, desitjo cridar l'atencio de
manera especial sobre la relacié que
hi ha entre iniciacio cristiana i
familia. A 1'accid pastoral s'ha
d'associar sempre la familia cristiana
a l'itinerari d'iniciacid. Rebre el



Baptisme, la Confirmacio i apropar-
se per primera vegada a 1'Eucaristia,
son moments decisius no solament
per a la persona que els rep sino
també per a tota la familia, la qual ha
de ser ajudada en la seva tasca
educativa per la comunitat eclesial,
amb la participaci6 dels seus
diversos membres.53 Voldria
subratllar aqui la importancia de la
primera Comunio. Per a molts fidels
aquest dia queda gravat en la
memoria, amb rao, com el primer
moment en que, encara que de
manera encara inicial, van percebre
la importancia del trobament
personal amb Jesus. La pastoral
parroquial ha de valorar
adequadament aquesta ocasio tan
significativa.

II. Eucaristia i sagrament de la
Reconciliacio

Llur relacio intrinseca



20. Els Pares sinodals han afirmat
que l'amor a I'Eucaristia porta també
a apreciar cada vegada més el
sagrament de la Reconciliacio.54 A
causa de la relacio entre aquests
sagraments, una autentica catequesi
sobre el sentit de I'Eucaristia no pot
separar-se de la proposta d'un cami
penitencial (cf. 1 Co 11,27-29).
Efectivament, com es constata en
I'actualitat, els fidels es troben
immersos en una cultura que tendeix
a esborrar el sentit del pecat,55
afavorint una actitud superficial que
porta a oblidar la necessitat d'estar
en gracia de Déu per apropar-se
dignament a la comunio
sacramental.56 En realitat, perdre la
consciéncia de pecat comporta
sempre també una certa
superficialitat en la forma de
comprendre I'amor mateix de Déu.
Ajuda molt als fidels recordar aquells
elements que, dins del ritu de la
santa Missa, expressen la consciéncia
del propi pecat i alhora la



misericordia de Déu.57 A més, la
relacid entre I'Eucaristia i la
Reconciliacio ens recorda que el
pecat mai no és del tot exclusivament
individual; sempre comporta també
una ferida per a la comunio eclesial,
en la qual estem inserits pel
Baptisme. Per aix0 la Reconciliacio,
com van dir els Pares de 1'Església, és
laboriosus quidam baptismus,58 que
subratllaren d'aquesta manera que el
resultat del cami de conversié suposa
el restabliment de la plena comunio
eclesial, expressada en apropar-se de
nou a la Eucaristia.59

Algunes observacions pastorals

21. El Sinode ha recordat que és
treball pastoral del Bishe promoure a
la seva propia diocesi una ferma
recuperacio de la pedagogia de la
conversio que neix de I'Eucaristia, 1
fomentar entre els fidels la confessio
frequent. Tots els sacerdots s'han de
dedicar amb generositat, tenacitat i



competéencia a I'administracio del
sagrament de la Reconciliacio.60
Amb aquest proposit s’ha de
procurar que els confessionaris de
les nostres esglésies siguin ben
visibles i siguin expressio del
significat d'aquest Sagrament.
Demano als Pastors que vigilin
atentament la celebraci6 del
sagrament de la Reconciliacio, que
limitin la praxi de I'absolucio general
exclusivament als casos previstos,61
ja que la celebracio personal és
I'inica forma ordinaria.62 Davant de
la necessitat de redescobrir el perdo
sacramental, hi ha d'haver sempre
un Penitenciari 63 a totes les diocesis.
En resum, una praxi equilibrada 1
profunda de la indulgencia,
obtinguda per a un mateix o per als
difunts, pot ser una ajuda valida per
a una nova presa de consciencia de
la relacio entre Eucaristia i
Reconciliacié. Amb la indulgéncia es
guanya «la remissio davant de Déu
de la pena temporal pels pecats, ja



perdonats en el que fa referéncia a la
culpa».64 El recurs de les
indulgéncies ens ajuda a comprendre
que només amb les nostres forces no
podrem reparar el mal realitzat i que
els pecats de cadascu afecten tota la
comunitat; d'altra banda, la practica
de la indulgéncia que implica, a més
de la doctrina dels meérits infinits de
Crist, la comunio dels sants, mostra
«’Intima unio amb qué estem
vinculats a Crist, i la gran
importancia que té per als altres la
vida sobrenatural de cadascu».65 La
practica de la indulgéncia pot ajudar
eficacment els fidels en el cami de
conversio i a descobrir el caracter
central de 1'Eucaristia en la vida
cristiana, ja que les condicions que
preveu la seva forma preveu
apropar-se a la confessio i ala
comunio6 sacramentals.

III. Eucaristia i Uncio dels malalts



22. Jesus no ha enviat només els seus
deixebles a curar els malalts (cf. Mt
10,8; Lc 9,2; 10,9), sin6 que ha
instituit també per a ells un
sagrament especific: la Uncid dels
malalts.66 La Carta de Jaume testifica
ja l'existéncia d'aquest gest
sacramental en la primera comunitat
cristiana (cf. 5,14-16). Si I'Eucaristia
mostra com els sofriments i la mort
de Crist s'han transformat en amor,
la Uncio dels malalts, per la seva
part, associa al qui sofreix amb
I'oferiment que Crist ha fet d’ell per a
la salvacio de tots, de tal manera que
ell també pugui, en el misteri de la
comunio dels sants, participar en la
redempcio del mon. La relacio entre
aquests sagraments es manifesta, a
més, en el moment en que s'agreuja
la malaltia: «Als qui deixaran
aquesta vida, I'Església ofereix, a més
de la Unci6 dels malalts, I'Eucaristia
com a viatic».67 En el moment de
passar al Pare, la comunio amb el
Cosila Sang de Crist es manifesta



com a llavor de vida eterna i
poténcia de resurreccid: «Qui menja
la meva carn i beu la meva sang, té
vida eterna, ijo el ressuscitaré el
darrer dia » (Jn 6,54). Ja que el sant
Viatic obre al malalt la plenitud del
misteri pasqual, cal assegurar que el
rebi.68 L’atencio i la cura pastoral
dels malalts repercuteix sens dubte
en benefici espiritual de tota la
comunitat, coneixedors que el que
hagim fet al més petit ho hem fet a
Jesus mateix (cf. Mt 25,40).

IV. Eucaristia i sagrament de I’Orde
In persona Christi capitis

23. La relacio intrinseca entre
Eucaristia i sagrament de 1'0Orde es
despren de les mateixes paraules de
Jesus al Cenacle: «Féu aixo, que és el
meu memorial» (Lc 22,19). En efecte,
la vigilia de la seva mort, Jesus va
instituir I'Eucaristia i va fundar
alhora el sacerdoci de la nova
Alianca. Ell és sacerdot, victima i



altar: mitjancer entre Déu Pare i el
poble (cf. Hb 5,5-10), victima
d'expiacio (cf. 1 Jn 2,2; 4,10) que
s'ofereix a ell mateix a l'altar de la
creu. Ningu no pot dir «aixo és el
meu cos» i «aquest és el calze de la
meva sang» sino ésenelnomien la
persona de Crist, unic cimal sacerdot
de la Alianca nova i eterna (cf. Hb
8-9). El Sinode dels Bisbes en altres
assemblees va tractar ja el tema del
sacerdoci ordenat, tant pel fa
referéncia a la identitat del
ministeri69 com a la formacio dels
candidats.70 Ara, a la llum del dialeg
tingut en I'ultima Assemblea sinodal,
crec oportu recordar alguns dels
valors sobre la relacid entre
I'Eucaristia i1'Orde. Abans que res,
s'ha de reafirmar que el vincle entre
I'Orde sagrat i 'Eucaristia es fa
visible precisament en la Missa
presidida pel Bisbe o el prevere en la
persona de Crist com a cap.



La doctrina de 'Església considera
I'ordenacio6 sacerdotal condicio
imprescindible per a la celebracio
valida de I’Eucaristia.71 En efecte,
«En el servei eclesial del ministre
ordenat, el Crist mateix és present en
la seva Església en tant que Cap del
seu Cos, Pastor del seu ramat,
pontifex del sacrifici redemptor».72
Certament, el ministre ordenat
«també actua en nom de tota
I'Església quan presenta a Déu la
pregaria de I'Església i, sobretot,
quan ofereix el sacrifici eucaristic».
73 Es necessari, per tant, que els
sacerdots siguin conscients que mai
no han de posar-se ells mateixos o les
seves opinions en el primer pla del
seu ministeri, sino6 a Jesucrist. Tot
intent de posar-se ells mateixos com
a protagonistes de l'accio liturgica
contradiu la identitat sacerdotal.
Abans que res, el sacerdot és
servidor i ha d'esforgar-se
continuament a ser signe que, com a
docil instrument a les seves mans, es



refereix a Crist. AiX0 s'expressa
particularment en la humilitat amb
que el sacerdot dirigeix l'accio
liturgica, obeint i corresponent amb
el cor ila ment al ritu, evitant tot el
que pugui donar precisament la
sensacio d'un protagonisme
inoportd. Recomano, per tant, al
clergat d’aprofundir sempre en la
consciéencia del propi ministeri
eucaristic com un humil servei a
Crist i a la seva Església. El sacerdoci,
com deia sant Agusti, és amoris
officium,74 és 1'ofici del bon pastor,
que dona la vida per les ovelles (cf.
Jn 10,14-15).

Eucaristia i celibat sacerdotal

24. Els Pares sinodals han volgut
subratllar que el sacerdoci
ministerial requereix, mitjancant
I'Ordenacio, la plena configuracio
amb Crist. Respectant la praxiiles
tradicions orientals diferents, és
necessari reafirmar el sentit profund



del celibat sacerdotal, considerat
justament com una riquesa
inestimable i confirmat per la praxi
oriental d'elegir com a bisbes només
els que viuen el celibat, i en la gran
estima que es té 1'opcio pel celibat
que fan nombrosos preveres. En
efecte, aquesta opcio del sacerdot és
una expressio peculiar del lliurament
que el conforma amb Crist i del
lliurament exclusiu d’ell mateix pel
Regne de Déu.75 El fet que Crist
mateix, sacerdot per sempre, visqués
la seva missio fins al sacrifici de la
creu en estat de virginitat és el punt
de referencia segur per entendre el
sentit de la tradicio de 1'Església
llatina en aquest punt. Aixi doncs, no
n'hi ha prou amb comprendre el
celibat sacerdotal en termes
merament funcionals. En realitat,
representa una especial conformacio
amb 1'estil de vida del propi Crist.
L'esmentada opcio és, abans que res,
esponsalici; és una identificacié amb
el cor de Crist Espos que dona la vida



per la seva Esposa. Junt amb la gran
tradicio eclesial, amb el Concili
Vatica II76 1 amb els Summes
Pontifexs predecessors meus,77
reafirmo la bellesa i la importancia
d'una vida sacerdotal viscuda en el
celibat, com a signe que expressa la
dedicacio total i exclusiva a Crist, a
I'Església i al Regne de Déu, i
confirmo per tant el seu caracter
obligatori per a la tradici6 llatina. El
celibat sacerdotal, viscut amb
maduresa, alegria i dedicio, és una
grandissima benediccio per a
I'Església i per a la societat mateixa.

Manca de clergat i pastoral
vocacional

25. A proposit del vincle entre el
sagrament de I'Orde i 'Eucaristia, el
Sinode s'ha detingut sobre la
preocupacio que ocasiona a moltes
diocesis l'escassetat de sacerdots.
Aix0 ocorre no solament en algunes
zones de primera evangelitzacio, sino



també a molts paisos de llarga
tradicio cristiana. Certament, una
distribucid del clergat més equanime
afavoriria la solucié del problema. Es
precis, a més, fer un treball de
sensibilitzacio. Els Bisbes han
d'implicar als Instituts de Vida
consagrada i a les noves realitats
eclesials en les necessitats pastorals,
respectant el seu propi carisma, i
demanar a tots els membres del
clergat una major disponibilitat per
servir a 1'Església alla on sigui
necessari, encara que comporti
sacrifici.78 En el Sinode s'ha discutit
també sobre les iniciatives pastorals
que s'han d'emprendre per afavorir,
sobretot en els joves, 'obertura
interior a la vocacio sacerdotal.
Aquesta situacio no es pot solucionar
amb simples mesures pragmatiques.
S'ha d'evitar que els Bisbes, moguts
per comprensibles preocupacions
per la falta de clergat, ometin un
adequat discerniment vocacional i
admetin a la formacio especificaia



I'ordenacio, candidats sense els
requisits necessaris per al servei
sacerdotal.79 Un clergat no prou
format, admes a 1'ordenacio sense el
discerniment degut, dificilment
podra oferir un testimoni adequat
per suscitar en d'altres el desig de
correspondre amb generositat a la
crida de Crist. La pastoral vocacional,
en realitat, ha d'implicar a tota la
comunitat cristiana en tots els seus
ambits.80 Obviament, en aquest
treball pastoral s’inclou també I'accio
de sensibilitzacid de les families,
sovint indiferents si no contraries
fins i tot a la hipotesi de la vocacid
sacerdotal. Cal que s'obrin amb
generositat al do de la vida i eduquin
els fills a estar disponibles davant de
la voluntat de Déu. En sintesi, fa falta
sobretot tenir la valentia de proposar
als joves la radicalitat del seguiment
del Crist, mostrant el seu atractiu.

Gratitud i esperanca



26. Es necessari tenir major fe i
esperanca en la iniciativa divina.
Encara que en algunes regions hi
hagi escassetat de clergat, mai no ha
de faltar la confianca que Crist
continua suscitant homes que,
deixant qualsevol altra ocupacio, es
dediquin totalment a la celebracio
dels sagrats misteris, a la predicacio
de I'Evangeli i al ministeri pastoral.
Desitjo aprofitar aquesta ocasio per
donar les gracies, en nom de
I'Església sencera, a tots els Bisbes i
preveres que exerceixen fidelment la
seva propia missio amb dedicacio i
lliurament. Naturalment, 'agraiment
de I'Església és també per als
diaques, als quals se'ls imposen les
mans «no per al sacerdoci sino per al
servei».81 Com ha recomanat
I'Assemblea del Sinode, expresso un
agraiment especial als preveres fidei
donum, que amb competéncia i
generosa dedicacio, sense escatimar
energies en el servei a la missié de
I'Església, edifiquen la comunitat



anunciant la Paraula de Déu i partint
el Pa de Vida.82 Finalment, cal donar
gracies a Déu per tants sacerdots que
han sofert fins al sacrifici de la
propia vida per servir a Crist. En ells
es veu de manera eloquent el que
significa ser sacerdot fins al fons. Es
tracta de testimonis commovedors
que poden inspirar a molts joves a
seguir el Crist i a donar la seva vida
pels altres, trobant aixi la vida
veritable.

V. Eucaristia i Matrimoni
Eucaristia, sagrament esponsalici

27. L'Eucaristia, sagrament de la
caritat, mostra un particular relacio
amb I'amor entre I'home i la dona
units en matrimoni. Aprofundir en
aquesta relacio és una necessitat
propia del nostre temps.83 El Papa
Joan Pau II ha tingut moltes vegades
ocasio d'afermar el caracter
esponsalici de 1'Eucaristia i la seva
peculiar relacié amb el sagrament



del Matrimoni: «L'Eucaristia és el
sagrament de la nostra redempcio. Es
el sagrament de 1'Espos, de I'Esposa».
84 D’altra banda, «tota la vida
cristiana duu la marca de I'amor
esponsalici del Crist i de I'Església. Ja
el Baptisme, I’entrada en el Poble de
Déu, és un misteri nupcial: és, per
dir-ho aixi, el bany de noces que
precedeix el banquet nucial,
I'Eucaristia».85 L’Eucaristia
corrobora de manera inesgotable la
unitat i I'amor indissolubles de cada
Matrimoni cristia. En ell, per mitja
del sagrament, el vincle conjugal es
troba intrinsecament lligat a la unitat
eucaristica entre el Crist espos i
I'Església esposa (cf. Ef 5,31-32). El
consentiment reciproc que marit i
dona es donen en Crist, i que els
constitueix en comunitat de vida 1
amor, té també una dimensio
eucaristica. En efecte, en la teologia
paulina, I'amor esponsalici és signe
sacramental de l'amor de Crist a la
seva Església, un amor que assoleix



el seu punt culminant a la Creu,
expressio de les seves «noces» amb la
humanitat i, alhora, origen i centre
de I'Eucaristia. Per aixo, 'Església
manifesta una proximitat espiritual
particular a tots els que han fundat
les seves families en el sagrament del
Matrimoni.86 La familia - església
domestica87 - és un ambit primari de
la vida de 1'Església, especialment pel
paper decisiu respecte a 1'educacio
cristiana dels fills.88 En aquest
context, el Sinode ha recomanat
també destacar la missio singular de
la dona en la familia i en la societat,
una missio que ha de ser defensada,
salvaguardada i promoguda.89 Esser
esposa 1 mare és una realitat
imprescindible que mai no ha de ser
menyspreada.

Eucaristia i unitat del matrimoni

28. Precisament a la llum d'aquesta
relacio intrinseca entre matrimoni,
familia i Eucaristia es poden



considerar alguns problemes
pastorals. El vincle fidel, indissoluble
i exclusiu que uneix a Crist amb
I'Església, i que té la seva expressio
sacramental en I'Eucaristia, es
correspon amb la dada antropologica
originaria segons la qual I'home ha
d'estar unit de manera definitiva a
una sola dona i viceversa (cf. Gn 2,24;
Mt 19,5). En aquest ordre d'idees, el
Sinode dels Bisbes ha afrontat el
tema de la praxi pastoral respecte al
qui, provenint de cultures en les
quals es practica la poligamia, es
troba amb l'anunci de I'Evangeli. Qui
es troba en I'esmentada situacio, i
s'obre a la fe cristiana, ha de ser
ajudat a integrar el seu projecte
huma a la novetat radical de Crist. En
el procés del catecumenat, Crist
I’assisteix en la seva condicio
especifica i el crida a la plena veritat
de I'amor a traves de les renuncies
necessaries, de cara a la comunio
eclesial perfecta. L'Església
I’acompanya amb una pastoral plena



de comprensio i també de fermesa,90
sobretot ensenyant-li la llum dels

misteris cristians que es reflecteixen
en la naturalesa i els afectes humans.

Eucaristia e indissolubilitat del
matrimoni

29. Ja que I'Eucaristia expressa
I'amor irreversible de Déu en Crist
per la seva Església, s'entén que
impliqui en relacié amb el sagrament
del Matrimoni, la indissolubilitat a
que aspira tot amor veritable.91 Per
tant, és més que justificada l'atencio
pastoral que el Sinode ha dedicat a
les situacions doloroses en les quals
es troben bastants fidels que, després
d'haver celebrat el sagrament del
Matrimoni, s’han divorciat i contret
noves nupcies. Es tracta d'un
problema pastoral dificil i complex,
una veritable plaga en el context
social actual, que afecta de manera
creixent fins i tot als ambients
catolics. Els Pastors, per amor a la



veritat, estan obligats a discernir bé
les diverses situacions, per ajudar
espiritualment de manera adequada
els fidels implicats.92 El Sinode dels
Bisbes ha confirmat la praxi de
I'Església, fundada en la Sagrada
Escriptura (cf. Mc 10,2-12), de no
admetre als sagraments els
divorciats casats de nou, perque el
seu estat i la seva condici6 de vida
contradiuen objectivament aquesta
unié d'amor entre Crist i 'Església
que se significa i s'actualitza en
I'Eucaristia. Tanmateix, els divorciats
tornats a casar, malgrat la seva
situacio, continuen pertanyent a
I'Església, que els segueix amb
especial atencio, amb el desig que,
dins del possible, conrein un estil de
vida cristia mitjancant la participacio
a la santa Missa, encara que sense
combregar, 1'escolta de la Paraula de
Déu, I'Adoracio eucaristica, 1'oracio,
la participacio en la vida
comunitaria, el dialeg amb un
sacerdot de confianca o un director



espiritual, el lliurament a obres de
caritat, de peniténcia, i la tasca
educativa dels fills.

On hi hagi dubtes legitims sobre la
validesa del Matrimoni sacramental
contret, s'ha de fer el que sigui
necessari per esbrinar el seu
fonament. Es precis també assegurar,
amb ple respecte del dret canonic,93
que hi hagi tribunals eclesiastics al
territori, el seu caracter pastoral, aixi
com la seva correcta i prompta
actuacio.94 A cada diocesi hi ha
d'’haver un nombre suficient de
persones preparades per a l'adequat
funcionament dels tribunals
eclesiastics. Recordo que «és una
obligacio important fer que l'activitat
institucional de I'Església en els
tribunals sigui cada vegada més
propera als fidels».95 Tanmateix,
s'ha d'evitar que la preocupacio
pastoral sigui interpretada com una
contraposicié amb el dret. Més aviat
s'ha de partir del pressuposit que



I'amor per la veritat és el punt de
trobada fonamental entre el dretila
pastoral: en efecte, la veritat mai no
és abstracta, sino que «s'integra en
l'itinerari huma i cristia de cada
fidel».96 Per aixo, quan no es
reconeix la nul-litat del vincle
matrimonial i es donen les
condicions objectives que fan la
convivencia irreversible de fet,
I'Església anima aquests fidels a
esforcgar-se a viure la seva relacio
segons les exigencies de la llei de
Déu, com a amics, com a germa i
germana; aixi podran apropar-se a la
taula eucaristica, segons les
disposicions previstes per la praxi
eclesial. Perqueé semblant cami sigui
possible 1 produeixi fruits, ha de
comptar amb l'ajuda dels pastors i
amb iniciatives eclesials apropiades,
evitant en tot cas la benediccio
d'aquestes relacions, perqué no
sorgeixin confusions entre els fidels
sobre el valor del matrimoni.97



A causa de la complexitat del context
cultural en el qual viu 1'Església en
molts paisos, el Sinode recomana
tenir la maxima cura pastoral en la
formacio dels nuvis i en la verificacio
previa de les seves conviccions sobre
els compromisos irrenunciables per
a la validesa del sagrament del
Matrimoni. Un discerniment serios
sobre aquest punt podra evitar que
dos joves, moguts per impulsos
emotius o raons superficials,
assumeixin responsabilitats que
després no sabran respectar.98 El bé
que 1'Església i tota la societat
esperen del Matrimoni, i de la
familia fundada en ell, és massa gran
com per no ocupar-se a fons d'aquest
ambit pastoral especific. Matrimoni i
familia son institucions que han de
ser promogudes i protegides de
qualsevol equivoc possible sobre la
seva auténtica veritat, perqueé el mal
que se'ls fa provoca de fet una ferida
a la convivéncia humana com a tal.



Eucaristia i Escatologia
Eucaristia: do per a ’home en cami

30. Si és cert que els sagraments son
una realitat propia de 1'Església
peregrina en el temps99 cap a la
plena manifestacid de la victoria del
Crist ressuscitat, també és igualment
cert que, especialment en la liturgia
eucaristica, se'ns dona a pregustar el
compliment escatologic cap al qual
s'encamina tot home i tota la creacio
(cf. Rm 8,19 ss.). L'home ha estat
creat per a la felicitat eterna i
veritable, que només l'amor de Déu
pot donar. Pero la nostra llibertat
ferida es perdria si no fos possible, ja
des d'ara, experimentar alguna cosa
del compliment futur. D'altra banda,
tot home, per poder caminar en la
justa direccio, necessita ser orientat
cap a la meta final. Aquesta meta
ultima, en realitat, és el mateix Crist
Senyor, vencedor del pecat i la mort,
que se'ns fa present de manera



especial en la Celebraci6 eucaristica.
D'aquesta manera, encara que som
«estrangers i forasters» (1 P 2,11) en
aquest mon, participem ja per la fe
de la plenitud de la vida ressuscitada.
El banquet eucaristic, revelant la
seva dimensio fortament
escatologica, ens ajuda en la nostra
llibertat en cami.

El banquet escatologic

31. Reflexionant sobre aquest
misteri, podem dir que, amb la seva
vinguda, Jesus s'ha posat en relacio
amb l'expectativa del poble d'Israel,
de tota la humanitat i, en el fons, de
la creacio mateixa. Amb la seva
donacio, ha inaugurat objectivament
el temps escatologic. Crist ha vingut
per congregar al Poble de Déu
dispers (cf. Jn 11,52), manifestant
clarament la intencio de reunir la
comunitat de l'alianca, per complir
les promeses que Déu va fer als
antics pares (cf. Jr 23,3; 31,10; Lc



1,55.70). En la crida dels Dotze, que
té una clara relacié amb les dotze
tribus d'Israel, i en el manament que
els hi fa en 1'ultim Sopar, abans de la
seva Passié redemptora, de celebrar
el seu memorial, Jesus ha manifestat
que volia traslladar a tota la
comunitat fundada per Ell la tasca de
ser, en la historia, signe 1 instrument
d'aquesta reunio escatologica,
iniciada en Ell. Aixi doncs, en cada
Celebracio eucaristica es realitza
sacramentalment la reunio
escatologica del Poble de Déu. El
banquet eucaristic és per a nosaltres
una anticipacio real del banquet
final, anunciat pels profetes (cf. Is
25,6-9) 1 descrit al Nou Testament
com «les noces de ’Anyell» (Ap
19,7-9), que s'ha de celebrar en
l'alegria de la comunio dels sants.100

Oracio pels difunts

32. La Celebraci6 eucaristica, en la
que anunciem la mort del Senyor,



proclamem la seva resurreccio, a
I'espera de la seva vinguda, és
penyora de la gloria futura en la qual
seran glorificats també els nostres
cossos. L'esperanca de la resurreccio
de la carn i la possibilitat de trobar
de nou, cara a cara, als qui ens han
precedit en el signe de la fe,
s'enforteix en nosaltres mitjangant la
celebracio del Memorial de la nostra
salvacid. En aquesta perspectiva, junt
amb els Pares sinodals, voldria
recordar a tots els fidels la
importancia de 1'oraci6 de sufragi
pels difunts, i en particular la
celebracio de santes Misses per a ells,
101 perque, una vegada purificats,
arribin a la visio beatifica de Déu. En
descobrir la dimensio escatologica
que té I'Eucaristia, celebrada i
adorada, ens sentim acompanyats en
el nostre cami i confortats amb
I'esperanca de la gloria (cf. Rm 5,2; Tt
2,13).

L’Eucaristia i la Mare de Déu



33. La relacio entre ’Eucaristia 1 cada
sagrament, i el significat escatologic
dels sants Misteris, ofereixen en el
seu conjunt el perfil de la vida
cristiana, cridada a ser en tot
moment culte espiritual, ofrena
d’ella mateixa agradable a Déu. I si
bé és cert que tots nosaltres estem
encara en cami cap al ple
compliment de la nostra esperanca,
aixo no treu que ara ja no puguem
reconeixer, amb gratitud, que tot allo
que Déu ens ha donat troba
realitzacio perfecta en la Verge
Maria, Mare de Déu i Mare nostra: la
seva Assumpcio al cel en cos i anima
és per a nosaltres un signe segur
d’esperanca, ja que, com a peregrins
en el temps, ens indica la meta
escatologica que el sagrament de
I’Eucaristia ens fa pregustar ja des
d’ara.

En Maria Santissima veiem també
perfectament realitzada la manera
sacramental amb qué Déu, en la seva



iniciativa salvadora, s'apropa i
implica la criatura humana. Maria de
Natzaret, des de I'Anunciacio a la
Pentecosta, apareix com la persona
la llibertat de la qual esta totalment
disponible a la voluntat de Déu. La
seva Immaculada Concepcio es
manifesta propiament en la docilitat
incondicional a la Paraula divina. La
fe obedient és la forma que assumeix
la seva vida en cada instant davant
de l'accié de Déu. Verge a l'escolta,
viu en plena sintonia amb la voluntat
divina; conserva al seu cor les
paraules que li vénen de Déu i,
formant amb elles com un mosaic,
aprén a comprendre-les més a fons
(cf. Lc 2,19.51). Maria és la gran
creient que, plena de confianga, es
posa a les mans de Déu, i s’abandona
a la seva voluntat.102 Aquest misteri
s'intensifica fins i tot en arribar a la
total implicaci6 en la missio
redemptora de Jesus. Com ha afirmat
el Concili Vatica II, «la
Benaventurada Verge va avancar en



la peregrinacio de la fe i va mantenir
fidelment la unié amb el seu Fill fins
a la creu. Alla, per voluntat de Déu,
va estar dempeus (cf. Jn 19,25), va
sofrir intensament amb el seu Fill i es
va unir al seu sacrifici amb cor de
Mare que, plena d'amor, donava el
seu consentiment a la immolacié del
seu Fill com a victima. Finalment,
Jesucrist, agonitzant en la creu, la va
donar com a mare al deixeble amb
aquestes paraules: Dona, aqui tens el
teu fill ».103 Des de ’Anunciaci6 fins
a la Creu, Maria és aquella que acull
la Paraula que es va fer carn en ella i
que emmudeix en el silenci de la
mort. Finalment, ella és qui rep als
seus bracos el cos lliurat, ja exanime,
d'Aquell que de veritat ha estimat els
seus «fins a 'extrem» (Jn 13,1).

Per aixo, cada vegada que en la
Liturgia eucaristica ens apropem al
Cosila Sang de Crist, ens dirigim
també a Ella que, adherint-se
plenament al sacrifici de Crist, I'ha



acollit per a tota 1'Església. Els Pares
sinodals han afirmat que «Maria
inaugura la participacio de I'Església
en el sacrifici del Redemptor».104
Ella és la Immaculada que acull
incondicionalment el do de Déu i,
d'aquesta manera, s'associa a l'obra
de la salvacio. Maria de Natzaret,
icona de I'Església naixent, és el
model de com cadascun de nosaltres
esta cridat a rebre el do que Jesus fa
d’ell mateix en 1'Eucaristia.

SEGONA PART.

EUCARISTIA, MISTERI QUE S"HA DE
CELEBRAR «Us ho ben asseguro: no és
Moisés qui us ha donat el pa del cel; és
el meu Pare qui us dona l'auténtic pa
del cel» (Jn 6,32) Lex orandi i lex
credendi

34. El Sinode dels Bisbes ha
reflexionat molt sobre la relacié
intrinseca entre fe eucaristica i
celebracid, posant en relleu el nexe
entre lex orandi i lex credendi, 1



subratllant la primacia de 1'accio
littrgica. Fs necessari viure
I'Eucaristia com misteri de fe
celebrat auténticament, tenint
consciéencia clara de que «l'intellectus
fidei esta originariament sempre en
relacio amb l'accio liturgica de
I'Església».105 En aquest ambit, la
reflexio teologica mai no pot
prescindir de l'orde sacramental
instituit per Crist mateix. D'altra
banda, I'accid liturgica mai no pot ser
considerada genericament,
prescindint del misteri de la fe. En
efecte, la font de la nostra fe i de la
liturgia eucaristica és el mateix
esdeveniment: la donacio que Crist
ha fet d’ell mateix en el Misteri
pasqual.

Bellesa i liturgia

35. La relacio entre el misteri cregut i
celebrat es manifesta de manera
peculiar en el valor teologic i liturgic
de la bellesa. En efecte, la liturgia,



com també la Revelacid cristiana,
esta vinculada intrinsecament amb
la bellesa: és veritatis splendor. En la
liturgia resplendeix el Misteri
pasqual mitjancant el qual Crist
mateix ens atreu cap a ell i ens crida
a la comunid. En Jesus, com solia dir
sant Bonaventura, contemplem la
bellesa i I’esplendor dels origens.106
Aquest atribut a que ens referim no
és mer esteticisme sin6 la manera en
la qual ens arriba, ens fascina i ens
captiva la veritat de I'amor de Déu en
Crist, fent-nos sortir de nosaltres
mateixos i atraient-nos aixi cap a la
nostra veritable vocacio: I’amor.107
Ja a la creacio, Déu es deixa
entreveure en la bellesa i I'harmonia
del cosmos (cf. Sb 13,5; Rm 1,19-20).
Trobem després a I'Antic Testament
grans signes de l'esplendor de la
poténcia de Déu, que es manifesta
amb la seva gloria a través dels
prodigis fets al poble elegit (cf. Ex 14;
16,10; 24,12-18; Nm 14,20-23). Al Nou
Testament s'arriba definitivament a



aquesta epifania de bellesa en la
revelacio de Déu en Jesucrist.108 Ell
és la plena manifestacio de la gloria
divina. En la glorificacio del Fill
resplendeix i es comunica la gloria
del Pare (cf. Jn 1,14; 8,54; 12,28; 17,1).
Tanmateix, aquesta bellesa no és una
simple harmonia de formes; «E1 més
bell de tots els homes» (S1 45 [44], 3)
és, també misteriosament, qui no té
«figura ni bellesa que es fes admirar
[...], semblant a aquells que ens
repugna de mirar» (Is 53,2). Jesucrist
ens ensenya com la veritat de 'amor
sap també transfigurar el misteri fosc
de la mort en la llum radiant de la
resurreccio. Aqui la resplendor de la
gloria de Déu supera tota bellesa
mundana. La veritable bellesa és
I'amor de Déu que s'ha revelat
definitivament en el Misteri pasqual.

La bellesa de la liturgia és part
d'aquest misteri; és expressio
eminent de la gloria de Déu i, en cert
sentit, un esguard del Cel sobre la



terra. El memorial del sacrifici
redemptor porta en ell mateix els
trets d'aquella resplendor de Jesus de
la qual ens n’han donat testimoni
Pere, Jaume i Joan quan el Mestre, de
cami cap a Jerusalem, va voler
transfigurar-se davant d'ells (cf. Mc
9,2). La bellesa, per tant, no és un
element decoratiu de l'accid liturgica;
és més aviat un element constitutiu,
ja que és un atribut de Déu mateix i
de la seva revelacio. Conscients de tot
aixo, hem de posar gran atencio
perque l'accio liturgica resplendeixi
segons la seva propia naturalesa.

La celebracio eucaristica, obra del
«Christus totus»

Christus totus in capite et in corpore

36. La bellesa intrinseca de la liturgia
té com a subjecte propi Crist
ressuscitat i glorificat en I'Esperit
Sant que, en la seva actuacio, inclou
a I’Església.109 Des d’aquesta
perspectiva, és molt suggestiu



recordar les paraules de sant Agusti
que descriu eloquentment aquesta
dinamica de fe propia de I'Eucaristia.
El gran sant d'Hipona, referint-se
precisament al Misteri eucaristic,
posa en relleu com Crist mateix ens
assimila: «Aquest pa que vosaltres
veieu sobre 'altar, santificat per la
paraula de Déu, és el cos de Crist.
Aquest calze, més ben dit, el que
conté el calze, santificat per la
paraula de Déu, és sang de Crist. Per
mitja d'aquestes coses va voler el
Senyor deixar-nos el seu cos i la seva
sang, que va vessar per a la remissio
dels nostres pecats. Sil'heu rebut
dignament, vosaltres sou allo mateix
que heu rebut».110 Per tant, «no
solament ens hem convertit en
cristians, sind en Crist mateix».111
Podem contemplar aixi l'accio
misteriosa de Déu que comporta la
unitat profunda entre nosaltresiel
Senyor Jesus: «En efecte, no s'ha de
creure que el Crist sigui el cap sense



ser també al cos, sino que és tot
sencer, el cap iel cos».112

Eucaristia i Crist ressuscitat

37.]Ja que la liturgia eucaristica és
essencialment actio Dei que ens
uneix a Jesus a través de I'Esperit, el
seu fonament no esta sotmes al
nostre arbitri ni pot cedir a la pressio
de la moda del moment. En aixo
també és valida l'afirmacio
indiscutible de sant Pau: «De
fonament, ningd no en pot posar cap
altre fora del que esta posat, que és
Jesucrist » (1 Co 3,11). L'Apostol dels
gentils ens assegura a mes que, pel
que fa referéncia a 1'Eucaristia, no
ens transmet la seva doctrina
personal, sing el que ell ha rebut (cf.
1 Co 11,23). En efecte, la celebraci6
de I'Eucaristia implica la Tradicié
viva. A partir de l'experiencia del
Ressuscitat i de I'efusio de 1'Esperit
Sant, I'Església celebra el Sacrifici
eucaristic obeint el mandat de Crist.



Per aquest motiu, des del
comencament, la comunitat cristiana
es reuneix el dia del Senyor per a la
fractio panis. El dia en que Crist ha
ressuscitat d'entre els morts,
diumenge, és també el primer dia de
la setmana, el dia que segons la
tradicio veterotestamentaria
representava el principi de la
creacio. Ara, el dia de la creacid s'ha
convertit en el dia de la «nova
creacio», el dia del nostre
alliberament en qué commemorem
Crist mort i ressuscitat.113

Ars celebrandi

38. En els treballs sinodals s'ha
insistit diverses vegades en la
necessitat de superar qualsevol
possible separacio entre l'ars
celebrandi, és a dir, 1'art de celebrar
rectament, i la participacio6 plena,
activa i fructuosa de tots els fidels.
Efectivament, la primera manera
amb que s'afavoreix la participacio



del Poble de Déu en el Ritu sagrat és
l'adequada celebracio del Ritu
mateix. L'ars celebrandi és la millor
premissa per a l'actuosa participatio.
114 L’ars celebrandi prové de
I'obediéncia fidel a les normes
litargiques en la seva plenitud, ja que
és precisament aquesta manera de
celebrar la que assegura des de fa
dos mil anys la vida de fe de tots els
creients, els quals estan cridats a
viure la celebracié com a Poble de
Déu, sacerdoci real, nacio santa (cf. 1
P 2,4-5.9). 115

El bisbe, liturg per excel-lencia

39. Si bé és cert que tot el Poble de
Déu participa en la Liturgia
eucaristica, en el correcte ars
celebrandi hi tenen un paper
imprescindible els qui han rebut el
sagrament de 1'Orde. Bisbes,
sacerdots i diaques, cada un segons
el seu propi grau, han de considerar
la celebraci6 com el seu deure



principal.116 En primer lloc el Bisbe
diocesa: en efecte, ell, com a «primer
dispensador dels misteris de Déu a
I'Església particular a ell confiada, és
el guia, el promotor i custodi de tota
la vida liturgica».117 Tot aixo0 és
decisiu per a la vida de 1'Església
particular, no solament perque la
comuni6 amb el Bisbe és la condicio
perque tota celebracio al seu territori
sigui legitima, sino també perque ell
mateix és per excel-léncia el liturg de
la seva propia Església.118 A ell
correspon salvaguardar la unitat de
les celebracions a la seva diocesi. Per
tant, ha de ser un «compromis del
Bisbe fer que els preveres, diaques i
els fidels comprenguin cada vegada
millor el sentit autentic dels ritus i
els textos liturgics, 1 aixi siguin
conduits vers una celebracio de
I'Eucaristia activa i fructuosa».119 En
particular, exhorto a complir tot allo
que és necessari perque les
celebracions liturgiques oficiades pel
Bisbe a l'església Catedral respectin



plenament l'ars celebrandi, de
manera que puguin ser considerades
com a model per a totes les esglésies
del seu territori.120

Elrespecte pels llibres liturgics i la
riquesa dels signes

40. Per tant, en subratllar la
importancia de l'ars celebrandi, es
posa en relleu el valor de les normes
liturgiques.121 L’ars celebrandi ha
d'afavorir el sentit del sagratil'us de
les formes exteriors que hi eduquen,
com, per exemple, I'harmonia del
ritu, els ornaments liturgics, la
decoracio i el lloc sagrat. Afavoreix la
celebracio eucaristica que els
sacerdots i els responsables de la
pastoral litargica s'esforcin a donar a
coneixer els llibres liturgics vigents i
les respectives normes, facin
ressaltar les grans riqueses de
I'Ordenacio General del Missal Roma
ide1l'Ordenacio6 de les Lectures de la
Missa. En les comunitats eclesials es



dona potser per descomptat que es
coneixen i aprecien, pero sovint no
és aixi. En realitat, sOn textos que
contenen riqueses que custodien i
expressen la fe, aixi com el cami del
Poble de Déu al llarg de dos
mil-lennis d'historia. Per a una
adequada ars celebrandi és
igualment important l'atencio a totes
les formes de llenguatge previstes
per la liturgia: paraula i cant, gests i
silencis, moviment del cos, colors
liturgics dels ornaments. En efecte, la
liturgia té per la seva naturalesa una
varietat de formes de comunicacio
que inclouen tot 1'ésser huma. La
senzillesa dels gests 1 la sobrietat dels
signes, realitzats en l'ordre i en els
temps previstos, comuniquen i
atreuen més que l'artificiositat
d'afegits inoportuns. L'atencio i
I'obediéncia de l'estructura propia
del ritual, alhora que manifesten el
reconeixement del caracter de
I'Eucaristia com a do, expressen la
disposicio del ministre per acollir



amb docil gratitud 1'esmentat do
inefable.

L’art al servei de la celebracio

41. La relacio profunda entre la
bellesa i la liturgia ens porta a
considerar amb atencio totes les
expressions artistiques que es posen
al servei de la celebraci6.122 Un
element important de l'art sacre és
certament l'arquitectura de les
esglésies, 123 en les quals ha de
ressaltar la unitat entre els elements
propis del presbiteri: altar, crucifix,
tabernacle, ambd, seu. Referent a
aixo, s'ha de tenir present que
I'objectiu de 'arquitectura sacra és
oferir a I'Església, que celebra els
misteris de la fe, en particular
I'Eucaristia, l'espai més apte per al
desenvolupament adequat de la seva
accio liturgica.124 En efecte, la
naturalesa del temple cristia es
defineix per l'accio litdrgica mateixa,
que implica la reunio dels fidels



(ecclesia), els quals son les pedres
vives del temple (cf. 1 P 2,5).

El mateix principi val per a tot l'art
sacre, especialment la pintura i
I'escultura, en els quals la iconografia
religiosa s'ha d'orientar a la
mistagogia sacramental. Un
coneixement profund de les formes
que l'art sacre ha produit al llarg dels
segles pot ser de gran ajuda per als
que tenen la responsabilitat
d'encomanar a arquitectes i a artistes
obres relacionades amb l'acci6
liturgica. Per tant, és indispensable
que en la formacio dels seminaristes
i dels sacerdots s'inclogui la historia
de l'art com a matéria important,
amb especial referencia als edificis
de culte, segons les normes
liturgiques. Es necessari que en tot
allo que concerneix a I'Eucaristia, hi
hagi gust per la bellesa. També s'han
de respectar i tenir cura dels
ornaments, la decoracio, els vasos
sagrats, perque tots junts i disposats



de manera organica i ordenada entre
ells, alimentin la sorpresa pel misteri
de Déu, manifestin la unitat de la fe i
reforcin la devocio.125

El cant liturgic

42. En l'ars celebrandi hi exerceix un
paper important el cant liturgic.126
Amb rad afirma sant Agusti en un
famos sermo: «L'’home nou coneix el
cantic nou. El cantar és funcio
d'alegria i, si ho considerem
atentament, funcio d'amor».127 El
Poble de Déu reunit per a la
celebracio canta les lloances de Déu.
L'Església, en la seva bimil-lenaria
historia, ha compost i continua
component musica i cants que son
un patrimoni de fe i d'amor que no
s'ha de perdre. Certament, no podem
dir que en la liturgia serveix
qualsevol cant. Cald'evitar la facil
improvisacio o la introduccio de
géneres musicals no respectuosos
amb el sentit de la liturgia. Com



element liturgic, el cant ha d’estar
d'acord amb la identitat propia de la
celebracio.128 Per tant, tot - el text, la
melodia, 1'execucio6 - ha de
correspondre al sentit del misteri
celebrat, a les parts del ritu i als
temps litargics.129 Finalment, si bé
s'han de tenir en compte les diverses
tendencies i tradicions, molt lloables,
desitjo, com han demanat els Pares
sinodals, que es valori
adequadament el cant gregorial30
com a cant propi de la liturgia
romana.131

L’estructura de la celebracio
eucaristica

43. Després d'haver recordat els
elements basics de l'ars celebrandi
destacats en els treballs sinodals,
voldria cridar l'atencié de manera
més concreta sobre algunes parts de
I'estructura de la celebracid
eucaristica que requereixen una
especial cura en el nostre temps, per



tal re restar fidels a la intencid
profunda de renovacio liturgica
desitjada pel Concili Vatica II, en
continuitat amb tota la gran tradicio
eclesial.

Unitat intrinseca de I’accio liturgica

44. Abans que res, cal considerar la
unitat intrinseca del ritu de la santa
Missa. S'ha d'evitar que, tant en la
catequesi com en la forma de
celebracio, es doni lloc a una visio
juxtaposada de les dues parts del
ritu. La litargia de la Paraulaila
liturgia eucaristica -a més dels ritus
d'introducci6 i conclusio- «estan
estretament unides entre si i formen
un unic acte de culte».132 En efecte,
la Paraula de Déu il'Eucaristia estan
intrinsecament unides. Escoltant la
Paraula de Déu neix o s'enforteix la
fe (cf. Rm 10,17); en I'Eucaristia, el
Verb fet carn se'ns déna com a
aliment espiritual.133 Aixi doncs, «I’
Església rep i ofereix als fidels el Pa



de vida a les dues taules de la
Paraula de Déu i del Cos de Crist».134
Per tant, s'ha de tenir constantment
present que la Paraula de Déu, que
I'Església llegeix i proclama en la
liturgia, porta a I'Eucaristia com el
seu fi connatural.

La liturgia de la Paraula

45. Junt amb el Sinode, demano que
la liturgia de la Paraula es prepari i
es visqui sempre de manera
adequada. Per tant, recomano
vivament que en la liturgia es posi
gran atencio a la proclamacio de la
Paraula de Déu per part de lectors
ben instruits. Mai no oblidem que
«quan es llegeixen a 1'Església les
Sagrades Escriptures, Déu mateix
parla al seu Poble, i Crist, present en
la seva paraula, anuncia I'Evangeli».
135 Si les circumstancies ho
aconsellen, es pot pensar en unes
breus municions que ajudin els fidels
a una millor disposicid. Per



comprendre-la bé, la Paraula de Déu
ha de ser escoltada i acollida amb
esperit eclesial i ser conscients de la
seva unitat amb el Sagrament
eucaristic. En efecte, la Paraula que
anunciem i escoltem és el Verb fet
carn (cf. Jn 1,14), i fa referéncia
intrinseca a la persona de Cristia la
seva permanéncia de manera
sacramental. Crist no parla en el
passat, sino en el nostre present, ja
que Ell mateix esta present en l'accio
litargica. En aquesta perspectiva
sacramental de la revelacio cristiana,
136 el coneixement i l'estudi de la
Paraula de Déu ens permet apreciar,
celebrar i viure millor I'Eucaristia.
Referent a aixo, s'aprecia en tota la
seva veritat 'afirmacio segons la
qual «desconéixer I'Escriptura és
desconéixer Crist».137

Per aconseguir tot aixo0 és necessari
ajudar els fidels a apreciar els tresors
de la Sagrada Escriptura en el
leccionari, mitjangant iniciatives



pastorals, celebracions de la Paraula
ila lectura meditada (lectio divina).
Tampoc no s'ha d'oblidar promoure
les formes d'oracié conservades en la
tradicid, la Liturgia de les Hores,
sobre tot Laudes, Vigilies, Completes i
també les celebracions de vigilies. El
rés dels Salms, les lectures bibliques i
les de la gran tradicio de 1I'Ofici divi
poden portar a una experiencia
profunda de 1'esdeveniment de Crist i
de 'economia de la salvacio, que a la
vegada poden enriquir la
comprensio i la participacio en la
celebracio eucaristica.138

L’homilia

46. La necessitat de millorar la
qualitat de 'homilia esta en relacio
amb la importancia de la Paraula de
Déu. En efecte, aquesta «és part de
I'accio liturgica»; 139 té la comesa
d'afavorir una millor comprensio i
eficacia de la Paraula de Déu en la
vida dels fidels. Per aixo els ministres



ordenats han de «preparar I'homilia
amb cura, basant-se en un
coneixement adequat de la Sagrada
Escriptura».140 Han d'evitar-se
homilies genériques o abstractes. En
particular, demano als ministres un
esforc perqué I'homilia posi la
Paraula de Déu proclamada en
estreta relacio amb la celebracio
sacramental141 i amb la vida de la
comunitat, de manera que la Paraula
de Déu sigui realment aliment i vigor
de la Iglesia.142 Cal tenir present,
per tant, la finalitat catequetica i
exhortativa de 1'homilia. Es
convenient que, partint del
leccionari triennal, es prediquin als
fidels homilies tematiques que, al
llarg de I'any litargic, tractin els
grans temes de la fe cristiana, segons
el que el Magisteri proposa en els
quatre «pilars» del Catecisme de
I'Església Catolica i en el seu recent
Compendi: la professio de fe, la
celebracio del misteri cristia, la vida
en Crist i I'oracid cristiana.143



Presentaci6 de les ofrenes

47. Els Pares sinodals han posat
també la seva atencio en la
presentacio de les ofrenes. Aquesta
no és només un «interval» entre la
liturgia de la Paraula i I'eucaristica.
Entre altres raons, perque aixo faria
perdre el sentit d'un unic ritu amb
dues parts interrelacionades. En
realitat, aquest gest humil i senzill té
un sentit molt gran: en el paiel vi
que portem a l'altar tota la creacio és
assumida per Crist Redemptor per a
ser transformada i presentada al
Pare.144 En aquest sentit, portem
també a l'altar tot el sofriment i el
dolor del mdn, conscients que tot és
precios als ulls de Déu. Aquest gest,
per ser viscut en el seu auténtic
significat, no necessita ser emfatitzat
amb afegiments superflus. Permet
valorar la col-laboracio originaria
que Déu demana a I'home per
realitzar en ell I'obra divina i donar
aixi ple sentit al treball huma, que



mitjancant la celebracio eucaristica
s'uneix al sacrifici redemptor del
Crist.

La pregaria eucaristica

48. La Pregaria eucaristica és «el
moment central i cimal de tota la
celebracio».145 La seva importancia
mereix ser subratllada
adequadament. Les diverses
Pregaries eucaristiques que hi ha al
Missal ens han estat transmeses per
la tradicid viva de 1'Església i es
caracteritzen per una riquesa
teologica i espiritual inesgotables.
S'ha de procurar que els fidels les
apreciin. L'Ordenacio General del
Missal Roma ens ajuda en aixo,
recordant-nos els elements
fonamentals de tota Pregaria
eucaristica: accio de gracies,
aclamacio, epiclesi, relat de la
institucio i consagracio, anamnesi,
oblacid, intercessio i doxologia
conclusiva.146 En particular,



'espiritualitat eucaristica i la reflexid
teologica s'il'luminen en contemplar
la profunda unitat de 'anafora, entre
la invocacio de I'Esperit Sant i el relat
de la institucid,147 en el que «es
realitza el sacrifici que el mateix
Crist va instituir en 1'altim Sopar».
148 En efecte, «I’Església, per mitja
de determinades invocacions,
implora la forga de 1'Esperit Sant
perque els dons que han presentat
els homes quedin consagrats, és a
dir, es converteixin en el Cosila
Sang de Crist, i perqueé la victima
immaculada que es rebra en la
Comunio sigui per a la salvacio dels
qui la reben».149

Ritu de la pau

49. L'Eucaristia és per la seva
naturalesa sagrament de pau.
Aquesta dimensi6 del misteri
eucaristic s'expressa en la celebracio
liturgica de manera especifica amb el
ritu de la pau. Es tracta



indubtablement d'un signe de gran
valor (cf. Jn 14,27). En el nostre
temps, tan ple de conflictes, aquest
gest adquireix, també des del punt de
vista de la sensibilitat comuna, un
relleu especial, ja que I'Església sent
cada vegada més com a tasca propia
demanar a Déu el do de la pauila
unitat per a ella mateixa i per a tota
la familia humana. La pau és
certament un anhel irreprimible al
cor de tots. L'Església es fa portaveu
de la peticid de pau i reconciliacid
que sorgeix de 1'anima de tota
persona de bona voluntat, dirigint-la
a Aquell que «és la nostra pau » (Ef
2,14), 1 que pot pacificar els pobles i
els individus encara que fracassin les
iniciatives humanes. Per aixo es
compren la intensitat amb que es viu
frequentment el ritu de la pau en la
celebracio liturgica. Sobre aixo,
tanmateix, durant el Sinode dels
Bisbes s'ha vist la conveniéencia de
moderar aquest gest, que pot
adquirir expressions exagerades,



provocant certa confusio en
I'assemblea precisament abans de la
Comunid. Seria bo de recordar que
l'alt valor del gest no queda minvat
per la sobrietat necessaria per tal de
mantenir un clima adequat a la
celebracid, per exemple buscant una
manera de limitar l'intercanvi de la
pau als més propers.150

Distribucio i recepci6 de I’Eucaristia

50. Un altre moment de la celebracio,
al qual cal fer referéncia, és la
distribucio i1 recepcio de la santa
Comuni6. Demano a tots, en
particular als ministres ordenats i als
qui, degudament preparats, estan
autoritzats per al ministeri de
distribuir 1'Eucaristia en cas de
necessitat real, que facin el possible
perque el gest, en la seva senzillesa,
correspongui al seu valor de
trobament personal amb el Senyor
Jesus en el Sagrament. Pel que fa a
les prescripcions per a una praxi



correcta, em remeto als documents
publicats recentment.151 Totes les
comunitats cristianes han d'atenir-se
fidelment a les normes vigents,
veient en elles l'expressio de la fe i
I'amor que tothom ha de tenir
respecte a aquest sublim Sagrament.
Tampoc no es pot descuidar el temps
precids d'accio de gracies després de
la Comunio: a més d'un cant oportu,
pot ser també molt util romandre
recollit en silenci.152

A aquest proposit, voldria cridar
'atencio sobre un problema pastoral
amb que ens trobem freqientment
en el nostre temps. Em refereixo al
fet que en algunes circumstancies,
com per exemple en les santes Misses
celebrades en ocasié de casaments,
funerals o esdeveniments analegs, a
més de fidels practicants, assisteixen
també a la celebracio altres que
potser no s'apropaven a l'altar des de
fa anys, o potser estan en una
situacio de vida que no els permet



rebre els sagraments. Altres vegades
succeeix que hi son presents
persones d'altres confessions
cristianes o fins i tot d'altres
religions. Situacions similars es
produeixen també en esglésies que
son lloc de visita, sobretot en les
ciutats amb important patrimoni
artistic. En aquests casos, hom
compren la necessitat d'usar
expressions breus i eficaces per fer
arribar a tots el sentit de la comunio
sacramental i les condicions per
rebre-la. On es donin situacions en
les quals no sigui possible garantir
que I’exposicio ha tingut la claredat
deguda sobre el significat de
I'Eucaristia, cal considerar la
conveniencia de substituir
I'Eucaristia amb una celebracio de la
Paraula de Déu.153

El comiat: «Ite, missa est»

51. Voldria deturar-me ara en el que
els Pares sinodals han dit sobre la



salutaci6 de comiat al final de la
Celebracio eucaristica. Després de la
benediccid, el diaca o el sacerdot
acomiada el poble amb les paraules:
Ite, missa est. En aquesta salutacio
podem apreciar la relacio entre la
Missa celebrada i la missio cristiana
al mon. En I'antiguitat, «missa»
significava simplement «acabada».
Tanmateix, en 1'ds cristia ha adquirit
un sentit cada vegada més profund.
L'expressio «missa» es transforma,
en realitat, en «missio». Aquesta
salutacid expressa sinteticament la
naturalesa missionera de 1'Església.
Per tant, convé ajudar el Poble de
Déu a aprofundir en aquesta
dimensio constitutiva de la vida
eclesial amb el recolzament de la
liturgia. En aquest sentit, seria util
disposar de textos degudament
aprovats per l'oracio dels fidels i la
benediccio final que expressessin
I'esmentada relacio.154

Actuosa participatio



Auténtica participacid

52. El Concili Vatica II va posar un
emfasi particular en la participacio
activa, plena i fructuosa de tot el
Poble de Déu en la celebracio
eucaristica.155 Certament, la
renovacio duta a terme en aquests
anys ha afavorit notables progressos
en la direccio desitjada pels Pares
conciliars. Pero no hem d'ocultar el
fet que, de vegades, ha sorgit alguna
incomprensio precisament sobre el
sentit d'aquesta participacio. Per
tant, convé deixar clar que amb
aquesta paraula no es vol fer
referencia a una simple activitat
externa durant la celebracid. En
realitat, la participacio activa
desitjada pel Concili s'ha de
comprendre en termes més
substancials, que parteix d'una major
presa de consciencia del misteri que
se celebra i de la seva relacié amb la
vida quotidiana. Continua sent
totalment valida la recomanacio de



la Constitucio conciliar Sacrosanctum
Concilium, que exhorta els fidels a no
assistir a la liturgia eucaristica «com
espectadors muts o estranys», sino a
participar «conscient, pietosament i
activament a l'accio sagrada».156 El
Concili continua la reflexio: que els
fidels, «instruits per la Paraula de
Déu, refacin les seves forces en el
banquet del Cos del Senyor, donin
gracies a Déu, aprenguin a oferir-se
ells mateixos en oferir 1'hostia
immaculada no solament per mans
del sacerdot, sin6 també juntament
amb ell, 1 es perfeccionin dia a dia,
per mitja del Crist Mediador, en la
unitat amb Déu i entre ells».157

Participacio i ministeri sacerdotal

53. La bellesa i harmonia de I'accio
liturgica es manifesten de manera
significativa en I'ordre amb el qual
cada un esta cridat a participar
activament. Aixo comporta el
reconeixement de les diverses



funcions jerarquiques implicades en
la celebracié mateixa. Es util
recordar que, per ella mateixa, la
participacio activa no és el mateix
que exercir un ministeri particular.
Sobretot, no ajuda a la participacio
activa dels fidels una confusio
ocasionada per la incapacitat de
distingir les diverses funcions que
corresponen a cadascu en la
comunio eclesial.158 En particular,
és precis que hi hagi claredat sobre
les tasques especifiques del sacerdot.
Aquest és, com testimonia la tradicio
de I'Església, qui presideix de manera
insubstituible tota la celebracio
eucaristica, des de la salutacio inicial
fins a la benediccio final. En virtut de
I'Orde sagrat que ha rebut, ell
representa Jesucrist, cap de 1'Església
1, en la manera que li és propia,
també a 1'Església mateixa.159 En
efecte, tota celebracio de 1'Eucaristia
esta dirigida pel Bisbe, «sigui
personalment o pels preveres, els
seus col-laboradors».160 Es ajudat



pel diaca, que té algunes funcions
especifiques en la celebracio:
preparar l'altar i donar servei al
sacerdot, proclamar 1'Evangeli,
predicar eventualment I'homilia,
enunciar les intencions en l'oracio
universal, distribuir 1'Eucaristia als
fidels.161 En relacié amb aquests
ministeris vinculats al sagrament de
1'0Orde, hi ha també altres ministeris
per al servei liturgic, que exerceixen
religiosos i laics preparats, la qual
cosa cal lloar.162

Celebracio eucaristica i inculturacio

54. A partir de les afirmacions
fonamentals del Concili Vatica II, s'ha
subratllat diverses vegades la
importancia de la participacio activa
dels fidels en el Sacrifici eucaristic.
Per afavorir-la es poden permetre
algunes adaptacions apropiades per
als diversos contextos i cultures.163
El fet que hi hagi hagut alguns
abusos no disminueix la claredat



d'aquest principi, que s'ha de
mantenir d'acord amb les necessitats
reals de I'Església, que viu i celebra el
mateix misteri de Crist en situacions
culturals diferents. En efecte, el
Senyor Jesus, precisament en el
misteri de 'Encarnacio, quan va
néixer de dona com a home perfecte
(cf. Ga 4,4), esta en relacio directa no
solament amb les expectatives
expressades a I'Antic Testament, sino
també amb les de tots els pobles.
Amb aixo, Ell ha manifestat que Déu
vol trobar-nos en el nostre context
vital. Per tant, per a una participacio
més eficac dels fidels en els sants
Misteris, és util prosseguir el procés
d'inculturacié en I'ambit de la
celebracio eucaristica, tenint en
compte les possibilitats d'adaptacio
que ofereix 1'Ordenacié General del
Missal Roma,164 interpretades a la
llum dels criteris fixats per la IV
Instruccio de la Congregacio per al
Culte diviila Disciplina dels
Sagraments, Varietates legitimae, del



25 de gener de 1994,165 i de les
directrius donades pel Papa Joan Pau
IT en les Exhortacions apostoliques
post sinodals Ecclesia in Africa,
Ecclesia in America, Ecclesia in Asia,
Ecclesia in Oceania, Ecclesia in
Europa.166 Per a aconseguir aquest
objectiu, encomano a les
Conferencies Episcopals que
afavoreixin l'adequat equilibri entre
els criteris 1 normes ja publicades i
les noves adaptacions,167 sempre
d'acord amb la Seu Apostolica.

Condicions personals per una
«actuosa participatio»

55. En considerar el tema de
l'actuosa participatio dels fidels en el
ritu sagrat, els Pares sinodals han fet
ressaltar també les condicions
personals de cada persona per a una
fructuosa participacio.168 Una d'elles
és certament 1l'esperit de conversio
continua que ha de caracteritzar la
vida de cada fidel. No es pot esperar



una participacio activa en la liturgia
eucaristica quan hom hi assisteix
superficialment, sense abans
examinar la propia vida. Afavoreix
I'esmentada disposici6 interior, per
exemple, el recolliment i el silenci,
almenys uns instants abans de
comengcar la liturgia, el dejuni i, quan
sigui necessaria, la confessio
sacramental. Un cor reconciliat amb
Déu permet la veritable participacio.
En particular, és precis persuadir als
fidels que no hi pot haver una
actuosa participatio en els sants
Misteris si no es pren alhora part
activa en la vida eclesial en la seva
totalitat, la qual compren també el
compromis missioner de portar
I'amor de Crist a la societat.

Sens dubte, la plena participacio en
I'Eucaristia es dona quan ens
apropem també personalment a
l'altar per rebre la Comunio..169 No
obstant aixo, s'ha de posar atencio
perque aquesta afirmacio correcta



no indueixi a un cert automatisme
entre els fidels, com si pel sol fet
d’estar a l'església durant la liturgia
es tingui ja el dret o potser fins i tot el
deure d'apropar-se a la Taula
eucaristica. Encara que no sigui
possible apropar-se a la comunio
sacramental, la participaci6 en la
santa Missa continua sent necessaria,
valida, significativa i fructuosa. En
aquestes circumstancies, és bo
conrear el desig de la plena unié amb
Crist, practicant, per exemple, la
comunio espiritual, recordada per
Joan Pau 11170 i recomanada pels
Sants mestres de la vida espiritual.
171

Participacio dels cristians no catolics

56. En tractar el tema de la
participacio ens trobem
inevitablement amb la dels cristians
que pertanyen a Esglésies o
Comunitats eclesials que no estan en
plena comunio amb I'Església



Catolica. Referent a aixo, s'ha de dir
que la unid intrinseca que es dona
entre Eucaristia i unitat de 1'Església
ens porta a desitjar ardentment,
d'una banda, el dia en el qual
puguem celebrar conjuntament amb
tots els creients en Crist la divina
Eucaristia i expressar aixi
visiblement la plenitud de la unitat
que Crist ha volgut per als seus
deixebles (cf. Jn 17,21). D'altra banda,
el respecte que devem al sagrament
del Cos ila Sang de Crist ens
impedeix de fer d’ell un mer «mitja»
que s'usa indiscriminadament per
assolir aquesta mateixa unitat.172 En
efecte, 'Eucaristia no solament
manifesta la nostra comunio
personal amb Jesucrist, sino que
implica també la plena communio
amb I'Església. Aquest és, doncs, el
motiu pel qual, amb dolor pero no
sense esperanca, demanem als
cristians no catolics que
comprenguin i respectin la nostra
conviccid, basada en la Biblia i en la



Tradicio. Nosaltres sostenim que la
comunio eucaristica i la comunio
eclesial es corresponen tan
intimament que fa impossible,
generalment, per part dels cristians
no catolics, la participacioé en una
sense tenir l'altra. Menys sentit
tindria encara una concelebracio
propia i veritable amb ministres
d'Esglésies o Comunitats eclesials que
no estiguin en plena comunié amb
I'Església Catolica. No obstant aixo, és
veritat que, de de cara a la salvacio,
existeix la possibilitat d'admetre
individualment cristians no catolics a
I'Eucaristia, al sagrament de la
Peniténcia i a la Unci6 dels malalts.
Pero aix0 nomeés en situacions
determinades i excepcionals,
caracteritzades per condicions ben
precises.173 Aquestes estan
indicades clarament en el Catecisme
de I'Església Catolica 174 i en el seu
Compendi.175 Tothom té el deure de
seguir-les fidelment.



Participacio a través dels mitjans de
comunicacio

57. A causa del gran
desenvolupament dels mitjans de
comunicacio, la paraula
«participacio» ha adquirit un
significat més ampli que en el passat.
Tots reconeixem amb satisfaccidé que
aquests instruments ofereixen
possibilitats noves també amb
referéncia a la Celebracio
eucaristica.176 Aixo exigeix als
agents pastorals del sector una
preparacio especifica i un sentit de
responsabilitat accentuat. En efecte,
la santa Missa que es transmet per
televisié adquireix inevitablement
una certa exemplaritat. Per tant, s'ha
de posar una especial atencio en que
la celebraciod, a més de fer-se en llocs
dignes i ben preparats, respecti les
normes liturgiques.

Pel que fa referéencia al valor de la
participacio a la santa Missa que els



mitjans de comunicacio fan possible,
qui veu i sent les esmentades
transmissions ha de saber que, en
condicions normals, no compleix
amb el precepte dominical. En efecte,
el llenguatge de la imatge representa
la realitat, pero no la reprodueix per
ella mateixa.177 Si és lloable que
ancians i malalts participin a la santa
Missa festiva a través de les
transmissions radiotelevisives, no
pot dir-se el mateix de qui,
mitjancant aquestes transmissions,
volgués dispensar-se d'anar al temple
per participar a la celebracid
eucaristica en l'assemblea de
I'Església viva.

«Actuosa participatio» dels malalts

58. Tenint present la condicio dels
que no poden anar als llocs de culte
per motius de salut o edat, voldria
reclamar l'atenci6 de tota la
comunitat eclesial sobre la necessitat
pastoral d'assegurar l'assistencia



espiritual als malalts, tant als que son
a casa seva com als que estan
hospitalitzats. En el Sinode dels
Bisbes s'ha fet referéncia a ells
diverses vegades. S'ha de procurar
que aquests germans i germanes
nostres puguin rebre amb freqiiencia
la Comuni6 sacramental. En reforcar
aixi la relacié amb el Crist crucificat i
ressuscitat, podran sentir la seva
propia vida integrada plenament a la
vida i la missio de 1'Església
mitjancant I'ofrena del propi
sofriment en unio amb el sacrifici del
nostre Senyor. S'ha de reservar una
atencio particular als discapacitats; si
ho permet la seva condicio, la
comunitat cristiana ha d'afavorir la
seva participacio a la celebracio en
un lloc de culte. Per tant, s’ha de
procurar que els edificis sagrats no
tinguin obstacles arquitectonics que
impedeixin l'accés dels minusvalids.
S'ha de donar també la comunio
eucaristica, quan sigui possible, als
discapacitats mentals, batejats 1



confirmats: ells reben 1'Eucaristia
també en la fe de la familia o de la
comunitat que els acompanya.178

L’atencio als presos

59. La tradicio espiritual de I'Església,
seguint una indicacio especifica de
Crist (cf. Mt 25,36), ha reconegut en
la visita als presos una de les obres
de misericordia corporal. Els que es
troben en aquesta situacio tenen una
necessitat especial de ser visitats pel
Senyor mateix en el sagrament de
I'Eucaristia. Sentir la proximitat de la
comunitat eclesial, participar en
I'Eucaristia i rebre la santa Comunid
en un periode de la vida tan
particular i doloros pot ajudar sens
dubte al propi cami de fe i afavorir la
plena reinsercio social de la persona.
Interpretant els desigs manifestats en
I'assemblea sinodal demano a les
diocesis que, en la mesura que sigui
possible, posin els mitjans adequats
per a una activitat pastoral que



s'ocupi d'atendre espiritualment els
presos.179

Els emigrants i la seva participacio en
PEucaristia

60. En plantejar-se el problema dels
que es veuen obligats a deixar la
propia terra per diversos motius, el
Sinode ha expressat particular
gratitud als qui es dediquen a
I'atencio pastoral dels emigrants. En
aquest context, s'ha de prestar una
atencio especial als emigrants que
pertanyen a les Esglésies catoliques
orientals i que, lluny de la seva
propia casa, tenen dificultats per
participar en la liturgia eucaristica
segons el propi ritu de pertinenca.
Per aixo0, on sigui possible, cal que
se'ls concedeixi poder ser assistits
per sacerdots del seu ritu. En tot cas,
demano als Bisbes que acullin en la
caritat de Crist aquests germans. El
trobament entre els fidels de
diversos ritus pot convertir-se també



amb motiu d'enriquiment reciproc.
Penso particularment en el benefici
que pot aportar, sobretot per al
clergat, el coneixement de les
diverses tradicions.180

Les grans concelebracions

61. L'assemblea sinodal ha considerat
la qualitat de la participacio en les
grans celebracions que tenen lloc en
circumstancies particulars, en les
quals, a més d'un gran nombre de
fidels, concelebren molts sacerdots.
181 D'una banda, és facil reconeixer
el valor d'aquests moments,
especialment quan el Bisbe presideix
envoltat del seu presbiterat i dels
diaques. Per un altre, en aquestes
circumstancies es poden produir
problemes pel que fa referéncia a
I'expressio sensible de la unitat del
presbiterat, especialment en la
Pregaria eucaristicaien la
distribucio de la santa Comunid. S'ha
d'evitar que aquestes grans



concelebracions produeixin
dispersio. Per aix0, s'han de preveure
formes adequades de coordinacio i
disposar el lloc de culte de manera
que permeti als preveres i als fidels
una participacio plena i real. En tot
cas, s'’ha de tenir present que es
tracta de concelebracions de caracter
excepcional i limitades a situacions
extraordinaries.

La llengua llatina

62. Tot ’expressat anteriorment no
ha d'ofuscar el valor d'aquestes grans
liturgies. En particular, penso en les
celebracions que tenen lloc durant
les trobades internacionals, avui
cada vegada més frequients. Aquestes
han de ser valorades degudament.
Per expressar millor la unitat i
universalitat de 1'Església, voldria
recomanar el que ha suggerit el
Sinode dels Bisbes, en sintonia amb
les normes del Concili Vatica II: 182
exceptuades les lectures, I'homilia i



I'oraci6 dels fidels, seria bo que les
esmentades celebracions fossin en
llati; també es podrien resar en llati
les oracions més conegudes183 de la
tradici6 de 1'Església i, eventualment,
utilitzar cants gregorians. Més en
general, demano que els futurs
sacerdots, des del temps del
seminari, es preparin per
comprendre i celebrar la santa Missa
en llati, a més d'utilitzar textos llatins
i cantar en gregoria; es procurara
que els mateixos fidels coneguin les
oracions més comunes en llati i que
cantin en gregoria algunes parts de
la liturgia.184

Celebracions eucaristiques en petits
grups

63. Una situacio molt diferent és la
que es dona en algunes
circumstancies pastorals en les quals,
precisament per a aconseguir una
participacio més conscient, activa i
fructuosa, s'afavoreixen les



celebracions en petits grups. Fins i
tot reconeixent el valor formatiu que
tenen aquestes iniciatives, convé
precisar que han d'estar en
harmonia amb el conjunt del
projecte pastoral de la diocesi. En
efecte, les esmentades experiéncies
perdrien el seu caracter pedagogic si
se les considerés com antagonistes o
paral-leles respecte la vida de
I'Església particular. Referent a aixo,
el Sinode ha subratllat alguns criteris
a queé atenir-se: els grups petits han
de servir per unificar la comunitat
parroquial, no per fragmentar-la;
aixo ha de ser avaluat en la praxi
concreta; aquests grups han
d'afavorir la participacio fructuosa
de tota I'assemblea i preservar en la
mesura possible la unitat de cada
familia en la vida liturgica.185

La celebracio participada
interiorment

Catequesi mistagogica



64. La gran tradicio liturgica de
I'Església ens ensenya que, per a una
participacio fructuosa, és necessari
esforcar-se a correspondre
personalment al misteri que se
celebra mitjancant I'oferiment a Déu
de la propia vida, en unié amb el
sacrifici de Crist per la salvacio del
mon sencer. Per aquest motiu, el
Sinode dels Bisbes ha recomanat que
els fidels tinguin una actitud
coherent entre les disposicions
interiors i els gests i les paraules. Si
faltés aquesta, les nostres
celebracions, per molt animades que
fossin, correrien el risc de caure en el
ritualisme. Aixi doncs, s'ha de
promoure una educacio en la fe
eucaristica que disposi els fidels a
viure personalment el que se celebra.
Davant de la importancia essencial
d'aquesta participatio personal i
conscient, quins poden ser els
instruments formatius idonis?
Referent a aixo, els Pares sinodals
han proposat unanimement una



catequesi de caracter mistagogic que
porti els fidels a endinsar-se cada
vegada més en els misteris celebrats.
186 En particular, pel que es refereix
a la relacio entre l'ars celebrandi
il'actuosa participatio, s’ha d'afirmar
abans que res que «la millor
catequesi sobre 1'Eucaristia és
I'Eucaristia mateixa ben celebrada».
187 En efecte, per la seva propia
naturalesa, la liturgia té una eficacia
propia per introduir els fidels en el
coneixement del misteri celebrat.
Precisament per aixo, l'itinerari
formatiu del cristia en la tradicio més
antiga de 1'Església, fins i tot sense
descuidar la comprensio sistematica
dels continguts de la fe, va tenir
sempre un caracter d'experiéncia, en
el qual era determinant el trobament
viu 1 persuasiu amb Crist, anunciat
per autentics testimonis. En aquest
sentit, allo que introdueix en els
misteris és abans que res el
testimoni. L'esmentat trobament
s'endinsa en la catequesi i té la seva



font i el seu cimal en la celebracio de
I'Eucaristia. D'aquesta estructura
fonamental de I'experiencia
cristiana, neix l'exigencia d'un
itinerari mistagogic en el qual s'han
de tenir sempre presents tres
elements:

a) Abans que res, la interpretacio dels
ritus a la llum dels esdeveniments
salvifics, segons la tradicio viva de
I'Església. Efectivament, la celebracid
de I'Eucaristia conté en la seva
infinita riquesa continues
referencies a la historia de la
salvacid. En Crist crucificat 1
ressuscitat podem celebrar
veritablement el centre que
recapitula tota la realitat (cf. Ef 1,10).
Des del principi, la comunitat
cristiana ha llegit els esdeveniments
de la vida de Jesus, i en particular el
misteri pasqual, en relacié amb tot
l'itinerari veterotestamentari.



b) A més, la catequesi mistagogica ha
d'introduir en el significat dels signes
continguts en els ritus. Aquesta
comesa €és particularment urgent en
una época com l'actual, tan imbuida
per la tecnologia, en la qual es corre
el risc de perdre la capacitat
perceptiva dels signes i simbols. Més
que informar, la catequesi
mistagogica ha de despertar i educar
la sensibilitat dels fidels davant del
llenguatge dels signes i gests que,
units a la paraula, constitueixen el
ritu.

c¢) Finalment, la catequesi
mistagogica ha d'ensenyar el
significat dels ritus en relacié amb la
vida cristiana en totes les seves
facetes, com el treball i els
compromisos, el pensament i l'afecte,
I'activitat i el descans. Forma part de
l'itinerari mistagogic subratllar la
relacio entre els misteris celebrats en
el ritu i la responsabilitat missionera
dels fidels. En aquest sentit, el



resultat final de la mistagogia és
prendre consciencia que la propia
vida és transformada
progressivament pels sants misteris
celebrats. L'objectiu de tota
I'educacio cristiana, d'altra banda, és
formar el fidel com un «home nou,
amb una fe adulta, que el faci capag
de testimoniar en el propi ambient
I'esperanca cristiana que l'anima.

Per desenvolupar en les nostres
comunitats eclesials aquesta tasca
educativa, cal comptar amb
formadors ben preparats. Certament,
tot el Poble de Déu ha de sentir-se
compromes en aquesta formacio.
Cada comunitat cristiana esta
cridada a ser un ambit pedagogic que
introdueix en els misteris que se
celebren en la fe. Referent a aixo,
durant el Sinode, els Pares han
subratllat la conveniencia d'una
major participacio de les comunitats
de vida consagrada, dels moviments i
altres grups que, pels seus propis



carismes, poden aportar un impuls
renovat a la formacio cristiana.188
També en el nostre temps I'Esperit
Sant prodiga 1'efusio dels seus dons
per sostenir la missioé apostolica de
I'Església, a la qual correspon
difondre la fe i educar-la fins a la
maduresa.189

La veneracio de UEucaristia

65. Un signe convincent de 1'eficacia
que la catequesi eucaristica té en els
fidels és sens dubte el creixement en
ells del sentit del misteri de Déu
present entre nosaltres. Aixo es pot
comprovar a traves de
manifestacions especifiques de
veneracio de I'Eucaristia, cap a la
qual l'itinerari mistagogic ha
d'introduir els fidels.190 Penso, en
general, en la importancia dels gests i
de la postura, com agenollar-se
durant els moments principals de la
pregaria eucaristica. Per adequar-se
a la legitima diversitat dels signes



que s'usen en el context de les
diferents cultures, cadascu ha de
viure 1 expressar que és conscient de
trobar-se en tota celebracio davant
de la majestat infinita de Déu, que
arriba a nosaltres de manera humil
en els signes sacramentals.

Adoracio i pietat eucaristica

La relacio intrinseca entre celebracio
iadoracio

66. Un dels moments més intensos
del Sinode va ser quan, acompanyats
de molts fidels, ens varem desplacar
a la Basilica de Sant Pere per a
I'adoracio eucaristica. Amb aquest
gest d'oracio, I'assemblea dels Bisbes
va voler cridar l'atencid, no nomeés
amb paraules, sobre la importancia
de la relacio intrinseca entre
celebraci6 eucaristica i adoracio. En
aquest aspecte significatiu de la fe de
I'Església es troba un dels elements
decisius del cami eclesial realitzat
després de la renovacio liturgica



volguda pel Concili Vatica II. Mentre
la reforma feia els seus primers
passos, de vegades no es va percebre
de manera prou clara la relacio
intrinseca entre la santa Missa 1
I'adoracio del Santissim Sagrament.
Una objeccio difosa llavors es basava,
per exemple, en I'observacid que el
Pa eucaristic no hauria estat donat
per ser contemplat, sino per ser
menjat. En realitat, a la llum de
I'experiencia d'oracio de 1'Església,
I'esmentada contraposicio es va
mostrar mancada de tot fonament. Ja
deia sant Agusti: «Nemo autem illam
carnem manducat, nisi prius
adoraverit; [...] peccemus non adorant
- Ningu no menja d'aquesta carn
sense abans adorar-la [...], pecariem
si no l'adoréssim».191 En efecte, en
I'Eucaristia el Fill de Déu ve a trobar-
nos i desitja unir-se a nosaltres;
I'adoracio eucaristica no és sino la
continuacio obvia de la celebracio
eucaristica, la qual és en ella mateixa
I'acte més gran d'adoracio de



I’Església.192 Rebre 1'Eucaristia
significa adorar el que rebem.
Precisament aixi, i nomeés aixi, ens
fem una sola cosa amb Ell i, en certa
manera, pregustem anticipadament
la bellesa de la liturgia celestial.
L'adoracio fora de la santa Missa
prolonga i intensifica el que ha
esdevingut en la mateixa celebracio
liturgica. En efecte, «<només en
I'adoracio pot madurar una acollida
profunda i veritable. I precisament
en aquest acte personal de
trobament amb el Senyor madura
després també la missio social
continguda en I'Eucaristia 1 que vol
trencar les barreres no nomeés entre
el Senyor i nosaltres, sino també i
sobretot les barreres que ens separen
els uns dels altres».193

La practica de l’adoracio eucaristica

67. Per tant, unit a I'assemblea
sinodal, recomano ardentment als
Pastors de I'Església i al Poble de Déu



la practica de 1'adoraci6 eucaristica,
tant personal com comunitaria.194
Referent a aixo0, sera de gran ajuda
una catequesi adequada en la qual
s'expliqui als fidels la importancia
d'aquest acte de culte que permet
viure més profundament i amb
major fruit la celebracio litargica. A
més, quan sigui possible, sobretot en
els llocs amb més poblacio, sera
convenient indicar les esglésies o
oratoris que es poden dedicar a
I'adoracio perpetua. Recomano
també que en la formacio
catequeética, sobretot en el cicle de
preparacio per a la Primera
Comunio, s'inicii als nens en el
significat i la bellesa de ser al costat
de Jesus, fomentant la sorpresa per la
seva presencia en I'Eucaristia.

A més, voldria expressar admiracio i
suport als Instituts de vida
consagrada els membres dels quals
dediquen una part important del seu
temps a l'adoracio eucaristica.



D'aquesta manera ofereixen a tots
I'exemple de persones que es deixen
plasmar per la presencia real del
Senyor. Alhora, desitjo animar a les
associacions de fidels, aixi com a les
Confraries, que tenen aquesta
practica com un compromis especial,
que son aixi ferment de
contemplacio per a tota I'Església i
crida a la centralitat de Crist per a la
vida dels individus i de les
comunitats.

Formes de devocié eucaristica

68. La relacio personal que cada fidel
estableix amb Jesus, present en
I'Eucaristia, el posa sempre en
contacte amb tota la comunio
eclesial, fent que prengui consciencia
de la seva pertinenca al Cos de Crist.
Per aix0, a més de convidar els fidels
a trobar personalment temps per
estar en oracio davant del Sagrament
de l'altar, demano a les parroquiesia
altres grups eclesials que promoguin



moments d'adoracié comunitaria.
Obviament, conserven tot el seu
valor les formes de devocio
eucaristica ja existents. Penso, per
exemple, en les processons
eucaristiques, sobretot la processo
tradicional en la solemnitat del
Corpus Christi, en la practica pietosa
de les Quaranta Hores, en els
Congressos eucaristics locals,
nacionals i internacionals, i en altres
iniciatives analogues. Aquestes
formes de devocid, degudament
actualitzades i adaptades a les
diverses circumstancies, mereixen
ser conreades també avui.195

El lloc del sagrari en I’Església

69. Sobre la importancia de la
reserva eucaristica i de I'adoracio i
veneracio del sagrament del sacrifici
de Crist, el Sinode dels Bisbes ha
reflexionat sobre l'adequada
col-locaci6 del sagrari en les nostres
esglésies.196 En efecte, aix0 ajuda a



reconeixer la preséncia real de Crist
en el Santissim Sagrament. Per tant,
és necessari que el lloc en el qual es
conserven les especies eucaristiques
sigui identificat facilment per
qualsevol que entri a l'església,
gracies també al llantio ences. Per
aixo, s'ha de tenir en compte
I'estructura arquitectonica de I'edifici
sacre: a les esglésies on no hi ha
capella del Santissim Sagrament, i el
sagrari és a l'altar major, convé
continuar usant 'esmentada
estructura per a la conservacio i
adoracio de I'Eucaristia, evitant
posar-lo davant de la seu del
celebrant. A les esglésies noves convé
preveure que la capella del Santissim
sigui a prop del presbiteri; i si aixo
no fos possible, és preferible posar el
sagrari al presbiteri, prou alt, al
centre de 1'absis, o bé en un altre
punt on resulti ben visible. Tots
aquests detalls ajuden a donar
dignitat al sagrari, de I’aspecte
artistic del qual també cal tenir-ne



cura. Obviament, s'ha tenir en
compte el que diu referent a aixo
I'Ordenacio General del Missal Roma.
197 En tot cas, el judici ultim en
aquesta materia correspon al Bisbe
diocesa.

TERCERA PART.

EUCARISTIA, MISTERI QUE S"HA DE
VIURE

«A mim'ha enviat el Pare que viu, i
jo visc gracies al Pare; igualment els
qui em mengen a mi viuran gracies a
mi» (Jn 6,57) Forma eucaristica de la
vida cristiana

El culte espiritual - logiké latreia (Rm
12,1)

70. El Senyor Jesus, que per nosaltres
s'ha fet aliment de veritat i d'amor,
parlant del do de la seva vida ens
assegura que «qui menja aquest pa,
viura per sempre» (Jn 6,51). Pero
aquesta «vida eterna» s'inicia en



nosaltres ja en aquest temps pel
canvi que el do eucaristic realitza en
nosaltres: «Els qui em mengen a mi
viuran gracies a mi » (Jn 6,57).
Aquestes paraules de Jesus ens
permeten comprendre com el misteri
«cregut» i «celebrat» conté per ell
mateix un dinamisme que fa d’ell
principi de vida nova en nosaltres i
forma de l'existéncia cristiana. En
efecte, combregant el Cos ila Sang de
Jesucrist participem de la vida divina
d'una manera cada vegada més
adulta i conscient. Analogament al
que sant Agusti diu en les Confessions
sobre el Logos etern, aliment de
I'anima: posant en relleu el seu
caracter paradoxal, el sant Doctor
imagina que li diu: «So6c el menjar
dels grans: creixes, i em menjaras,
sense que per aixo em transformi en
tu, com l'aliment de la teva carn; sind
que tu et transformaras en mi».198
En efecte, no és l'aliment eucaristic el
que es transforma en nosaltres, sino
que som nosaltres els que gracies a



ell acabem per ser canviats
misteriosament. Crist ens alimenta
unint-nos a ell; «<Ens atreu cap a ell».
199

La Celebracio eucaristica apareix
aqui amb tota la seva forca com a
font i cimal de l'existéncia eclesial, ja
que expressa, alhora, tant I'inici com
el compliment del culte nou i
definitiu, la logiké latreia.200
Referent a aixo, les paraules de sant
Pau als Romans son la formulacio
meés sintetica de com I'Eucaristia
transforma tota la nostra vida en
culte espiritual agradable a Déu: «Per
la misericordia que Déu ens té, us
exhorto a oferir-vos vosaltres
mateixos com una victima viva,
santa i agradable a Déu: aquest ha de
ser el vostre culte veritable» (Rm
12,1). En aquesta exhortacid es veu la
imatge del nou culte com a ofrena
total de la propia persona en
comuni6 amb tota 1'Església. La
insistencia de I'Apostol sobre 1'ofrena



dels nostres cossos subratlla la
concrecio humana d'un culte que és
al contrari que desencarnat. A aquest
proposit, el sant d'Hipona ens
continua recordant que «aquest és el
sacrifici dels cristians: és a dir,
arribar a ser molts en un sol cos en
Crist. L'Església celebra aquest
misteri amb el sagrament de l'altar,
que els fidels coneixen bé, i en el que
se'ls mostra clarament que el que
s'ofereix és ella mateixa».201 En
efecte, la doctrina catolica afirma
que I'Eucaristia, com a sacrifici de
Crist, és també sacrifici de 1'Església, i
per tant dels fidels.202 La insisténcia
sobre el sacrifici - «fer sagrat» -
expressa aqui tota la densitat
existencial que es troba implicada en
la transformacio de la nostra realitat
humana guanyada per Crist (cf. Flp
3,12).

Eficacia integradora del culte
eucaristic



71. El nou culte cristia inclou tots els
aspectes de la vida, transfigurant-la:
«Tant si mengeu com si beveu, com si
feu una altra cosa, feu-ho tot a gloria
de Déu» (1 Co 10,31). El cristia esta
cridat a expressar en cada acte de la
seva vida el veritable culte a Déu.
D'aqui pren forma la naturalesa
intrinsecament eucaristica de la vida
cristiana. L'Eucaristia, en implicar la
realitat humana concreta del creient,
fa possible, dia a dia, la
transfiguracio progressiva de 1'home,
cridat per la gracia a ser imatge del
Fill de Déu (cf. Rm 8,29 s.). Tot allo
que hi ha d'auténticament huma -
pensaments i afectes, paraules i
obres - troba en el sagrament de
I'Eucaristia la forma adequada per
ser viscut en plenitud. Apareix aqui
tot el valor antropologic de la novetat
radical portada per Crist amb
I'Eucaristia: el culte a Déu en la vida
humana no pot quedar relegat a un
moment particular i privat, siné que,
per la seva naturalesa, tendeix a



impregnar qualsevol aspecte de la
realitat de l'individu. El culte
agradable a Déu es converteix aixi en
una nova manera de viure totes les
circumstancies de l'existencia, en la
qual cada detall queda exaltat en ser
viscut dins de la relacié amb Crist i
com ofrena a Déu. La gloria de Déu
és I'home vivent (cf. 1 Co 10,31).11a
vida de I'home és la visié de Déu.203

«Juxta dominicam viventes» — Viure
segons el diumenge

72. Aquesta novetat radical que
I'Eucaristia introdueix en la vida de
I'home ha estat present en la
consciencia cristiana des del principi.
Els fidels han percebut de seguida
I'influx profund que la Celebracio
eucaristica exercia sobre el seu estil
de vida. Sant Ignasi d’Antioquia
expressava aquesta veritat
qualificant els cristians com «els qui
han arribat a la nova esperanca», i
els presentava com els que viuen



«segons el diumenge» (iuxta
dominicam viventes).204 Aquesta
formula del gran martir d’Antioquia
il-lumina clarament la relacio entre
la realitat eucaristica i la vida
cristiana en la seva quotidianitat. E1
costum caracteristic dels cristians de
reunir-se el primer dia després del
dissabte per celebrar la resurreccid
de Crist - segons el relat de sant Justi
martir205 - és el fet que defineix
també la forma de l'existéncia
renovada pel trobament amb Crist.
La formula de sant Ignasi - «viure
segons el diumenge» - subratlla
també el valor paradigmatic que
aquest dia sant posseeix respecte a
qualsevol altre dia de la setmana. En
efecte, la seva diferéncia no esta
simplement en deixar les activitats
habituals, com una espécie de
paréntesi dins del ritme normal dels
Dies. Els cristians sempre han viscut
aquest dia com el primer de la
setmana, perque en ell es fa memoria
de la radical novetat portada per



Crist. Aixi doncs, diumenge és el dia
en que el cristia troba aquesta forma
eucaristica de la seva existénciaia la
que esta cridat a viure constantment.
«Viure segons el diumenge» vol dir
viure conscients de l'alliberament
portat per Crist i desenvolupar la
propia vida com ofrena de nosaltres
mateixos a Déu, perque la seva
victoria es manifesti plenament a
tots els homes a través d'una
conducta renovada intimament.

Viure el precepte dominical

73. Els Pares sinodals, conscients
d'aquest nou principi de vida que
I'Eucaristia posa en el cristia, han
reafirmat la importancia del
precepte dominical per a tots els
fidels, com a font de llibertat
autentica, per poder viure cada dia
segons el que han celebrat en el «dia
del Senyor». En efecte, la vida de fe
perilla quan ja no s'estableixi el desig
de participar en la Celebracio



eucaristica, en la qual es fa memoria
de la victoria pasqual. Participar en
I'assemblea liturgica dominical,
juntament amb tots els germans i
germanes amb els quals es forma un
sol cos en Jesucrist, és una cosa que
la consciéncia cristiana reclama i que
alhora la forma. Perdre el sentit del
diumenge, com a dia del Senyor per
santificar, és simptoma d'una perdua
del sentit autéentic de la llibertat
cristiana, la llibertat dels fills de Déu.
206 Referent a aix0, s6n boniques les
observacions del meu venerat
predecessor Joan Pau II a la Carta
apostolica Dies Domini.207 a proposit
de les diverses dimensions del
diumenge per als cristians: aquest és
Dies Domini, amb referencia a 1'obra
de la creacid; Dies Christi com a dia
de la nova creacio i del do de
I'Esperit Sant que ens dona el Senyor
Ressuscitat; Dies Ecclesiae com a dia
en que la comunitat cristiana es
congrega per a la celebracio; Dies



hominis com a dia d'alegria, descans i
caritat fraterna.

Per tant, aquest dia es mostra com a
festa primordial en la qual cada fidel,
en l'ambient en el qual viu, pot ser
anunciador i custodi del sentit del
temps. En efecte, d'aquest dia brolla
el sentit cristia de 1'existéncia i una
nova manera de viure el temps, les
relacions, el treball, la vida i la mort.
Per tant, és bo que en el dia del
Senyor els grups eclesials organitzin
entorn de la Celebracio eucaristica
dominical manifestacions propies de
la comunitat cristiana: trobades
d'amistat, iniciatives per formar la fe
de nens, joves i adults,
peregrinacions, obres de caritat i
diversos moments d'oracio. Davant
d'aquests valors tan importants -
encara que el dissabte a la tarda, des
de les primeres Vigilies, ja pertanyi al
diumenge i estigui permes complir el
precepte dominical- és precis
recordar que el diumenge mereix ser



santificat en ell mateix, perqué no
acabi essent un dia «buit de Déu».208

El sentit del descans i del treball

74. Es particularment urgent en el
nostre temps recordar que el dia del
Senyor és també el dia de descans de
la feina. Esperem amb gran interes
que la societat civil també ho
reconegui aixi, a fi que sigui possible
alliberar-se de les activitats laborals
sense sofrir per aixo cap perjudici.
En efecte, els cristians, en certa
relacié amb el sentit del dissabte en
la tradicid jueva, han considerat el
dia del Senyor també com el dia del
descans del treball quotidia. Aixo té
un significat propi perqué
constitueix una relativitzacio del
treball, que ha d'estar orientat a
I'home: el treball és per a I'home i no
I'home per al treball. Es facil intuir
que aixi es protegeix 'home, al qual
s'emancipa d'una possible forma
d'esclavitud. Com he tingut ocasio



d'afirmar, «el treball revesteix una
importancia primaria per a la
realitzacio de I'home i el
desenvolupament de la societat, i per
aixo és precis que s'organitzi i
desenvolupi sempre amb ple
respecte vers la dignitat humana i al
servei del bé comu. Alhora, és
indispensable que 'home no es deixi
dominar pel treball, que no l'idolatri,
pretenent trobar en ell el sentit ultim
i definitiu de la vida».209 En el dia
consagrat a Déu és on I'home
compren el sentit de la seva vida i
també de l'activitat laboral.210

Assemblees dominicals en abséncia de
sacerdot

75. En aprofundir en el sentit de la
Celebracio dominical per a la vida
del cristia, es planteja
espontaniament el problema de les
comunitats cristianes en les quals
falta el sacerdot i on, per tant, no és
possible celebrar la santa Missa el



dia del Senyor. Referent a aixo, s'ha
de reconeixer que ens trobem davant
de situacions bastant diferents entre
elles. El Sinode, abans que res, ha
recomanat als fidels apropar-se a
una de les esglésies de la diocesi en la
qual hi hagi garantida la presencia
del sacerdot, encara que aixo els
demani un cert sacrifici.211 En
canvi, alla on les grans distancies fan
practicament impossible la
participacio en I'Eucaristia
dominical, és important que les
comunitats cristianes es reuneixin
igualment per lloar el Senyor i fer
memoria del dia dedicat a EIl.
Tanmateix, aixo s'ha de realitzar en
el context d'una adequada instruccid
sobre la diferéncia entre la santa
Missa i les assemblees dominicals en
abséncia de sacerdot. L'atencio
pastoral de 1'Església s'expressa en
aquest cas vigilant que la liturgia de
la Paraula, organitzada sota la
direcci6é d'un diaca o d'un
responsable de la comunitat, al qual



se li ha confiat degudament aquest
ministeri per I'autoritat competent,
es compleixi segons un ritual
especific elaborat per les
Conferencies episcopals i aprovat per
elles per aquesta finalitat.212
Recordo que correspon als Ordinaris
concedir la facultat de distribuir la
comunio en les esmentades liturgies,
valorant acuradament la
conveniencia de I'opcio. A més, s'ha
d'evitar que les esmentades
assemblees provoquin confusio
sobre el paper central del sacerdot i
la dimensio sacramental en la vida
de I'Església. La importancia del
paper dels laics, a qui s'ha d'agrair la
seva generositat al servei de les
comunitats cristianes, mai no ha
d'ocultar el ministeri insubstituible
dels sacerdots per a la vida de
I’Església.213 Aixi doncs, s'ha de
vigilar atentament que les
assemblees sense sacerdot no portin
a punts de vista eclesiologics en
contrast amb la veritat de I'Evangeli i



la tradicié de 1'Església. Es més,
haurien de ser ocasions privilegiades
per demanar a Déu que envii sants
sacerdots. Referent a aixo, és
commovedor el que escrivia el Papa
Joan Pau II a la Carta als Sacerdots
per al Dijous Sant de 1979, recordant
aquells llocs en els que la gent,
privada del sacerdot per part del
regim dictatorial, es reunia en una
església o santuari, posava sobre
l'altar 1'estola que encara conservava
i recitava les oracions de la liturgia
eucaristica, fent silenci «en el
moment que correspon a la
transsubstanciacié», donant aixi
testimoni de com «ardentment
desitgen escoltar les paraules que
només els llavis d'un sacerdot poden
pronunciar eficagment».214
Precisamente en aquesta perspectiva,
tenint en compte el bé incomparable
que es deriva de la celebraci6 del
Sacrifici eucaristic, demano a tots els
sacerdots una activa i concreta
disponibilitat per visitar el més



sovint possible les comunitats
confiades a la seva atencio pastoral,
perque no romanguin massa temps
sense el Sagrament de la caritat.

Una forma eucaristica de la vida
cristiana, la pertinenca eclesial

76. La importancia del diumenge
com a Dies Ecclesiae ens porta a la
relacid intrinseca entre la victoria de
Jesus sobre el mal i sobre la mortila
nostra pertinenca al seu Cos eclesial.
En efecte, el Dia del Senyor tot cristia
descobreix també la dimensio
comunitaria de la propia existencia
redimida. Participar en l'accio
liturgica, combregar amb el Cosila
Sang de Crist vol dir, alhora, fer cada
vegada més intima i profunda la
nostra pertinenca a Ell, que ha mort
per nosaltres (cf. 1 Co 6,19 s.; 7,23).
Veritablement, qui s'alimenta de
Crist viu per EllL El sentit profund de
la communio sanctorum s'entén en
relaciéo amb el Misteri eucaristic. La



comunio té sempre i de manera
inseparable una connotaci¢ vertical i
una d’horitzontal: comunié amb Déu
i comunio amb els germans i
germanes. Les dues dimensions es
troben misteriosament en el do
eucaristic. «On es destrueix la
comuni6é amb Déu, que és comunio
amb el Pare, amb el Fill i amb
I'Esperit Sant, es destrueix també
I'arrel ila font de la comuni6é amb
nosaltres. I on no es viu la comunio
entre nosaltres, tampoc no és viva i
veritable la comunid amb el Déu
Trinitari».215 Aixi doncs, cridats a
ser membres de Crist i, per tant,
membres els uns dels altres (cf. 1 Co
12,27), formem una realitat fundada
ontologicament en el Baptisme i
alimentada per I'Eucaristia, una
realitat que requereix una resposta
sensible en la vida de les nostres
comunitats.

La forma eucaristica de la vida
cristiana és sens dubte una forma



eclesial i comunitaria. La manera
concreta en la qual cada fidel pot
experimentar la seva pertinenca al
Cos de Crist es realitza a través de la
diocesiiles parroquies, com
estructures fonamentals de 1'Església
en un territori particular.
Associacions, moviments eclesials i
noves comunitats -amb la vitalitat
dels seus carismes concedits per
I'Esperit Sant per al nostre temps-,
aixi com també els Instituts de vida
consagrada, han d'oferir la seva
contribucio especifica per afavorir
en els fidels la percepcid de
pertanyer al Senyor (cf. Rm 14,8). E1
fenomen de la secularitzaciod, que
comporta aspectes marcadament
individualistes, ocasiona els seus
efectes deleteris sobretot en les
persones que s'aillen, i per 1'escas
sentit de pertinenca. El cristianisme,
des dels seus inicis, suposa sempre
una companyia, una xarxa de
relacions vivificades continuament
per l'escolta de la Paraula, la



Celebracio eucaristica i animades per
I'Esperit Sant.

Espiritualitat i cultura eucaristica

77. Es significatiu que els Pares
sinodals hagin afirmat que «els fidels
cristians necessiten una comprensio
més profunda de les relacions entre
I'Eucaristia 1 la vida quotidiana.
L'espiritualitat eucaristica no és
només participacio en la Missa i
devocid al Santissim Sagrament.
Inclou la vida sencera».216 Aquesta
consideracio té avui un particular
significat per a tots nosaltres. S'ha de
reconeixer que un dels efectes més
greus de la secularitzacio, esmentada
abans, consisteix en haver relegat la
fe cristiana al marge de l'existencia,
com si fos una mica inutil respecte el
desenvolupament concret de la vida
dels homes. El fracas d'aquesta
manera de viure «com si Déu no
existis» esta ara a la vista de tots.
Avui es necessita redescobrir que



Jesucrist no és una simple conviccio
privada o una doctrina abstracta,
sind una persona real I'entrada de la
qual en la historia és capac de
renovar la vida de tots. Per aixo
I'Eucaristia, com a font i cimal de la
vida i de la missio de 'Església, s'ha
de traduir en espiritualitat, en vida
«segons l'esperit» (cf. Rm 8,4 s.;. Ga
5,16.25). Resulta significatiu que sant
Pau, en el passatge de la Carta als
Romans on convida a viure el nou
culte espiritual, esmenta alhora la
necessitat de canviar la propia
manera de viure i pensar: «No us
emmotlleu al mon present; deixeu-
vos transformar i renoveu el vostre
interior, perqueé pugueu reconeixer
quina és la voluntat de Déu, allo que
és bo, agradable a ell i

perfecte» (12,2). D'aquesta manera,
I'Apostol de la gent subratlla la
relacio entre el veritable culte
espiritual i la necessitat d'entendre
d'una manera nova la vida i viure-la.
La renovacio de la mentalitat és part



integrant de la forma eucaristica de
la vida cristiana, «aixi ja no serem
més com infants, moguts d’aci d’alla i
portats a la deriva pel vent de
qualsevol doctrina » (Ef 4,14).

Eucaristia y evangelitzacio de les
cultures

78. De tot I'exposat es despren que el
Misteri eucaristic ens fa entrar en
dialeg amb les diferents cultures,
encara que en cert sentit també les
desafia.217 Se ha de reconeixer el
caracter intercultural d'aquest nou
culte, d'aquesta logiké latreia. La
presencia de Jesucrist i 1'efusio de
I'Esperit Sant son esdeveniments que
poden confrontar-se sempre amb
cada realitat cultural, per fermentar-
la evangélicament. Per tant, aixo
comporta el compromis de promoure
amb conviccio l'evangelitzacio de les
cultures, amb la consciencia que el
mateix Crist és la veritat de tot home
i de tota la historia humana.



L'Eucaristia es converteix en criteri
de valoritzacio de tot el que el cristia
troba en les diferents expressions
culturals. En aquest important
procés podem escoltar les molt
significatives paraules de sant Pau, el
qual, en la seva primera Carta als
Tessalonicencs, exhorta: «Examineu-
ho tot, i quedeu-vos amb el que és
bo» (5,21).

Eucaristia i fidels laics

79. En Crist, Cap de 'Església que és
el seu Cos, tots els cristians formen el
«llinatge escollit, casa reial,
comunitat sacerdotal, nacio santa,
poble que Déu s'ha reservat, perqué
proclameu la lloanca d'aquell qui us
ha cridat de les tenebres a la seva
llum admirable» (1 P 2,9).
L'Eucaristia, com a misteri que s'ha
de viure, s'ofereix a cada persona en
la condicio en la qual es troba, fent
que visqui quotidianamente la
novetat cristiana en la seva situacio



existencial. Ja que el Sacrifici
eucaristic alimenta i fa créixer en
nosaltres el que ja se'ns ha donat en
el Baptisme, pel qual tots estem
cridats a la santedat,218 aix0o hauria
d'aflorar i manifestar-se també en les
situacions o estats de vida en les
quals es troba cada cristia. Aquest,
vivint la propia vida com a vocacio,
es converteix dia rere dia en culte
agradable a Déu. A partir de la
reunio liturgica, el Sagrament de
I'Eucaristia ens compromet en la
realitat quotidiana perque tot es faci
a gloria de Déu.

Ja que el moén és «el camp» (Mt 13,38)
en el que Déu posa els seus fills com
a bona llavor, els laics cristians, en
virtut del Baptisme i de la
Confirmacio, i enfortits per
I'Eucaristia, estan cridats a viure la
novetat radical portada per Crist
precisament en les condicions
comunes de la vida.219 Han de
conrear el desig que I'Eucaristia



influeixi cada vegada més
profundament en la seva vida
quotidiana, convertint-los en
testimonis visibles en el seu propi
ambient de feina i en tota la societat.
220 Animo de manera particular les
families perqué aquest Sagrament
sigui font de forca i inspiracio.
L'amor entre I'home ila dona,
l'acollida de la vida i la tasca
educativa es revelen com a ambits
privilegiats en que 1'Eucaristia pot
mostrar la seva capacitat de
transformar l'existencia i omplir-la
de sentit.221 Els Pastors no han de
deixar mai de recolzar, educar i
animar els fidels laics a viure
plenament la seva propia vocacio a
la santedat dins del mon, al qual Déu
ha estimat tant que li ha lliurat al seu
Fill perque el salvi (cf. Jn 3,16).

Eucaristia i espiritualitat sacerdotal

80. La forma eucaristica de
I'existéncia cristiana es manifesta de



manera particular en 'estat de vida
sacerdotal. L'espiritualitat sacerdotal
és intrinsecament eucaristica. La
llavor d'aquesta espiritualitat es pot
trobar en les paraules que el Bisbe
pronuncia en la liturgia de
I'Ordenacio: «Rep 1'ofrena del poble
sant per presentar-la a Déu.
Considera el que realitzes 1 imita el
que commemores, i conforma la teva
vida amb el misteri de la creu del
Senyor».222 El sacerdot, per donar a
la seva vida una forma eucaristica
cada vegada més plena, ja en el
periode de formacio6 i despreés en els
anys successius, ha de dedicar temps
a la vida espiritual.223 Ell esta cridat
a ser sempre un auténtic cercador de
Déu, i a la vegada a romandre proper
a les preocupacions dels homes. Una
vida espiritual intensa li permetra
entrar més profundament en
comunio amb el Senyor i1'ajudara a
deixar-se guanyar per l'amor de Déu,
donant-ne testimoni en totes les
circumstancies, encara que siguin



dificils i ombrivoles. Per aixo,
juntament amb els Pares del Sinode,
recomano als sacerdots «la
celebracio quotidiana de la santa
Missa, encara que no hi hagi
participacio de fidels».224 Aquesta
recomanacio esta en consonancia
abans que res amb el valor
objectivament infinit de cada
Celebracié eucaristica; i, a més, esta
motivat per la seva singular eficacia
espiritual, perque si la santa Missa es
viu amb atencio i amb fe, és
formativa en el sentit més profund
de la paraula, perque promou la
conformacioé amb Crist i consolida el
sacerdot en la seva vocacio.

Eucaristia i vida consagrada

81. En el context de la relacio entre
I'Eucaristia i les diverses vocacions
eclesials resplendeix de manera
particular «el testimoni profétic de
les consagrades i dels consagrats, que
troben en la Celebraci6 eucaristica i



en l'adoracio la forca per al
seguiment radical del Crist obedient,
pobre i cast».225 Els consagrats i les
consagrades, fins i tot exercint molts
serveis en el camp de la formacid
humana, en 'atencid als pobres, en
I'ensenyament o en l'assisténcia als
malalts, saben que I'objectiu
principal de la seva vida és «la
contemplacio de les coses divines i la
unio assidua amb Déu».226 La
contribucio essencial que 1'Església
espera de la vida consagrada és mes
en l'ordre de 1'ésser que en el del fer.
En aquest context, voldria subratllar
la importancia del testimoni virginal
precisament en relacio amb el
misteri de 1'Eucaristia. En efecte, a
més de la relacio amb el celibat
sacerdotal, el Misteri eucaristic
manifesta una relacio intrinseca amb
la virginitat consagrada, ja que és
expressio de la consagracié exclusiva
de 'Església a Crist, que ella amb
fidelitat radical i fecunda acull com
el seu Esp0s.227 La virginitat



consagrada troba en I'Eucaristia
inspiracio i aliment per al seu
lliurament total a Crist. A més, en
I'Eucaristia obté consol i impuls per
ser, també en el nostre temps, signe
de I'amor gratuit i fecund de Déu
envers la humanitat. A través del seu
testimoni especific, la vida
consagrada es converteix
objectivament en referencia i
anticipacio d'aquelles «noces de
I’Anyell» (Ap 19,7-9), meta de tota la
historia de la salvacid. En aquest
sentit, és una crida eficag a I'horitzo
escatologic que tot home necessita
per poder orientar les seves propies
opcions i decisions de vida.

Eucaristia i transformacio moral

82. Descobrir la bellesa de la forma
eucaristica de la vida cristiana ens
porta a reflexionar també sobre la
forca moral que I'esmentada forma
produeix per defensar l'autentica
llibertat dels fills de Déu. Amb aixo



desitjo recordar una tematica sorgida
en el Sinode sobre la relacio entre la
forma eucaristica de la vida i
transformacio moral. El Papa Joan
Pau II afirmava que la vida moral
«posseeix el valor d'un “culte
espiritual” (Rm 12,1; cf. Flp 3,3) que
neix i s'alimenta d'aquella
inesgotable font de santedat i
glorificacio de Déu que son els
sagraments, especialment
I'Eucaristia; en efecte, participant en
el sacrifici de la Creu, el cristia
combrega amb 1'amor de donacio de
Crist i es capacita i compromet a
viure aquesta mateixa caritat en
totes les seves actituds i
comportaments de vida».228 En
definitiva, «en el “culte” mateix, en
la comunio eucaristica, esta inclos
alhora el ser estimat i l'estimar als
altres. Una Eucaristia que no
comporti un exercici practic de
I'amor és fragmentaria en ella
mateixa».229



Aquesta referencia al valor moral del
culte espiritual no s'ha d'interpretar
en clau moralista. Es abans que res el
joios descobriment del dinamisme de
I'amor al cor que acull el do del
Senyor, s'abandona a Ell i troba la
veritable llibertat. La transformacio
moral que comporta el nou culte
instituit per Crist, és una tensio i un
desig cordial de correspondre a
I'amor del Senyor amb tot el propi
ser, malgrat la consciencia de la
propia fragilitat. Tot aix0 esta ben
reflectit en el relat evangelic de
Zaqueu (cf. Lc 19,1-10). Després
d'haver allotjat Jesus a casa seva, el
publica es va veure completament
transformat: decideix donar la meitat
dels seus béns als pobres i en torna
quatre vegades més a qui havia
robat. L'impuls moral, que neix
d'acollir Jesus ala nostra vida, brolla
de la gratitud per haver
experimentat la immerescuda
proximitat del Senyor.



Coherencia eucaristica

83. Es important notar el que els
Pares sinodals I’han denominat
cohereéncia eucaristica, a la qual esta
cridada objectivament la nostra vida.
En efecte, el culte agradable a Déu
mai no és un acte merament privat,
sense consequencies en les nostres
relacions socials: al contrari, exigeix
el testimoni public de la propia fe.
Obviament, aixo val per a tots els
batejats, pero té una importancia
particular per als qui, per la posicio
social o politica que ocupen, han de
prendre decisions sobre valors
fonamentals, com el respecte i la
defensa de la vida humana, des de la
seva concepcio fins al seu final
natural, la familia fundada en el
matrimoni entre home i dona, la
llibertat d'educacio dels fills i 1a
promocio del bé comu en totes les
seves formes.230 Aquests valors no
son negociables. Aixi doncs, els
politics i els legisladors catolics,



conscients de la seva greu
responsabilitat social, han de sentir-
se particularment interpel-lats per la
seva consciéncia, rectament
formada, per presentar i recolzar
lleis inspirades en els valors
fonamentats en la naturalesa
humana.231 Aix0 té a més una
relacio objectiva amb 1'Eucaristia (cf.
1 Co 11,27-29). Els Bisbes han de
cridar constantment l'atenci6 sobre
aquests valors. Aixo és part de la
seva responsabilitat envers el ramat
que els ha estat confiat.232

Eucaristia, misteri que s’ha
d’anunciar

Eucaristia i missio

84. En I'homilia de la Celebracio
eucaristica amb queé vaig iniciar
solemnement el meu ministeri en la
Catedra de Pere, deia: «No hi ha res
més bonic que haver estat atrapats,
sorpresos, per I'Evangeli, per Crist.
Res més bell que coneixer-lo i



comunicar als altres l'amistat amb
ell».233 Aquesta afirmacio assumeix
una major intensitat si pensem en el
Misteri eucaristic. En efecte, no
podem guardar per a nosaltres
I'amor que celebrem en el
Sagrament. Aquest exigeix per la
seva naturalesa ser comunicat a tots.
El que el mon necessita és I'amor de
Déu, trobar Crist i creure en Ell. Per
aixo I'Eucaristia no és només font i
cimal de la vida de 1'Església; ho és
també de la seva missio: «Una
Església auténticament eucaristica és
una Església missionera».234 També
nosaltres podem dir als nostres
germans amb conviccio: «us
anunciem allo que hem vist i sentit,
perque també vosaltres tingueu
comuni6é amb nosaltres» (1 Jn 1,3).
Veritablement, no hi ha res més
bonic que trobar Crist i comunicar-
ho als altres. A més, la institucio
mateixa de I'Eucaristia anticipa el
que és el cor de la missio de Jesus: Ell
és l'enviat del Pare per a la



redempcio del mon (cf. Jn 3,16-17;
Rm 8,32). En I'tltim Sopar Jesus
confia als seus deixebles el
Sagrament que actualitza el sacrifici
que Ell ha fet d’ell mateix en
obediéncia al Pare per a la salvacio
de tots nosaltres. No podem apropar-
nos a la Taula eucaristica sense
deixar-nos portar per aquest
moviment de la missio que, partint
del cor mateix de Déu, tendeix a
arribar a tots els homes. Aixi doncs,
I'impuls missioner és part
constitutiva de la forma eucaristica
de la vida cristiana.

Eucaristia i testimoni

85. La missio primera i fonamental
que rebem dels sants Misteris que
celebrem ésla de donar testimoni
amb la nostra vida. La sorpresa pel
do que Déu ens ha fet en Crist
imprimeix en la nostra vida un
dinamisme nou, comprometent-nos a
ser testimonis del seu amor. Ens



convertim en testimonis quan, per
les nostres accions, paraules i
manera de ser, apareix ’Altre i es
comunica. Es pot dir que el testimoni
és el mitja amb queé la veritat de
I'amor de Déu arriba a I'home en la
historia, convidant-lo a acollir
lliurement aquesta novetat radical.
En el testimoni, Déu, per dir-ho aixi,
s'exposa al risc de la llibertat de
I'home. Jesus mateix és el testimoni
fidel i verag (cf. Ap 1,5; 3,14); ha
vingut per donar testimoni de la
veritat (cf. Jn 18,37). Amb aquestes
reflexions desitjo recordar un
concepte molt apreciat pels primers
cristians, pero que també ens afecta
a nosaltres, cristians d'avui: el
testimoni fins a la donacio de
nosaltres mateixos, fins al martiri, ha
estat considerat sempre en la historia
de I'Església com el cimal del nou
culte espiritual: «oferir-vos vosaltres
mateixos» (Rm 12,1). Es pot recordar,
per exemple, el relat del martiri de
sant Policarp d'Esmirna, deixeble de



sant Joan: tot I'esdeveniment
dramatic és descrit com una liturgia,
mes encara, com si el martir mateix
es convertis en Eucaristia.235
Pensem també en la consciéncia
eucaristica que Ignasi d’Antioquia
expressa davant del seu martiri: ell
es considera «blat de Déu» i desitja
arribar a ser en el martiri «pa pur de
Crist».236 El cristia que ofereix la
seva vida en el martiri entra en plena
comuni6 amb la Pasqua de Jesucrist i
aixi es converteix amb Ell en
Eucaristia. Tampoc no falten avui a
I'Església martirs en els que es
manifesta de manera suprema
I'amor de Déu. Tanmateix, encara
que no es requereixi la prova del
martiri, sabem que el culte agradable
a Déu implica també interiorment
aquesta disponibilitat,237 i es
manifesta en el testimoni alegre i
convencut davant del mon d'una
vida cristiana coherent alla on el
Senyor ens crida a anunciar-lo.



Jesucrist, unic Salvador

86. Subratllar la relacié intrinseca
entre Eucaristia i missio ens ajuda a
redescobrir també el contingut ultim
del nostre anunci. Com més viu sigui
I'amor per I'Eucaristia al cor del
poble cristia, tant més clara tindra la
tasca de la seva missio: portar al
Crist. No és només una idea o una
etica inspirada en ElL sino el do de la
seva mateixa Persona. Qui no
comunica la veritat de I'Amor al
germa encara no n'ha donat bastant.
L'Eucaristia, com a sagrament de la
nostra salvacio, ens porta a
considerar de manera ineludible la
unicitat de Crist i de la salvacio
realitzada per Ell amb el preu de la
seva sang. Per tant, l'exigéncia
d'educar constantment a tots en el
treball missioner, el centre del qual
és I'anunci de Jesus, unic Salvador,
sorgeix del Misteri eucaristic, cregut i
celebrat.238 Aixi s'evitara que es
redueixi a una interpretacio



merament sociologica la decisiva
obra de promocio humana que
comporta sempre tot autentic procés
d'evangelitzacio.

Llibertat de culte

87. En aquest context, desitjo parlar
del que els Pares han afirmat durant
I'assemblea sinodal sobre les greus
dificultats que afecten a la missio
d'aquelles comunitats cristianes que
viuen en condicions de minoria o
fins i tot privades de llibertat
religiosa.239 Realment hem de donar
gracies al Senyor per tots els Bisbes,
sacerdots, persones consagrades i
laics, que s'esforcen per anunciar
I'Evangeli, i viuen la seva fe amb el
risc de perdre la vida. A moltes
regions del mon el simple fet d'anar a
I'Església és un testimoni heroic que
exposa les persones a la marginacio i
a la violéncia. En aquesta ocasio,
desitjo confirmar també la solidaritat
de tota I'Església amb els que



sofreixen per la falta de llibertat de
culte. Alla on falta la llibertat
religiosa, ho sabem, falta en
definitiva la llibertat més
significativa, ja que en la fe I'home
expressa la seva intima conviccid
sobre el sentit ultim de la seva propia
vida. Demanem, doncs, que
augmentin els espais de llibertat
religiosa en tots els Estats, perque els
cristians, aixi com també els
membres d'altres religions, puguin
viure personalment i comunitaria les
seves conviccions lliurement.

Eucaristia, misteri que s’ha d’oferir al
mon

Eucaristia: pa partit per a la vida del
mon

88. «El pa que jo donaré és la meva
carn per a la vida del mén » (Jn 6,51).
Amb aquestes paraules el Senyor
revela el sentit veritable de la
donacio de la propia vida per tots els
homes i ens mostra també 1'intima



compassio que té per cada persona.
En efecte, els Evangelis ens narren
moltes vegades els sentiments de
Jesus pels homes, de manera especial
pels que sofreixen i els pecadors (cf.
Mt 20,34; Mc 6,54; Lc 9,41).
Mitjancant un sentiment
profundament huma, Ell expressa la
intenci6 salvadora de Déu per tots els
homes, a fi que arribin a la vida
veritable. Cada celebracio eucaristica
actualitza sacramentalment la
donacio de la propia vida que Jesus
ha fet en la Creu per nosaltres i pel
mon sencer. Alhora, en I'Eucaristia
Jesus ens fa testimonis de la
compassio de Déu per cada germa i
germana. Neix aixi, entorn del
Misteri eucaristic, el servei de la
caritat envers el proisme, que
«consisteix justament en que, en Déu
i amb Déu, amo també a la persona
que no m'agrada o ni tan sols no
conec. Aix0 només pot dur-se a terme
a partir del trobament intim amb
Déu, un trobament que s'ha convertit



en comunio de voluntat, arribant a
implicar el sentiment. Llavors aprenc
a mirar a aquesta altra persona no ja
només amb els meus ulls i
sentiments, sino des de la
perspectiva de Jesucrist».240 De
aquesta manera, en les persones que
trobo reconec germans i germanes
pels quals el Senyor ha donat la seva
vida estimant-los «fins a l'extrem

» (Jn 13,1). Per tant, les nostres
comunitats, quan celebren
I'Eucaristia, han de ser cada vegada
més conscients que el sacrifici de
Crist és per a tots i que, per aixo,
I'Eucaristia impulsa a tot el qui
cregui en Ell a fer-se «pa partit» per
als altres i, per tant, a treballar per
un mon més just i fratern. Pensant
en la multiplicacio dels pans i els
peixos, hem de reconéixer que Crist
continua exhortant també avui els
seus deixebles a comprometre's en
primera persona: «Doneu-los menjar
vosaltres mateixos» (Mt 14,16). En
veritat, la vocacio de cada un de



nosaltres consisteix a ser, junt amb
Jesus, pa partit per a la vida del mon.

Les implicacions socials del Misteri
eucaristic

89. La unio amb Crist que es realitza
en el Sagrament ens capacita també
per a nous tipus de relacions socials:
«La “mistica” del Sagrament té un
caracter social». En efecte, «la unié
amb Crist és al mateix temps unio
amb tots els altres a qui Ell s'entrega.
No puc tenir Crist només per a mi;
unicament puc pertanyer-li en unio
amb tots els que sén seus o ho
seran».241 Referent a aixo, cal
explicitar la relacié entre Misteri
eucaristic i compromis social.
L'Eucaristia és sagrament de
comunio entre germans i germanes
que accepten reconciliar-se en Crist,
el qual ha fet de jueus i pagans un sol
poble, que ha fet caure el mur
d'enemistat que els separava (cf. Ef
2,14). Només aquesta constant tensio



cap a la reconciliacié permet
combregar dignament amb el Cosila
Sang de Crist (cf. Mt 5,23- 24). 242
Crist, pel memorial del seu sacrifici,
reforca la comunio entre els germans
I, de manera particular, dona pressa
els que estan enfrontats perquée
accelerin la seva reconciliacio obrint-
se al dialeg i al compromis per la
justicia. No hi ha dubte que les
condicions per establir una pau
veritable son la restauracio de la
justicia, la reconciliacid i el perdo.
243 D’aquesta presa de consciéncia
neix la voluntat de transformar
també les estructures injustes per
restablir el respecte de la dignitat de
I'home, creat a imatge i semblanca de
Déu. L'Eucaristia, a través de la
posada en practica d'aquest
compromis, transforma en vida el
que ella significa en la celebracid.
Com he tingut ocasi6 d'afirmar,
I'Església no té com a tasca propia
emprendre una batalla politica per
realitzar la societat més justa



possible; tanmateix, tampoc no pot ni
ha de quedar-se al marge de la lluita
per la justicia. L'Església «ha
d’inserir-se en ella a través de
I'argumentacio racional i ha de
despertar les forces espirituals, sense
les quals la justicia, que sempre
exigeix també renuncies, no pot
afirmar-se ni prosperar».244

En la perspectiva de la
responsabilitat social de tots els
cristians, els Pares sinodals han
recordat que el sacrifici de Crist és
misteri d'alliberament que ens
interpel-la i provoca continuament.
Dirigeixo per tant una crida a tots els
fidels perque siguin realment
operadors de pau i de justicia: «En
efecte, qui participa en I'Eucaristia
ha d'entossudir-se a construir la pau
al nostre mon marcat per tantes
violencies i guerres, i de manera
particular avui, pel terrorisme, la
corrupcio economica i l'explotacio
sexual».245 Tots aquests problemes,



que al seu torn engendren altres
fenomens degradants, son els que
desperten viva preocupacid. Sabem
que aquestes situacions no es poden
afrontar d'un manera superficial.
Precisament, gracies al Misteri que
celebrem, s'han de denunciar les
circumstancies que van contra la
dignitat de 'home, pel qual Crist ha
vessat la seva sang, afirmant aixi el
valor elevat de cada persona.

L’ aliment de la veritat i la indigéncia
de ’home

90. No podem romandre passius
davant de certs processos de
globalitzacio que amb frequiéencia fan
créixer desmesuradament a tot el
mon la diferéncia entre rics i pobres.
Hem de denunciar a qui malgasta les
riqueses de la terra, provocant
desigualtats que clamen al cel (cf. St
5,4). Per exemple, és impossible
romandre callats davant «les imatges
colpidores dels grans camps de



profugs o de refugiats -a moltes parts
del mon- acollits en precaries
condicions per deslliurar-se d'una
sort pitjor, pero necessitats de tot.
Aquests éssers humans, no son els
nostres germans i germans? Potser
els seus fills no vénen al mén amb les
mateixes esperances legitimes de
felicitat que els altres?».246 El
Senyor Jesus, Pa de vida eterna, ens
apressa i ens fa estar atents a les
situacions de pobresa en la qual es
troba encara gran part de la
humanitat: son situacions la causa de
les quals implica sovint un clara i
inquietant responsabilitat per part
dels homes. En efecte, <hom pot
afirmar, sobre la base de dades
estadistics disponibles, que menys de
la meitat de les ingents sumes
destinades globalment a armament
seria més que suficient per treure de
manera estable de la indigencia a
I'immens exercit dels pobres. Aixo
interpel-la la consciéncia humana. El
nostre comu compromis per la



veritat pot i ha de donar nova
esperanca a aquestes poblacions que
viuen sota el llindar de la pobresa,
molt més a causa de situacions que
depenen de les relacions
internacionals politiques, comercials
i culturals, que per circumstancies
incontrolades».247

L'aliment de la veritat ens impulsa a
denunciar les situacions indignes de
I'home, en les quals a causa de la
injusticia i I'explotacié mor per falta
de menjar, i ens dona nova forga i
anim per treballar sense parar en la
construccio de la civilitzacio de
I'amor. Els cristians han procurat des
del principi compartir els seus béns
(cf. Ac 4,32) 1 ajudar els pobres (cf.
Rm 15,26). La col-lecta en les
assemblees liturgiques no solament
ens ho recorda expressament, sino
que és també una necessitat molt
actual. Les institucions eclesials de
beneficéncia, en particular Caritas en
els seus diversos ambits,



desenvolupen el precios servei
d'ajudar les persones necessitades,
sobretot els més pobres. Aquestes
institucions, inspirant-se en
I'Eucaristia, que és el sagrament de la
caritat, es converteixen en la seva
expressio concreta; per aixo
mereixen tot encomi i estimul pel seu
compromis solidari al mon.

La doctrina social de 1 ‘Església

91. El misteri de I'Eucaristia ens
capacita i impulsa a un treball audag
en les estructures d'aquest mon per
aportar aquell tipus de relacions
noves, que té la seva font inesgotable
en el do de Déu. L'oracio que repetim
en cada santa Missa: «Déna’ns avui el
nostre pa de cada dia», ens obliga a
fer tot el possible, en col-laboracio
amb les institucions internacionals,
estatals o privades, perqueé cessi o
almenys disminueixi en el mon
I'escandol de la gana i de la
desnutricio que sofreixen tants



milions de persones, especialment en
els paisos en vies de
desenvolupament. El cristia laic en
particular, format a I'escola de
I'Eucaristia, esta cridat a assumir
directament la propia responsabilitat
politica i social. Perqué pugui exercir
adequadament les seves comeses cal
preparar-lo mitjangcant una educacio
concreta en la caritat i en la justicia.
Per aix0, com ha demanat el Sinode,
és necessari promoure la doctrina
social de I'Església i donar-la a
coneixer a les diocesis i a les
comunitats cristianes.248 En aquest
precios patrimoni, procedent de la
tradicié més antiga eclesial, trobem
els elements que orienten amb
profunda saviesa el comportament
dels cristians davant de les questions
socials candents. Aquesta doctrina,
madurada durant tota la historia de
I'Església, es caracteritza pel realisme
il'equilibri, i ajuda aixi a evitar
compromisos equivocs o utopies
il-lusories.



Santificacio del mon i salvaguarda de
la creacio

92. Per a desenvolupar una profunda
espiritualitat eucaristica que pugui
incidir també de manera
significativa en el camp social, el
poble cristia ha de tenir consciéncia
que, en donar gracies per mitja de
I'Eucaristia, ho fa en nom de tota la
creacio, aspirant aixi a la santificacio
del mon i treballant intensament
amb aquesta finalitat.249
[’Eucaristia projecta una llum
intensa sobre la historia humana i
sobre tot el cosmos. En aquesta
perspectiva sacramental aprenem,
dia a dia, que tot esdeveniment
eclesial té caracter de signe,
mitjancant el qual Déu es comunica i
ens interpel-la. D'aquesta manera, la
forma eucaristica de la vida pot
afavorir veritablement un autéentic
canvi de mentalitat en la manera de
veure la historia i el mon. La liturgia
mateixa ens educa a tot aixo quan,



durant la presentacio de les ofrenes,
el sacerdot dirigeix a Déu una oracio
de benediccio i de peticio sobre el pa
i el vi, «fruit de la terra», «de la
vinya» i del «treball dels homes».
Amb aquestes paraules, a més
d'incloure en l'ofrena a Déu tota
I'activitat i 1'esfor¢ huma, el ritu ens
porta a considerar la terra com a
creacio de Déu, que produeix tot el
necessari per al nostre aliment. La
creacio no és una realitat neutra,
mera mateéria que es pot utilitzar
indiferentment seguint l'instint
huma. Més aviat forma part del pla
bondados de Déu, per qui tots
nosaltres estem cridats a ser fills i
filles en 1'Unigenit de Déu, Jesucrist
(cf. Ef 1,4-12). La justa preocupacio
per les condicions ecologiques en les
quals es troba la creacio a moltes
parts del mon troba motius de
tranquil-litat en la perspectiva de
I'esperanca cristiana, que ens
compromet a actuar
responsablement en defensa de la



creacio.250 En efecte, en la relacié
entre 1'Eucaristia i l'univers
descobrim la unitat del pla de Déu i
se'ns convida a descobrir la relacio
profunda entre la creacio i la «<nova
creacio» inaugurada amb la
resurrecci6 de Crist, el nou Adam. En
ella participem ja des d'ara en virtut
del Baptisme (cf. Col 2,12 s.), i aixi se
li obre a la nostra vida cristiana,
alimentada per I'Eucaristia, la
perspectiva del mon nou, del cel nou
ide la terra nova, on la nova
Jerusalem baixa del cel, des de Déu,
«abillada com una nuvia que
s'engalana per al seu espos» (Ap
21,2).

Utilitat d’'un Compendi eucaristic

93. Al final d'aquestes reflexions, en
les quals he volgut fixar-me en les
orientacions sorgides en el Sinode,
desitjo acollir també una peticié que
van fer els Pares per ajudar el poble
cristia a creure, celebrar i viure cada



vegada millor el Misteri eucaristic.
Preparat pels Dicasteris competents
es publicara un Compendi que
recollira textos del Catecisme de
I'Església Catolica, oracions i
explicacions de les Pregaries
Eucaristiques del Missal, aixi com tot
el que pugui ser util per a la correcta
comprensio, celebracio i adoracio del
Sagrament de I’altar.251 Espero que
aquest instrument pugui contribuir a
fer que el memorial de la Pasqua del
Senyor esdevingui cada dia més font
i cimal de la vida i de la missio de
I'Església. Aix0 impulsara cadascun
dels fidels a fer de la propia vida un
veritable culte espiritual.

CONCLUSIO

94. Volguts germans i germanes,
I'Eucaristia és l'origen de tota forma
de santedat, i tots nosaltres estem
cridats a la plenitud de la vida en
I'Esperit Sant. Quants sants han fet
autentica la seva vida gracies a la



pietat eucaristica! Des de sant Ignasi
d’Antioquia a sant Agusti, de sant
Antoni Abat a sant Benet, de sant
Francesc d’Assis a sant Tomas
d’Aquino, de santa Clara d'Assis a
santa Caterina de Siena, de sant
Pasqual Baildn a sant Pere-Julia
Eymard, de sant Alfons-Maria de
Liguori al beat Carles de Foucauld, de
sant Joan Maria Vianney a santa
Teresa de Lisieux, de sant Pius de
Pietrelcina a la beata Teresa de
Calcuta, del beat Piergiorgio Frassati
al beat Ivan Mertz, només per citar
algun dels nombrosos noms. La
santedat ha trobat sempre al centre
el sagrament de 1'Eucaristia.

Per aixo, és necessari que I'Església
cregui realment, celebri amb devocid
1visqui intensament aquest sant
Misteri. La donacio que Jesus fa d’ell
mateix en el Sagrament memorial de
la seva passio, ens assegura que el
cimal de la nostra vida esta en la
participacio en la vida trinitaria, on



Ell se’ns ofereix de manera definitiva
i eficag. La celebracid i adoracio de
I'Eucaristia ens permeten apropar-
nos a l'amor de Déu i adherir-nos-hi
personalment fins a unir-nos amb el
Senyor estimat. L'oferiment de la
nostra vida, la comunio amb tota la
comunitat dels creients i la
solidaritat amb cada home, sén
aspectes imprescindibles de la logiké
latreia, del culte espiritual, sant i
agradable a Déu (cf. Rm 12,1), en el
que tota la nostra realitat humana
concreta es transforma a gloria de
Déu. Convido, doncs, tots els pastors
a posar la maxima atencio en la
promocio d'una espiritualitat
cristiana auténticament eucaristica.
Que els preveres, els diaques i tots els
que desenvolupen un ministeri
eucaristic, rebin sempre d'aquests
mateixos serveis, realitzats amb cura
1 preparacio constant, forca i estimul
per al propi cami personal i
comunitari de santificacid. Exhorto a
tots els laics, en particular a les



families, a trobar continuament en el
Sagrament de I'amor de Crist la forca
per transformar la propia vida en un
signe autentic de la preséencia del
Senyor ressuscitat. Demano a tots els
consagrats i consagrades que
manifestin amb la seva propia vida
eucaristica 'esplendor i la bellesa de
pertanyer totalment al Senyor.

95. A comencaments del s. IV, el culte
cristia encara estava prohibit per les
autoritats imperials. Alguns cristians
del Nord de 1'Africa, que se sentien
amb l'obligacid de celebrar el dia del
Senyor, van desafiar la prohibicio.
Van ser martiritzats mentre
declaraven que no els era possible
viure sense 1'Eucaristia, aliment del
Senyor: sine dominic non possumus.
252 Que aquests martirs d'Abitinia,
juntament amb molts sants i beats
que han fet de 1'Eucaristia el centre
de la seva vida, intercedeixin per
nosaltres i ens ensenyin la fidelitat al
trobament amb el Crist ressuscitat.



Nosaltres tampoc no podem viure
sense participar en el Sagrament de
la nostra salvacio i desitgem ser iuxta
dominicam viventes, és a dir, portar a
la vida el que celebrem el dia del
Senyor. En efecte, aquest és el dia del
nostre alliberament definitiu. Que té
d'estrany que desitgem viure cada
dia segons la novetat introduida per
Crist amb el misteri de 1'Eucaristia?

96. Que Maria Santissima, Verge
immaculada, arca de 1'alian¢a nova i
eterna, ens acompanyi en aquest
cami del trobament del Senyor que
ve. En Ella trobem l'esséncia de
I'Església realitzada de la manera
més perfecta. L'Església veu en
Maria, «Dona eucaristica» - com l'ha
anomenada el Servent de Déu Joan
Pau Il 253 -, la seva icona més
reeixida, i la contempla com a model
insubstituible de vida eucaristica.
Per aixo0, en preséncia del «verum
Corpus natum de Maria Virgine»
sobre l'altar, el sacerdot, en nom de



I'assemblea liturgica, afirma amb les
paraules del canon: «Venerem la
memoria, en primer lloc, de la
gloriosa sempre Verge Maria, mare
de Jesucrist, Déu i Senyor nostre».254
El seu sant nom s'invoca i venera
també en els canons de les tradicions
cristianes orientals. Els fidels, per la
seva part, «encomanen a Maria,
Mare de I'Església, llur vida i llur
treball. Esforcant-se per tenir els
mateixos sentiments de Maria,
ajuden tota la comunitat a viure com
a ofrena viva, agradable al Pare».255
Ella és la Tota pulchra, Tota bonica, ja
que en Ella brilla la resplendor de la
gloria de Déu. La bellesa de la
liturgia celestial, que s'ha de reflectir
també en les nostres assemblees, té
un fidel mirall en Ella. D'Ella hem
d'aprendre a convertir-nos en
persones eucaristiques i eclesials per
poder presentar-nos també nosaltres,
segons l'expressio de sant Pau,
«immaculats» davant del Senyor, tal



com Ell ens ha volgut des del principi
(cf. Col 1,21; Ef 1,4). 256

97. Que I'Esperit Sant, per intercessio
de la Santissima Verge Maria,
encengui en nosaltres el mateix
ardor que van sentir els deixebles
d'Emaus (cf. Lc 24,13-35), i renovi en
la nostra vida la sorpresa eucaristica
per la resplendor i la bellesa que
brillen en el ritu liturgic, signe eficag
de la bellesa infinita propia del
misteri sant de Déu. Aquells
deixebles es van aixecar i van tornar
de pressa a Jerusalem per compartir
l'alegria amb els germans i germanes
en la fe. En efecte, ’alegria veritable
esta en reconéixer que el Senyor
resta entre nosaltres, company fidel
del nostre cami. L'Eucaristia ens fa
descobrir que Crist mort i ressuscitat
es fa contemporani nostre en el
misteri de 1'Església, el seu Cos. Hem
estat fets testimonis d'aquest misteri
d'amor. Desitgem anar plens
d'alegria i admiraci6 a trobar la



santa Eucaristia, per experimentar i
anunciar als altres la veritat de la
paraula amb queé Jesus es va
acomiadar dels seus deixebles: «Jo
soc amb vosaltres dia rere dia fins a
la fi del moén » (Mt 28,20).Roma, al
costat de Sant Pere, el 22 de febrer,
festa de la Catedra de I'Apostol sant
Pere, de I'any 2007, segon del meu
Pontificat.

Notes

1 Cf. St. Tomas d’Aquino,Summa
Theologiae, 111, q. 73, a. 3.

2 In Iohannis Evangelium Tractatus,
26,5:PL 35, 1609.

3 A los participantes en la Asamblea
Plenaria de la Congregacion para la
Doctrina de la Fe (10 de febrer de
2006):AAS 98 (2006), 255.



4 Discurso a los participantes en la 11T
reunion del XI Consejo Ordinario del
Sinodo de los Obispos (1 de juny de
2006): L'Osservatore Romano, ed. en
llengua espanyola (9 de juny de 2006),
p- 18.

5 Cf. Propositio 2.

6 Faig referéencia a la necessitat d’'una
hermeneutica de la continuitat amb
referencia també a una correcta
lectura del desenvolupament liturgic
després del Concili Vatica II: cf.
Discurs a la Curia Romana (22 de
desembre de 2005): AAS 98 (2006),
44-45.

7 C£.AAS 97(2005), 337-352.

8 Cf. Afio de la Eucaristia. Sugerencias
y propuestas (14 d’octubre de
2004):L'Osservatore Romano (15
d’octubre de 2004), Suplement.

9 Cf. AAS 95(2003), 433-475. Tambe la
Instruccio de la Congregacio per al



Culte Diviila Disciplina dels
Sagraments,Redemptionis
Sacramentum (25 de marg de 2004):
AAS 96 (2004), 549-601, a la qual Joan
Pau II tenia una gran estima.

10 Per recordar només els principals:
Conc. Ecum. de Trento, Doctrina et
canones de ss. Missae sacrificio,DS
1738-1759; Lleo6 XIII, Carta enc.Mirae
Caritatis (28 de maig de 1902):ASS
(1903), 115- 136, 115-136; Pius XII,
Carta enc. Mediator Dei (20 de
novembre de 1947): AAS 39 (1947),
521-595; Pau VI, Carta enc.Mysterium
Fidei (3 de setembre de 1965):AAS 57
(1965), 753-774; Joan Pau II, Carta
enc.Ecclesia de Eucharistia (17 abril
2003):AAS 95(2003), 433-475;
Congregacio per al Culte Diviila
Disciplina dels Sagraments, Instr.
Eucharisticum mysterium (25 mayo
1967): AAS 59 (1967), 539-573;
Instr.Liturgiam authenticam (28 de
marc¢ de 2001):AAS 93 (2001),
685-726.



11Cf. Propositio 1.
12 N. 14:AAS 98 (2006), 229.

13 Catecisme de ’Església Catolica,
1327.

14 Propositio 16.

15 Homilia en la Misa de toma de
posesion de la Catedra de Roma (7 de
maig de 2005):AAS 97 (2005), 752.

16 Cf. Propositio 4.

17 De Trinitate, VIII, 8, 12:CCL 50,
287.

18 Carta enc. Deus caritas est (25 de
desembre de 2005), 12:AAS 98 (2006),
228.

19 Cf. Propositio 3.

20 Breviari Roma,Himne en ’Ofici de
lectura de la solemnitat del Santissim
Cos i Sang de Crist.



21 Carta enc. Deus caritas est (25 de
desembre de 2005), 13:AAS 98 (2006),
228.

22 Homilia en la explanada de
Marienfeld (21 d’agost de 2005): AAS
97 (2005), 891-892.

23 Cf. Propositio 3.

24 Cf. Missal Roma,Pregaria
Eucaristica IV.

25 Catequesis XXIII, 7: PG 33, 1114s.

26 Cf.Sobre el sacerdoci, V1, 4: PG 48,
681.

27 1bid. 111, 4: PG 48, 642.
28 Propositio 22.

29 Cf.Propositio 42: «Este encuentro
eucaristico se realiza en el Espiritu
Santo que nos transforma y santifica.
El despierta en el discipulo la decidida
voluntad de anunciar con audacia a
los demas lo que se ha escuchado y



vivido, para acompanarlos al mismo
encuentro con Cristo. De este modo, el
discipulo, enviado por la Iglesia, se
abre a una mision sin fronteras».
Conservem la cita textual en castella
de I’edicio oficial, per no disposar de
la catalana. Aixi ho hem fet en totes
les Propositio citades a les notes.

30 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm.Lumen gentium, sobre
I’Església, 3; veure, per exemple, St.
Joan Crisostom,Catequesis 3,13-19: SC
50,174-177.

31 Joan Pau II, Carta enc.Ecclesia de
Eucharistia (17 d’abril de 2003),
1:AAS 95(2003) 433.

32 Ibid., 21: AAS 95 (2003), 447.

33 Cf. Joan Pau II, Carta enc.
Redemptor hominis (4 de marg de
1979), 20:AAS 71 (1979), 309-316;
Carta ap. Dominicae Cenae (24 de
febrer de 1980), 4: AAS 72 (1980),
119-121.



34 Cf. Propositio 5.

35 Cf. St. Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae, 111, q. 80, a. 4.

36 N. 38:AAS 95 (2003), 458.

37 Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, sobre I’Església, 23.

38 Congregacio per a la Doctrina de
la Fe, CartaCommunionis notio, sobre
alguns aspectes de ’Església com a
comunio (28 de maig de 1992), 11:
AAS 85 (1993), 844-845.

39 Propositio 5: «El término “catdlico”
expresa la universalidad que proviene
de la unidad que la Eucaristia, que se
celebra en cada Iglesia, favorece y
edifica. En la Eucaristia, las Iglesias
particulares tienen el papel de hacer
visible en la Iglesia universal su
propia unidad y su diversidad. Esta
relacion de amor fraterno deja
entrever la comunion trinitaria. Los
concilios y los sinodos expresan en la



historia este aspecto fraterno de la
Iglesia».

40 Cf.ibid.

41 Decr.Presbyterorum Ordinis, sobre
el ministeri i vida dels preveres, 5.

42 Cf.Propositio 14.

43 Const. dogm. Lumen gentium,
sobre I’Església, 1.

44 De Orat. Dom., 23: PL 4, 553.

45 Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm.Lumen gentium, sobre
I’Església, 48; cf. tambiénibid., 9.

46 Cf.Propositio 13.

47 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre
I’Església, 7.

48 Cf.ibid., 11; Conc. Ecum. Vat. II,
Decr.Ad gentes, sobre l’activitat
missionera de ’Església, 9.13.



49 Cf. Joan Pau II, Carta ap.Dominicae
Cenae (24 de febrer de 1980), 7:AAS
72 (1980), 124-127; Conc. Ecum. Vat.
I1, Decr.Presbyterorum Ordinis, sobre
el ministeri i vida dels preveres, 5.

50 Cf.Codi dels Canons de les Esglésies
Orientals, can. 710.

51 Cf.Ritu de la iniciacio cristiana dels
adults, Introd. gen., nn. 34-36.

52 Cf. Ritu del Baptisme dels nens,
Introd. nn. 18-19.

53 Cf.Propositio 15.

54 Cf.Propositio 7. Joan Pau II, Carta
enc.Ecclesia de Eucharistia (17 d’abril
de 2003), 36: AAS 95 (2003), 457-458.

55 Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodalReconciliatio et
paenitentia (2 de desembre de 1984),
18: AAS 77 (1985), 224-228.

56 Cf.Catecisme de UEsglésia Catolica,
1385.



57 Sobre aix0, hom pot pensar en
elConfiteor o en les paraules del
sacerdot 1 de I’assemblea abans
d’acostar-se a l’altar: «Senyo,r no soc
digne que entris a casa meva; digueu-
ho només de paraula, i sera salva la
meva anima». La liturgia preveu
justament algunes oracions molt
belles per al sacerdot, transmeses per
la tradicid i que li recorden la
necessitat de ser perdonat, com per
exemple, les que es pronuncien en
veu baixa abans de convidar els
fidels a la comunio sacramental:
«Deslliura’m, per la recepcio del teu
Cos i la teva Sang, de totes les meves
culpes i de tot mal. Concedeix-me
complir sempre els teus manaments i
no permetis que mai no em separi de
tu ».

58 Cf. St. Joan Damasce,Sobre la recta
fe, 1V, 9: PG 94, 1124C; St. Gregori
Naciance,Discurso 39, 17: PG 36,
356A; Conc. Ecum. de Trento,



Doctrina de sacramento paenitentiae,
cap. 2:DS 1672.

59 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Cost.
dogm.Lumen gentium, sobre
I’Església, 11; Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodalReconciliatio et
paenitentia (2 de desembre de 1984),
30:AAS 77 (1985), 256-257.

60 Cf. Propositio 7.

61 Cf. Joan Pau II, Motu
proprioMisericordia Dei (7 d’abril de
2002):AAS 94 (2002), 452-459.

62 Juntament amb els Pares sinodals,
recordo que les celebracions
penitencials no sacramentals,
esmentades en el ritual del
sagrament de la Reconciliacio, poden
ser utils per a augmentar I’esperit de
conversio i de comunio en les
comunitats cristianes, preparant aixi
els cors a la celebracio del
sagrament: cf. Propositio 7.



63 Cf. Codi de Dret Canonic, can. 508.

64 Pau VI, Const. ap. Indulgentiarum
doctrina (1 de gener de
1967),Normae, n. 1: AAS 59 (1967), 21.

65 Ibid., 9:AAS 59 (1967), 18-19.

66 Cf.Catecisme de UEsglésia Catolica,
1499-1531.

67 Ibid., 1524.
68 Cf. Propositio 44.

69 Cf. Sinode dels Bisbes, II
Assemblea General, Document sobre
el sacerdoci ministerialUltimis
temporibus (30 de novembre de
1971):AAS 63 (1971), 898-942.

70 Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodalPastores dabo vobis (25 de
marc de 1992), 42-69: AAS 84 (1992),
729-778.

71 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm.Lumen gentium, sobre



I’Església, 10; Congregacio per a la
Doctrina de la Fe, Carta sobre
algunes questions referents al
ministre de la Eucaristia Sacerdotium
ministeriale (6 agosto 1983):AAS 75
(1983), 1001-1009.

72 Catecisme de UEsglésia Catolica,
1548.

73 Ibid., 1552.

74 Cf. In Iohannis Evangelium
Tractatus 123, 5:PL 35, 1967.

75 Cf.Propositio 11.

76 Cf. Decr.Presbyterorum Ordinis,
sobre el ministeri i vida dels
preveres, 16.

77 Cf. Joan XXIII, Carta enc.Sacerdotii
nostri primordia (1 d’agost de 1959):
AAS 51 (1959), 545-579; Pau VI, Carta
enc.Sacerdotalis coelibatus (24 de
juny de 1967):AAS 59 (1967), 657-697;
Joan Pau II, Exhort. ap.



postsinodalPastores dabo vobis (25 de
marc¢ de 1992), 29: AAS 84 (1992),
703-705; Benet XVI,Discurs a la Curia
Romana (22 de desembre de 2006):
L'Osservatore Romano, ed. en lengua
espariola (29 de desembre de 2006),

p- 7.
78 Cf.Propositio 11.

79 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Optatam totius, sobre la formacio
sacerdotal, 6; Codi de Dret Canonic,
can. 241, § 1y can. 1029; Codi dels
Canons de les Esglésies Orientals, can.
342, § 1y can. 758; Joan Pau II,
Exhort. ap. postsinodalPastores dabo
vobis (25 de marg de 1992)
11.34.50:AAS 84 (1992), 673-675;
712-714; 746-748; Congregacio per al
Clergat, Directori per al ministerio 1
la vida dels preveresDives Ecclesiae
(31 de marc de 1994), 58: LEV, 1994,
pp- 56-58; Congregacio per a
PEducacié Catolica, Instruccié sobre
els criteris de discernimient



vocacional sobre les persones amb
tendéncies homosexuals de cara a la
seva admissio al Seminario y a les
Ordes sagrades (4 de novembre de
2005):AAS 97 (2005), 1007-1013.

80 Cf. Propositio 12; Joan Pau II,
Exhort. ap. postsinodalPastores dabo
vobis (25 de marg de 1992) 41: AAS 84
(1992), 726-729.

81 Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, sobre I’Església, 29.

82 Cf.Propositio 38.

83 Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodal Familiaris consortio (22
de novembre de 1981), 57: AAS 74
(1982), 149-150.

84 Carta ap.Mulieris dignitatem (15
d’agost de 1988), 26: AAS 80 (1988),
1715-1716.

85 Catecisme de I’Església Catolica,
1617.



86 Cf. Propositio 8.

87 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre
I’Església, 11.

88 Cf. Propositio 8.

89 Cf. Joan Pau II, Carta ap.Mulieris
dignitatem (15 agosto 1988): AAS 80
(1988), 1653-1729; Congregacio per a
la Doctrina de la Fe, Carta als Bisbes
de ’Església Catolica sobre la
col-laboracio de I’hombe i de la dona
en Església i en el mon (31 de maig
de 2004): AAS 96 (2004), 671-687.

90 Cf. Propositio 9.

91 Cf.Catecisme de ’Església Catolica,
1640.

92 Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodalFamiliaris consortio (22
de novembre de 1981), 84:AAS 74
(1982), 184-186; Congregacio per a la
Doctrina de la Fe, Carta als Bisbes de



I’Església Catolica sobre la recepcid
de la comunio eucaristica per part
dels fidels divorciats i tornats a casar
Annus Internationalis Familiae (14 de
setembre de 1994): AAS 86 (1994),
974-979.

93 Cf. Consell Pontifici per als Textos
Legislatius, Instruccio sobre les
normes que s’han d’observar als
tribunals eclesiastics en les causes
matrimonials Dignitas connubii (25
de gener de 2005), Ciutat del Vatica,
2005.

94 Cf.Propositio 40.

95 Discurso al Tribunal de la Rota
Romana con ocasion de la
inauguracion del afio judicial (28 de
gener de 2006): AAS 98 (2006), 138.

96 Cf.Propositio 40.
97 Cf.ibid.

98 Cf.ibid.



99 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium, sobre
I’Església, 48.

100 Cf. Propositio 3.

101 Sobre aquest proposit, voldria
recordar les paraules plenes
d’esperanca y consol de laPregaria
eucaristica II: «<Recordeu-vos també
dels nostres germans que moriren en
I’esperanca de la resurreccio, i de tots
els difunts que descansen en el si de
la vostra misericordia. Admeteu-los a
contemplar la llum de la vostra
mirada».

102 Cf. Homilia (8 de desembre de
2005): AAS 98 (2006), 15-16.

103 Const. dogm. Lumen gentium,
sobre I’Església, 58.

104 Propositio 4.



105 Relatio post disceptationem, 4:
L'Osservatore Romano (14 d’octubre
de 2005), p. 5.

106 Cf.Serm. 1, 7; 11, 10; 22, 7; 29, 76:
Sermones dominicales ad fidem
codicum nunc denuo editi,
Grottaferrata, 1977, pp.135, 209 s.,
292 s., 337; Benet XVI,Mensaje a los
Movimientos Eclesiales y a las Nuevas
Comunidades (22 mayo 2006):AAS 98
(2006), 463.

107 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past.Gaudium et spes, sobre I’Església
en el mon actual, 22.

108 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm.Dei Verbum, sobre la divina
revelacio, 2.4.

109 Propositio 33.
110 Sermo 227, 1:PL 38, 1099.

111 St. Agusti,In Iohannis Evangelium
Tractatus, 21, 8:PL 35, 1568.



112 Ibid., 28,1:PL 35, 1622.

113 Cf. Propositio 30. La santa Missa
que I’Església celebra durant la
sermana, i a la que es convida als
fidels a participar, també té el seu
paradigma en el dia del Senyor, el dia
de la resurreccio del Crist; Propositio
43.

114 Cf. Propositio 2.
115 Cf.Propositio 25.

116 Cf.Propositio 19. La Propositio 25
especifica: «Una auténtica accion
liturgica expresa la sacralidad del
Misterio eucaristico. Esta deberia
reflejarse en las palabras y las
acciones del sacerdote celebrante
mientras intercede ante Dios, tanto
con los fieles como por ellos».

117 Ordenacio General del Missal
Roma, 22; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 41;



Congregacio per al Culte Diviila
Disciplina dels Sagraments,
Instr.Redemptionis Sacramentum (25
de marc¢ de 2004), 19-25:AAS 96
(2004), 555-557.

118 Cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Decr.Christus Dominus, sobre la
funcio pastoral dels bisbes, 14; Const.
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 41.

119 Ordenacio General del Missal
Roma, 22.

120 Cf.ibid.
121 Cf.Propositio 25.

122 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 112-130.

123 Cf.Propositio 27.

124 Cf.ibid.



125 Pel que fa referéncia a aquests
aspectes, cal atenir-se fidelment a
allo establert en I’Ordenacio General
del Missal Roma, 319-351.

126 Cf. Ordenacio General del Missal
Roma, 39-41; Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 112-118.

127 Sermo 34, 1:PL 38, 210.

128 Cf.Propositio 25: «Como todas las
expresiones artisticas, también el
canto debe armonizarse intimamente
con la liturgia y contribuir
eficazmente a su finalidad, es decir, ha
de expresar la fe, la oracion, la
admiracion y el amor a Jesus presente
en la Eucaristia».

129 Cf.Propositio 29.
130 Cf.Propositio 36.

131 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, sobre la



sagrada liturgia, 116;0rdenacio
General del Missal Roma, 41.

132 Ordenacio General del Missal
Roma, 28; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const.Sacrosanctum Concilium, sobre
la sagrada liturgia, 56; Sagrada
Congregacion de Ritos,
Instr.Eucharisticum Mysterium (25 de
maig de 1967), 3:AAS 57 (1967),
540-543.

133 Cf.Propositio 18.
134 Ibid.

135 Ordenacio General del Missal
Roma, 29.

136 Cf. Joan Pau I, Carta. enc.Fides et
ratio (14 de setembre de 1998), 13:
AAS 91 (1999), 15-16.

137 S. Jerénimo, Comm. in Is.,
Prol.:PL 24, 17; cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const. dogm. Dei Verbum, sobre la
divina revelacio, 25.



138 Cf. Propositio 31.

139 Cf.Ordenacio General del Missal
Roma, 29; Conc. Ecum. Vat. II, Const.
Sacrosanctum Concilium, sobre la
sagrada liturgia, 7.33.52.

140 Propositio 19.

141 Cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const.Sacrosanctum Concilium, sobre
la sagrada litargia, 52.

142 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm.Dei Verbum, sobre la divina
revelacio, 21.

143 Amb aquesta finalitat, el Sinode
ha exhortat a elaborar elements
pastorals basats en el leccionari
trienal, que ajudin a unir
intrinsecament la proclamacio de les
lectures previstes amb la doctrina de
la fe: cf. Propositio 19.

144 Cf.Propositio 20.



145 Ordenacio General del Missal
Roma, 78.

146 Cf.ibid. 78-79.
147 Cf.Propositio 22.

148 Ordenacio General del Missal
Roma, 79d.

149 Ibid. 79c.

150 Tenint en compte costums
antigues i venerables, aixi com els
desitjos manifestats pels Pares
sinodals, he demanat als Dicasteris
competents que estudiin la
possibilitat de col-locar el ritu de la
pau en un altre moment, per
exemple, abans de la presentacio de
les ofrenes. Pel que fa a la resta,
aquesta opcio recordaria de manera
significativa ’lamonestacio del
Senyor sobre la necessitat de la
reconciliacié abans de presentar
qualsevol ofrena a Déu (cf. Mt 5,23
s.): cf.Propositio 23.



151 Cf. Congregacio per al Culte Divi i
la Disciplina dels Sagraments, Instr.
Redemptionis Sacramentum (25
marzo 2004), 80-96:AAS 96 (2004),
574-5717.

152 Cf.Propositio 34.
153 Cf.Propositio 35.
154 Cf.Propositio 24.

155 Cf. Const. Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
14-20; 30 s.; 48 s.; Congregacio per al
Culte Diviila Disciplina dels
Sagraments, Instr.Redemptionis
Sacramentum (25 de marg de 2004),
36-42: AAS 96 (2004), 561-564.

156 N. 48.
157 Ibid.

158 Cf. Congregacio per al Clergat i
altres Dicasteris de la Curia Romana,
Instr. Algunes questions sobre la
col-laboracié dels fidels laics en el



sagrat ministeri dels sacerdots,
Ecclesiae de mysterio (15 d’agost de
1997):AAS 89 (1997), 852-877.

159 Cf.Propositio 33.

160 Ordenacio General del Missal
Roma, 92.

161 Cf.ibid., 94.

162 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Apostolicam actuositatem, sobre
I’apostolat dels laics, 24;0rdenacio
General del Missal Roma, nn. 95-111;
Congregacio per al Culte Diviila
Disciplina dels Sagraments,
Instr.Redemptionis Sacramentum (25
de marcg de 2004), 43-47:AAS 96
(2004), 564-566;Propositio 33: «Se han
de introducir estos ministerios de
acuerdo con un mandato especifico y
las exigencias reales de la comunidad
que celebra. Las personas encargadas
de estos servicios liturgicos laicales
han de ser elegidas con mucha
atencion, bien preparadas y



acomparfiadas con una formacion
permanente. Su nombramiento ha de
ser temporal. Dichas personas deben
ser conocidas por la comunidad y
recibir de ella el debido
reconocimiento».

163 Cf. Conc. Ecum. Vat. II,
Const.Sacrosanctum Concilium, sobre
la sagrada litargia, 37-42.

164 Cf. nn. 386-399.
165 AAS 87 (1995), 288-314.

166 Cf. Exhort. ap.
postsinodalEcclesia in Africa (14 de
setembre de 1995), 55-71; Exhort. ap.
postsinodalEcclesia in America (22 de
gener de 1999), 16.40.64.70-72: AAS
91 (1999), 752-753; 775-776; 799;
805-809; Exhort. ap. postsinodal
Ecclesia in Asia (6 de novembre de
1999), 21s.:AAS 92 (2000), 482-487;
Exhort. ap. postsinodalEcclesia in
Oceania (22 de novembre de 2001),
16: AAS 94 (2002), 382- 384; Exhort.



ap. postsinodalEcclesia in Europa (28
de juny de 2003), 58- 60:AAS 95
(2003), 685-686.

167 Cf.Propositio 26.

168 Cf.Propositio 35; Conc. Ecum. Vat.
II, Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 11.

169 Cf.Catecisme de ’Església
Catolica, 1388; Conc. Ecum. Vat. II,
Const. Sacrosanctum Concilium,
sobre la sagrada liturgia, 55.

170 Cf. Carta enc.Ecclesia de
Eucharistia (17 d’abril de 2003),
34:AAS 95 (2003), 456.

171 Aixi, per exemple, St. Tomas
d’Aquino, Summa Theologiae, 111, q.
80, a. 1,2; Sta. Teresa de Jesus,Camino
de perfeccion, cap. 35. La doctrina ha
estat confirmada amb autoritat pel
Concili de Trento, sess. XIII, c. VIII.



172 Cf. Joan Pau I, Carta enc. Ut
unum sint (25 de maig de 1995),
8:AAS 87 (1995), 925-926.

173 Cf.Propositio 41; Conc. Ecum. Vat.
I, Decr. Unitatis redintegratio, sobre
I’ecumenisme, 8,15; Joan Pau II, Carta
enc.Ut unum sint (25 mayo 1995), 46:
AAS 87 (1995), 948; Carta enc.Ecclesia
de Eucharistia (17 abril 2003),
45-46:AAS 95 (2003), 463- 464;Codi de
Dret Canonic, can. 844 §§ 3-4;Codi
dels Canons de les Esglésies Orientals,
can. 671 §§ 3-4; Consell Pontifici per a
la Unitat dels Cristians, Directoire
pour l'application des principes et des
normes sur l'ceecuménisme (25 de
marg¢ de 1993), 125, 129-131: AAS 85
(1993), 1087, 1088-1089.

174 Cf. nn. 1398-1401.
175 Cf. n. 293.

176 Cf. Consell Pontifici de les
Comunicacions Socials, Instr. past.
sobre les Comunicacions Socials en el



20e aniversari de la «Communio et
progressio»,Aetatis novae (22 de
febrer de 1992): AAS 84 (1992),
447-468.

177 Cf.Propositio 29.
178 Cf.Propositio 44.
179 Cf.Propositio 48.

180 Aquest coneixement també es
pot adquirir en els anys de formacio
dels candidats al sacerdoci en el
seminari mitjancant iniciatives
apropiades: cf.Propositio 45.

181 Cf.Propositio 37.

182 Cf. Const.Sacrosanctum
Concilium, sobre la sagrada liturgia,
36y 54.

183 Propositio 36.
184 Cf.ibid.

185 Cf.Propositio 32.



186 Cf.Propositio 14.
187 Propositio 19.
188 Cf.Propositio 14.

189 Cf.Homilia en las primeras
Visperas de Pentecostés (3 de juny de
2006):AAS 98 (2006), 509.

190 Cf.Propositio 34.

191 Enarrationes in Psalmos 98,9 CCL
XXXIX 1385; cf. Discurso a la Curia
Romana (22 de desembre de
2005):AAS 98 (2006), 44-45.

192 Cf. Propositio 6.

193 Discurso a la Curia Romana (22
de desembre de 2005):AAS 98 (2006),
45.

194 Cf.Propositio 6; Congregacio per
al Culte Divi i la Disciplina dels
Sagraments, Directorio sobre la
piedad popular y liturgia (17 de
desembre de 2001), nn. 164-165,



Ciutat del Vatica 2002; Sagrada
Congregacio de Ritus,
Instr.Eucharisticum Mysterium (25 de
maig de 1967): AAS 57 (1967),
539-573.

195 Cf. Relatio post disceptationem,
11: L'Osservatore Romano (14
d’octubre de 2005), p. 5.

196 Cf.Propositio 28.
197 Cf. n. 314.
198 VII, 10, 16:PL 32, 742.

199 Homilia en la Explanada de
Marienfeld, (21 d’agosto de 2005):AAS
97 (2005), 892; cf.Homilia en la Vigilia
de Pentecostés (3 de juny de
2006):AAS 98 (2006), 505.

200Cf.Relatio post disceptationem,
6,47: L'Osservatore Romano (14
d’octubre de 2005), pp. 5. 6;Propositio
43.

201 De civitate Dei, X, 6:PL 41, 284.



202 Cf.Catecisme de ’Església
Catolica, 1368.

203 Cf. St. Ireneu, Contra las herejias
IV, 20, 7: PG 7, 1037.

204 A los Magnesios, 9,1-2:PG 5, 670.

205 Cf.I Apologia 67, 1-6; 66:PG 6, 430
s. 427. 430.

206 Cf.Propositio 30.
207 Cf. AAS 90 (1998), 713-766.
208 Propositio 30.

209 Homilia (19 de marg de
2006):AAS 98 (2006), 324.

210 Assenyala a aquest respecte el
Compendio de la doctrina social de la
Iglesia, 258: «El descanso abre el
hombre, sujeto a la necesidad del
trabajo, la perspectiva de una libertad
mas plena, la del Sabado eterno (cf.
Hb 4,9-10). El descanso permite a los
hombres recordar y revivir las obras



de Dios, desde la Creacion hasta la
Redencion, reconocerse a st mismos
como obra suya (cf. Ef2,10), y dar
gracias por su vida y su subsistencia a
El que de ellas es el Autor».

211 Cf.Propositio 10.
212 Cf. ibid..

213 Cf. Discurso a los obispos de la
conferencia episcopal de Canada -
Quebec en visita ad limina
Apostolorum (11 de maig de
2006):L'Osservatore Romano (12 de
maig de 2006), p. 5.

214 N. 10:AAS 71(1979), 414-415.

215 Audiencia general del 29 marzo
2006: L'Osservatore Romano, ed. en
lengua espafiola (31 de marg de
2006), p. 16.

216 Propositio 39.



217 Cf. Relatio post disceptationem,
30: L'Osservatore Romano (14
d’octubre de 2005), p. 6.

218 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm.Lumen gentium sobre
I’Església, 39-42.

219 Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodal Christifideles laici (30 de
desembre de 1988), 14.16:AAS 81
(1989), 409-413; 416-418.

220 Cf.Propositio 39.
221 Cf.ibid.

222 Pontifical Roma. Ordenacio del
Bisbe, del prevere i del diaca, Ritu de
I’ordenacio6 del prevere, n. 150.

223 Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodal Pastores dabo vobis (25
de marc¢ de 1992),19-33; 70-81:AAS 84
(1992), 686-712; 778-800.

224 Propositio 38.



225 Propositio 39. Cf. Joan Pau II,
Exhort. ap. postsinodalVita
consecrata (25 de marg de 1996), 95:
AAS 88 (1996), 470-471.

226 Codi de Dret Canonic, can. 663, §
1.

227 Cf. Joan Pau II, Exhort. ap.
postsinodal Vita consecrata (25 de
marg¢ de 1996), 34: AAS 88 (1996),
407-408.

228 Carta enc.Veritatis splendor (6
d’agost de 1993), 107: AAS 85 (1993),
1216-1217.

229 Carta enc. Deus caritas est (25 de
desembre de 2005), 14:AAS 98 (2006),
229.

230 Cf. Joan Pau I, Carta
enc.Evangelium vitae (25 de marg de
1995): AAS 87 (1995), 401-522; Benet
XVLDiscurso a un congreso
organizado por la Academia



Pontificia para la vida (27 de febrer
de 2006):AAS 98 (2006), 264-265.

231 Cf. Congregacio per a la Doctrina
de la Fe, Nota doctrinal acerca de
algunas cuestiones con respecto al
comportamiento de los catolicos en la
vida politica (24 de novembre de
2002):AAS 95 (2004), 359-370.

232 Cf.Propositio 46.
233 AAS (2005), 711.
234 Propositio 42.

235 Cf.Martirio de Policarpo, XV, 1:
PG 5, 1039. 1042.

236 A los Romanos, IV,1:PG 5, 690.

237 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Lumen gentium sobre
I’Església, 42.

238 Cf.Propositio 42; Congregacio per
a la Doctrina de la Fe, Decl. sobre la
unicitat i la universalitat salvifica de



Jesucrist i de ’EsglésiaDominus Iesus
(6 d’agost de 2000), 13-15:AAS 92
(2000), 754-755.

239 Cf.Propositio 42.

240 Carta enc. Deus caritas est (25 de
desembre de 2005), 18:4AAS 98 (2006),
232.

241 Ibid., n. 14.

242 Durant ’assemblea sinodal hem
escoltat commosos testimonis molt
significatius sobre I’eficacia del
sagrament en I’obra de pacificacio.
Sobre aixo0 s’afirma en laPropositio
49: «Gracias a las celebraciones
eucaristicas, pueblos en conflicto se
han podido reunir alrededor de la
Palabra de Dios, escuchar su anuncio
profético de reconciliacion a través
del perdon gratuito, recibir la gracia
de la conversion que permite la
comunion en el mismo pany en el
mismo cdliz».



243 Cf.Propositio 48.

244 Carta enc. Deus caritas est (25 de
desembre de 2005), 28:AAS 98 (2006),
239.

245 Propositio 48.

246 Discurso al Cuerpo Diplomatico
acreditado ante la Santa Sede (9 de
gener de 2006), 28:AAS 98 (2006), 127.

247 Ibid.

248 Cf.Propositio 48. Sobre aixo és
molt util el Compendi de la doctrina
social de Església.

249 Cf.Propositio 43.
250 Cf.Propositio 47.
251 Cf.Propositio 17.

252 Acta SS. Saturnini, Dativi et
aliorum plurimorum martyrum in
Africa, 7. 9. 10:PL 8, 707.709-710.



253 Cf. Carta enc.Ecclesia de
Eucharistia (17 d’abril de 2003),
53:AAS 95 (2003), 469.

254 Pregaria Eucaristica I (Canon
Roma).

255 Propositio 50.

256 Cf. Homilia (8 de desembre de
2005):AAS 98 (2006), 15

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/sacramentum-
caritatis/ (30/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/ca/article/sacramentum-caritatis/
https://opusdei.org/ca/article/sacramentum-caritatis/

	'Sacramentum Caritatis'

