
opusdei.org

Tema 40. Pare
nostre, que esteu en
el cel

Amb el parenostre, Jesucrist ens
ensenya a adreçar-nos a Déu
com a Pare. És la pregària filial
per excel·lència.

30/11/2010

1. Jesús ens ensenya a adreçar-nos
a Déu com a Pare

Amb el parenostre, Jesucrist ens
ensenya a adreçar-nos a Déu com a
Pare: «Pregar al Pare és entrar en el
seu misteri, tal com Ell és, i tal com el



Fill ens l’ha revelat: “L’expressió Déu
Pare no havia estat revelada mai a
ningú. Quan el mateix Moisès va
preguntar a Déu qui era, va sentir un
altre nom. A nosaltres, aquest nom
ens ha estat revelat en el Fill, ja que
aquest nom implica el nom nou de
Pare” (Tertulià, De oratione
3)» (Catecisme 2779).

En ensenyar el parenostre, Jesús
també descobreix als seus deixebles
que participen de la seva condició de
Fill: «Mitjançant la revelació
d’aquesta oració, els deixebles
descobreixen que tenen una
participació especial en la filiació
divina, de la qual sant Joan dirà en el
“Pròleg” del seu Evangeli: “A tots els
qui l’han rebut [és a dir, tots els qui
han acollit el Verb fet carn], als qui
creuen en el seu nom, els ha concedit
de ser fills de Déu” (Jn 1,12). Per això,
amb raó resen, segons l’ensenyament
de Crist, Pare nostre.»[1]



Jesucrist sempre distingeix entre
«Pare meu» i «Pare vostre» (cf. Jn
20,17). De fet, quan prega no diu mai
«Pare nostre». Això mostra que la
seva relació amb Déu és totalment
singular: és una relació seva i de
ningú més. Amb l’oració del
parenostre, Jesús vol fer conscients
els seus deixebles de la seva condició
de fills de Déu, indicant alhora la
diferència que hi ha entre la seva
filiació natural i la nostra filiació
divina adoptiva, que hem rebut com
un do gratuït de Déu.

L’oració del cristià és l’oració d’un fill
de Déu que es dirigeix al seu Pare
Déu amb confiança filial, la qual
«s’expressa en les litúrgies d’Orient i
d’Occident per la bella expressió
típicament cristiana: parrhesia,
senzillesa sense doblecs, confiança
filial, seguretat joiosa, audàcia humil,
certesa de ser estimat (cf. Ef 3,12; He
3,6; 4,16; 10,19; 1Jn 2,28; 3,21;
5,14)» (Catecisme 2778).



Originàriament el vocable parrhesia
indica el privilegi de la llibertat de
paraula del ciutadà grec en les
assemblees populars, i els pares de
l’Església el van adoptar per
expressar el comportament filial del
cristià davant el seu Pare Déu.

2. Filiació divina i fraternitat
cristiana

En anomenar Déu com a Pare nostre,
reconeixem que la filiació divina ens
uneix a Crist, «el primer d’una
multitud de germans» (Rm 8,29), per
mitjà d’una autèntica fraternitat
sobrenatural. L’Església és aquesta
nova comunió entre Déu i els homes
(cf. Catecisme 2790).

Per això la santedat cristiana, tot i
ser personal i individual, no és mai
individualista o egocèntrica: «Si
resem en veritat el Parenostre,
sortim de l’individualisme, ja que
l’amor que acollim ens n’allibera. El
“nostre” del començament de la



Pregària del Senyor, com el
“nosaltres” de les quatre últimes
peticions, no és exclusiu de ningú.
Per dir-lo de veritat (cf. Mt 5,23-24;
6,14-16), les nostres divisions i
oposicions han de ser
superades» (Catecisme 2792).

La fraternitat que estableix la filiació
divina s’estén també a tots els homes,
perquè d’alguna manera tots són fills
de Déu —criatures seves— i són
cridats a la santedat: «No hi ha més
que una raça a la terra: la raça dels
fills de Déu.»[2] Per això, el cristià ha
de sentir-se solidari en la tasca de
conduir tota la humanitat cap a Déu.

La filiació divina ens impulsa a
l’apostolat, que és una manifestació
necessària de filiació i fraternitat:
«Pensa en els altres —abans que res,
en aquells qui són al teu costat— com
en allò que són: fills de Déu, amb tota
la dignitat d’aquest títol meravellós.
Hem de portar-nos com a fills de Déu



amb els fills de Déu: el nostre amor
ha d’ésser un amor sacrificat, diari,
fet de mil detalls de comprensió, de
sacrifici silenciós, de donació que no
es nota.»[3]

3. El sentit de la filiació divina com
a fonament de la vida espiritual

Quan es viu amb intensitat la filiació
divina, arriba a ser «una actitud
profunda de l’ànima, que acaba per
informar l’existència sencera: es
troba present en tots els pensaments,
en tots els desigs, en tots els afectes».
[4] És una realitat per viure sempre,
no només en circumstàncies
particulars de la vida: «No podem ser
fills de Déu només a estones, encara
que hi hagi alguns moments
especialment dedicats a considerar-
ho, a penetrar-nos d’aquest sentit de
la nostra filiació divina, que és el
moll de la pietat.»[5]

Sant Josepmaria ensenya que el
sentit o la consciència viscuda de la



filiació divina «és el fonament de
l’esperit de l’Opus Dei. Tots els homes
són fills de Déu. Però un fill pot
reaccionar, davant el seu pare, de
moltes maneres. Cal esforçar-se a
ésser uns fills que procuren adonar-
se que el Senyor, en estimar-nos com
a fills, ha fet que visquem a casa
seva, enmig d’aquest món, que
siguem de la seva família, que allò
que és seu és nostre i que el que és
nostre és seu, que tinguem aquesta
familiaritat i confiança en Ell que ens
fa demanar, com el nen petit, la
lluna!»[6]

L’alegria cristiana enfonsa les seves
arrels en el sentit de la filiació
divina: «L’alegria és conseqüència
necessària de la filiació divina, de
saber-nos estimats amb predilecció
pel nostre Pare Déu, que ens acull,
ens ajuda i ens perdona.»[7] En la
predicació de sant Josepmaria es
reflecteix molt sovint que la seva
alegria brollava de la consideració



d’aquesta realitat: «Per motius que
no vénen al cas —però que bé coneix
Jesús, que ens presideix des del
Sagrari—, la vida m’ha emmenat a
saber-me especialment fill de Déu, i
he assaborit l’alegria de ficar-me al
cor del meu Pare, per rectificar, per
purificar-me, per servir-lo, per
comprendre i disculpar tothom, a
força de l’amor seu i de la humiliació
meva. [...] Al llarg dels anys, he
intentat recolzar-me sense
defallences en aquesta joiosa
realitat.»[8]

Una de les qüestions més delicades
que l’home es planteja quan medita
sobre la filiació divina és el problema
del mal. Molts no encerten a
congeniar l’experiència del mal al
món amb la certesa de fe de la
infinita bondat divina. No obstant
això, els sants ensenyen que s’ha de
considerar com un bé tot el que
passa en la vida humana, perquè han
comprès pregonament la relació



entre la filiació divina i la santa creu.
És el que expressen, per exemple,
unes paraules de sant Tomàs Moro a
la seva filla gran, quan estava
empresonat de la Torre de Londres:
«Filla meva estimada, no es pertorbi
mai la teva ànima per qualsevol cosa
que pugui passar en aquest món. Res
no pot passar sinó el que Déu vol. I jo
estic molt segur que sigui el que
sigui, per molt dolent que sembli,
serà de veritat el més bo.»[9] I el
mateix ensenya sant Josepmaria en
relació amb situacions menys
dramàtiques, però en què una ànima
cristiana pot passar-ho malament i
desconcertar-se: «Penes?,
¿contradiccions per aquell succés o
l’altre?... ¿No veus que ho vol el teu
Pare-Déu..., i Ell és bo..., i Ell t’estima
—¡a tu sol!— més que totes les mares
del món juntes poden estimar els
seus fills?»[10]

Per sant Josepmaria, la filiació divina
no és una realitat edulcorada, aliena



al patiment i al dolor. Per contra,
afirma que aquesta realitat està
intrínsecament lligada a la creu,
present de manera inevitable en tots
els qui vulguin seguir Crist de prop:
«A l’hort Jesús ora: Pater mi (Mt
26,39), Abba, Pater! (Mc 14,36). Déu
és el meu Pare, encara que m’enviï
sofriment. M’estima amb tendresa,
tot i que em fereixi. Jesús pateix per
complir la Voluntat del Pare... I jo,
que també vull complir la Santíssima
Voluntat de Déu, seguint els passos
del Mestre, ¿em podré queixar, si per
company de camí em trobo el
sofriment? Això constituirà un senyal
cert de la meva filiació, perquè em
tracta com ho fa amb el seu Diví Fill.
I, llavors, com Ell, podré gemegar i
plorar tot sol en el meu Getsemaní,
per bé que postrat per terra,
reconeixent el meu no-res, s’elevarà
fins al Senyor un crit sortit del més
íntim de la meva ànima: Pater mi, 
Abba, Pater..., fiat!»[11]



Una altra conseqüència important
del sentit de la filiació divina és
l’abandó filial a les mans de Déu, que
no es deu tant a la lluita ascètica
personal —encara que se la
pressuposa— com a deixar-se menar
per Déu: per això es parla d’abandó.
Es tracta d’un abandó actiu, lliure i
conscient per part del fill. Aquesta
actitud ha originat una manera
concreta de viure la filiació divina —
que no és l’única, ni és el camí
obligatori per a tothom—,
anomenada «infància espiritual»:
consisteix a reconèixer-se no només
fill, sinó fill petit, un nen molt
necessitat davant Déu. Així ho
expressa sant Francesc de Sales: «“Si
no torneu a ser com els infants, no
entrareu pas al Regne del cel” (Mt
18,3). Mentre el nen és petitó, es
conserva en una gran senzillesa;
coneix només la seva mare; té un sol
amor, la mare; una única aspiració,
la falda de la mare; no vol res més
que recolzar-se en un descans tan



amable. L’ànima perfectament
senzilla només té un amor, Déu, i en
aquest amor únic, una sola aspiració:
reposar al pit del Pare celestial i aquí
establir el seu descans, com a fill
amorós, deixant completament
qualsevol ànsia a ell, no mirant cap
altra cosa sinó romandre en aquesta
santa confiança.»[12] Sant
Josepmaria també aconsellava
recórrer el camí de la infància
espiritual: «Essent infants no tindreu
penes: els nens s’obliden de seguida
dels disgustos per a retornar als seus
jocs ordinaris. —Per això, amb
l’abandonament, mai no us haureu
de capficar, perquè reposareu en el
Pare.»[13]

4. Les set peticions del parenostre

En la pregària del Senyor, a la
invocació inicial «Pare nostre, que
esteu en el cel» segueixen set
peticions. «Les tres primeres
peticions tenen per objecte la Glòria



del Pare: la santificació del nom, la
vinguda del Regne i el compliment de
la voluntat divina. Les altres quatre li
presenten els nostres desigs:
aquestes peticions es refereixen a la
nostra vida a fi d’alimentar-la o
guarir-la del pecat i es relacionen
amb el nostre combat per la victòria
del Bé sobre el Mal» (Catecisme
2857).

El parenostre és el model de
qualsevol pregària, com ensenya sant
Tomàs d’Aquino: «La pregària
dominical és la més perfecta de les
oracions... No només hi demanem tot
el que podem desitjar amb rectitud,
sinó, a més, segons l’ordre en què
convé desitjar-ho. De manera que
aquesta oració no només ens
ensenya a demanar, sinó que també
forma tota la nostra afectivitat.»[14]

Primera petició: «Sigui santificat el
vostre nom»



Cap criatura no pot augmentar la
santedat de Déu. Per això, «el terme
“santificar” s’ha d’entendre aquí no
en primer lloc en el seu sentit
causatiu (només Déu santifica, fa
sant), sinó sobretot en un sentit
valoratiu: reconèixer com a sant,
tractar d’una manera santa. [...] Des
de la primera petició al nostre Pare,
estem submergits en el misteri íntim
de la seva Divinitat i en el drama de
la salvació de la nostra humanitat.
Demanar-li que el seu nom sigui
santificat ens implica en “el designi
benèvol que Ell va formar per
endavant” perquè “siguem sants i
immaculats en la seva Presència, en
l’amor” (cf. Ef 1,9.4)» (Catecisme
2807). Així doncs, l’exigència de la
primera petició és que la santedat
divina resplendeixi i augmenti en les
nostres vides: «Qui podria santificar
Déu ja que ell santifica? Inspirant-
nos en aquestes paraules “Sigueu
sants davant meu, perquè jo, el
Senyor, sóc sant” (Lv 20,26),



demanem que, santificats pel
baptisme, perseverem en el que hem
començat a ser. I ho demanem cada
dia perquè faltem diàriament i hem
de purificar els nostres pecats per
una santificació incessant...
Recorrem, per tant, a la pregària per
tal que aquesta santedat romangui
en nosaltres.»[15]

Segona petició: «Vingui a nosaltres el
vostre regne»

La segona petició expressa
l’esperança que arribi un temps nou
en què Déu sigui reconegut per
tothom com el rei que omplirà de
beneficis els seus súbdits: «Aquesta
petició és el “Marana tha”, el crit de
l’Esperit i de l’Esposa: “Veniu, Senyor
Jesús” (Ap 22,20). [...] En la pregària
del Senyor es tracta principalment de
la vinguda final del Regne de Déu pel
retorn del Crist (cf. Tt
2,13)» (Catecisme 2817-2818). D’altra
banda, el regne de Déu ja s’ha incoat



en aquest món amb la primera
vinguda de Crist i l’enviament de
l’Esperit Sant: «“El Regne de Déu és
justícia, pau i alegria en l’Esperit
Sant” (Rm 14,17). Els darrers temps
en què vivim són els de l’efusió de
l’Esperit Sant. Des d’aleshores hi ha
entaulat un combat decisiu entre “la
carn” i l’Esperit (cf. Ga 5,16-25):
“Només un cor pur pot dir amb
seguretat: ‘Vingui el vostre Regne.’
S’ha d’haver estat a l’escola de Pau
per dir: ‘Que el pecat, doncs, no regni
en el vostre cos mortal’ (Rm 6,12).
Aquell qui es manté pur en les seves
accions, els seus pensaments i les
seves paraules, pot dir a Déu: ‘Vingui
el vostre Regne!’”(sant Ciril de
Jerusalem, Catecheses mystagogicae
5.13)» (Catecisme 2819). En
definitiva, en la segona petició
manifestem el desig que Déu regni
actualment en nosaltres per la gràcia,
que el seu regne a la terra s’estengui
cada dia més i que a la fi del temps
regni plenament al cel sobre tothom.



Tercera petició: «Faci’s la vostra
voluntat, així a la terra com es fa en el
cel»

La voluntat de Déu és que «tots els
homes se salvin i arribin al
coneixement de la veritat» (1Tm
2,3-4). Jesús ens ensenya que no
s’entra al regne del cel mitjançant
paraules, sinó «el qui fa la voluntat
del meu Pare del cel» (Mt 7,21). Per
això, aquí «demanem al nostre Pare
que uneixi la nostra voluntat a la del
seu Fill per complir la seva voluntat,
el seu designi de salvació per a la
vida del món. Nosaltres en som
radicalment impotents, però units a
Jesús i amb el poder del seu Esperit
Sant, li podem lliurar la nostra
voluntat i decidir d’escollir allò que
el seu Fill sempre ha escollit: fer el
que agrada al Pare (cf. Jn
8,29)» (Catecisme 2825). Com afirma
un pare de l’Església, quan preguem
en el parenostre «faci’s la vostra
voluntat, així a la terra com es fa en



el cel», no ho demanem «en el sentit
que Déu faci el que vulgui, sinó que
nosaltres siguem capaços de fer el
que Déu vol».[16] D’altra banda,
l’expressió «a la terra com en el cel»
manifesta que en aquesta petició
anhelem que, així com s’ha complert
la voluntat de Déu en els àngels i els
benaurats del cel, també es compleixi
en els qui encara restem a la terra.

Quarta petició: «El nostre pa de cada
dia doneu-nos, Senyor, el dia d’avui»

Aquesta petició expressa l’abandó
filial dels fills de Déu, ja que «el Pare,
que ens dóna la vida, no pot deixar
de donar-nos l’aliment necessari per
a la vida, tots els béns “convenients”,
materials i espirituals» (Catecisme
2830). El sentit cristià d’aquesta
quarta petició «es refereix al Pa de
Vida: la Paraula de Déu que s’ha
d’acollir en la fe, el Cos de Crist rebut
en l’Eucaristia (cf. Jn
6,26-58)» (Catecisme 2835).



L’expressió «de cada dia», «presa en
sentit temporal és una repetició
pedagògica d’“avui” (cf. Ex 16,19-21)
per a confirmar-nos en una
confiança “sense reserves”. Presa en
sentit qualitatiu significa el necessari
per a la vida, i més àmpliament tot
bé suficient per a la subsistència (cf.
1Tm 6,8)» (Catecisme 2837).

Cinquena petició: «Perdoneu les
nostres culpes així com nosaltres
perdonem els nostres deutors»

En aquesta nova petició comencem
reconeixent la nostra condició de
pecadors: «Tornem a Ell, com el fill
pròdig (cf. Lc 15,11-32), i ens
reconeixem pecadors davant Ell com
el publicà (cf. Lc 18,13). La nostra
petició comença per una “confessió”
en què confessem alhora la nostra
misèria i la seva
Misericòrdia» (Catecisme 2839). Però
aquesta petició no serà escoltada si
abans no hem respost a una



exigència: perdonar nosaltres els
nostres deutors. I la raó és la següent:
«Aquesta onada de misericòrdia no
pot penetrar en el nostre cor mentre
no hàgim perdonat aquells que ens
han ofès. L’amor, com el Cos de Crist,
és indivisible: no podem estimar el
Déu que no veiem si no estimem el
germà, la germana, que veiem (cf.
1Jn 4,20). En la negativa a perdonar
els nostres germans i germanes, el
nostre cor es tanca, la seva duresa el
fa impermeable a l’amor
misericordiós del Pare» (Catecisme
2840).

Sisena petició: «No permeteu que
nosaltres caiguem a la temptació»

Aquesta petició està relacionada amb
l’anterior, perquè el pecat és
conseqüència del consentiment lliure
a la temptació. Per això, ara
«demanem al nostre Pare que no ho
“permeti”. [...] Li demanem que no
ens deixi prendre el camí que



condueix al pecat. Estem
compromesos en el combat “entre la
carn i l’Esperit”. Aquesta petició
implora l’Esperit de discerniment i
de força» (Catecisme 2846). Déu ens
dóna sempre la seva gràcia per
vèncer les temptacions: «Déu és fidel
i no permetrà que sigueu temptats
per damunt de les vostres forces. I,
juntament amb la prova, us donarà
el mitjà de sortir-ne i poder-la
suportar» (1Co 10,13). Però per
vèncer sempre les temptacions cal
pregar: «Un combat i una victòria
com aquests només són possibles
amb la pregària. Per la pregària,
Jesús és vencedor del Temptador, des
del començament (cf. Mt 4,11) i en
l’últim combat de la seva agonia (cf.
Mt 26,36-44). El Crist ens uneix al seu
combat i a la seva agonia. [...]
Aquesta petició pren tot el seu sentit
dramàtic en relació amb la temptació
final del nostre combat a la terra;
demana la perseverança final. “Vinc



com un lladre: feliç el qui vetlla” (Ap
16,15)» (Catecisme 2849).

Setena petició: «Ans deslliureu-nos de
qualsevol mal»

L’última petició està continguda en
l’oració sacerdotal de Jesús al seu
Pare: «No et demano que els treguis
del món, sinó que els preservis del
Maligne» (Jn 17,15). En efecte, «en
aquesta petició, el Mal no és una
abstracció, sinó que designa una
persona, Satanàs, el Maligne, l’àngel
que s’oposa a Déu. El “diable” [dia-
bolos] és aquell qui “es posa de
través” en el designi de Déu i de la
seva “obra de salvació” feta realitat
en el Crist» (Catecisme 2851). A més,
«quan demanem d’ésser alliberats
del Maligne, preguem igualment per
ser alliberats de tots els mals,
presents, passats i futurs, dels quals
és l’autor o l’instigador» (Catecisme
2854), especialment del pecat, l’únic
mal autèntic,[17] i de la pena



corresponent, que és la condemnació
eterna. Els altres mals i tribulacions
poden convertir-se en béns, si els
acceptem i els unim als patiments de
Crist a la creu.

Manuel Belda

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
2759-2865.

Benet XVI-Joseph Ratzinger, Jesús de
Nazaret, La Esfera de los Libros,
Madrid 2007, p. 161-205 (capítol
dedicat a l’oració del Senyor).

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilies «El tracte
amb Déu» i «Vers la santedat», a 
Amics de Déu 142-153 i 294-316.

J. Burggraf, «El sentido de la filiación
divina», a AAVV, Santidad y mundo,
Pamplona 1996, p. 109-127.



F. Fernández-Carvajal i P. Beteta, 
Hijos de Dios. La filiación divina que
vivió y predicó el beato Josemaría
Escrivá, Madrid 19952.

F. Ocáriz, «La filiación divina,
realidad central en la vida y en las
enseñanzas de Mons. Escrivá de
Balaguer», a AAVV, Mons. Escrivá de
Balaguer y el Opus Dei. En el 50
aniversario de su fundación,
Pamplona 19852, p. 173-214.

B. Perquin, Abba, Padre: para
alabança de tu gloria, Madrid 19993.

J. Sesé, «La conciencia de la filiación
divina, fuente de vida espiritual», a J.
L. Illanes (dir.), El Dios y Padre de
Nuestro Señor Jesucristo, XX Simposi
Internacional de Teología de la
Universidad de Navarra, Pamplona
2000, p. 495-517.

J. Stöhr, «La vida del cristiano según
el espíritu de filiación divina», a 



Scripta Theologica 24 (1992/3)
872-893.

[1] Joan Pau II, Al·locució, 1-VII-1987,
3.

[2] Sant Josepmaria, És Crist que
passa 13.

[3] Ibid. 36.

[4] Sant Josepmaria, Amics de Déu
146.

[5] Sant Josepmaria, Converses 102.

[6] Sant Josepmaria, És Crist que
passa 64.

[7] Sant Josepmaria, Forja 332.

[8] Sant Josepmaria, Amics de Déu
143.



[9] Sant Tomàs Moro, Un hombre
solo. Cartas desde la Torre 7 (carta de
Margaret a Alice, agost del 1534, en
què relatava una llarga entrevista
amb el seu pare a la presó), Madrid
1988, p. 65.

[10] Sant Josepmaria, Forja 929.

[11] Sant Josepmaria, Via Crucis, I
Estació, punts de meditació, n. 1.

[12] Sant Francesc de Sales,
«Conversaciones espirituales» 16.7, a 
Obras Selectas de San Francisco de
Sales, vol. I, p. 724.

[13] Sant Josepmaria, Camí 864.

[14] Sant Tomàs d’Aquino, Summa
theologiae 2-2.83.9.

[15] Sant Cebrià, De dominica
oratione 12.

[16] Ibid. 14.

[17] Cf. sant Josepmaria, Camí 386.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-
cristiana-40-pare-nostre-que-esteu-en-

el-cel/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-40-pare-nostre-que-esteu-en-el-cel/
https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-40-pare-nostre-que-esteu-en-el-cel/
https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-40-pare-nostre-que-esteu-en-el-cel/
https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-40-pare-nostre-que-esteu-en-el-cel/

	Tema 40. Pare nostre, que esteu en el cel

