opusdei.org

Tema 38. El noveiel
deseé manaments del
decaleg

Aquests dos manaments ajuden
a viure la santa puresa (el nové)
1 el despreniment dels béns
materials (el desé) en els
pensaments i els desitjos.

02/12/2010

«No desitgis la dona d’un altre. No
cobegis la casa d’un altre, ni el seu
camp, ni el seu esclau, ni la seva
esclava, ni el seu bou, ni el seu ase, ni
res del que li pertany» (Dt 5,21).



«Tothom qui mira la dona de I’altre
amb desig de posseir-la, ja ha comes
adulteri amb ella en el seu cor» (Mt
5,28).

1. Els pecats interns

Aquests dos manaments es
refereixen als actes interns
corresponents als pecats contra el
sisé 1 el seté manaments, que la
tradicio moral classifica dins els
anomenats pecats interns. De
manera positiva, ordenen de viure la
puresa (el nove) i el despreniment
dels béns materials (el dese) en els
pensaments i els desitjos, segons les
paraules del Senyor: «Feligos els
pobres en I’esperit: d’ells és el Regne
del cel!» 1 «Felicos els nets de cor: ells
veuran Déu!» (Mt 5,3.8).

La primera quiestio a que caldria
respondre és si fa sentit parlar de
pecats interns. Altrament dit, per qué
es qualifica negativament un exercici
de la intel-ligencia i la voluntat que



Nno es concreta en una accié externa
reprovable?

La pregunta no és evident, ja que en
les llistes de pecats que ens ofereix el
Nou Testament apareixen sobretot
actes externs (adulteri, fornicacio,
homicidis, idolatria, bruixeria, plets,
ires, etc.). No obstant aixo0, en aquests
mateixos elencs veiem esmentats
també, com a pecats, certs actes
interns (enveges, mala
concupiscencia, avaricia).[1]

Jesus mateix explica que és del cor de
I’home d’on procedeixen «les
intencions dolentes que el porten a
assassinats, adulteris, relacions
il-legitimes, robatoris, falsos
testimonis, injaries» (Mt 15,19). I en
I’ambit especific de la castedat,
ensenya que «tothom qui mira la
dona d’un altre amb desig de posseir-
la, ja ha comeés adulteri amb ella en
el seu cor» (Mt 5,28). D’aquests textos
procedeix una anotacio important



per a la moral, ja que fan entendre
que la font de les accions humanes, i
per tant de la bondat o la maldat de
la persona, es troba en els desitjos del
cor, en el que la persona «vol» i
escull. La maldat de I’homicidi,
I’adulteri o el robatori no rau
principalment en la fisicitat de
I’accid, o en les seves consequéncies
(tot 1 que hi tenen un paper
important), sin6 en la voluntat (en el
cor) de ’homicida, ’adulter o el
lladre, que en escollir aquesta accid
determinada la vol: es determina en
una direcci6 contraria a I’amor al
proisme i, per tant, també a 'amor a
Déu.

La voluntat es dirigeix sempre cap a
un bé; pero de vegades es tracta d’'un
bé aparent, una cosa que aquii ara
no és ordenable racionalment al bé
del conjunt de la persona. El lladre
vol alguna cosa que considera un bé;
pero el fet que aquest objecte
pertanyi a una altra persona fa



impossible que I’eleccio de quedar-
se’l es pugui ordenar al seu bé com a
persona o, el que és el mateix, al fi de
la seva vida. Per aix0, no cal I’acte
exterior per determinar la voluntat
en un sentit positiu o negatiu. Qui
decideix robar un objecte, encara
que després no pugui fer-ho per un
imprevist, ha obrat malament: ha
realitzat un acte intern voluntari
contra la virtut de la justicia.

La bondat i la maldat de la persona
es troben en la voluntat i, per tant,
estrictament parlant caldria utilitzar
aquestes categories per referir-se als
desitjos (volguts, acceptats), no pas
als pensaments. En parlar de la
intel-ligéncia utilitzem altres
categories, com les de veritable i fals.
Quan el nove manament prohibeix
els «pensaments impurs» no es
refereix a les imatges, o al
pensament en si mateix, sino al
moviment de la voluntat que accepta
la delectaci6 desordenada que una



imatge determinada (interna o
externa) li provoca.[2]

Els pecats interns es poden dividir en
tres:

— Els «mals

pensaments» (complaen¢a morosa):
son la representacio imaginaria d’un
acte pecaminos sense anim de
realitzar-lo. Es pecat mortal si es
tracta d’'una materia greu i es busca o
es consent delectant-s’hi.

— El mal desig (desiderium): és el
desig interior i generic d’'una accio
pecaminosa amb que la persona es
complau. No coincideix amb la
intencio de realitzar-la (que implica
sempre una voluntat eficacg), encara
que en no pocs casos es faria si no
existissin alguns motius que frenen
la persona (com les consequéencies de
l’accid, la dificultat per realitzar-la,
etc.).



— El goig pecaminds: és la
complaenca deliberada en una acci6
dolenta ja realitzada per un mateix o
per altres. Renova el pecat en
I’anima.

Els pecats interns, en si mateixos,
solen tenir menys gravetat que els
corresponents pecats externs, ja que
I’acte extern generalment manifesta
una voluntarietat més intensa. No
obstant aixo, de fet s6n molt
perillosos, sobretot per a les persones
que cerquen el tracte i ’amistat amb
Déu, per motius diversos:

— es cometen amb més facilitat,
perque només hi fa falta el
consentiment de la voluntat i les
temptacions poden ser més
freqients;

— S’hi fa menys atencio, ja que —de
vegades per ignorancia i de vegades
per una certa complicitat amb les
passions— no es volen reconéixer



com a pecats, almenys venials, si el
consentiment va ser imperfecte.

Els pecats interns poden deformar la
consciéencia, per exemple, quan
s’admet el pecat venial intern de
manera habitual o amb certa
freqiiencia, encara que es vulgui
evitar el pecat mortal. Aquesta
deformacio pot donar lloc a
manifestacions d’irritabilitat, faltes
de caritat, esperit critic, o a resignar-
se a tenir temptacions frequents
sense lluitar-hi tenagment en contra,
etc.;[3] en alguns casos fins i tot pot
portar a no voler reconeixer els
pecats interns i a cobrir-los amb
raonades desraons, que acaben
confonent cada vegada més la
consciéncia. Com a conseqiéncia,
facilment creix ’amor propi, neixen
inquietuds, es fa més costosa la
humilitat i 1a contrici6 sincera i es
pot acabar en un estat de tebiesa. En
la lluita contra els pecats interns, és



molt important no inquietar-se pels
escrupols.[4]

Tenim uns quants mitjans que ens
ajuden a lluitar contra els pecats
interns:

— la frequiencia de sagraments, que
ens donen la gracia o ’augmenten i
ens sanen de les nostres miseries
quotidianes;

— l’oracio, la mortificacid i el treball,
buscant sincerament Déu;

— la humilitat —que ens permet
reconeixer les nostres miseries sense
desesperar pels nostres errors—1la
confianga en Déu, sabent que esta
sempre disposat a perdonar-nos;

— l’exercici de la sinceritat amb Déu,
amb nosaltres mateixosienla
direccio espiritual, posant esment en
I’examen de consciéencia.

2. La purificacio del cor



El nove i el desé manaments
consideren els mecanismes intims
que son a l’arrel dels pecats contra la
castedat i la justicia i, en sentit ampli,
de qualsevol pecat.[5] De manera
positiva, aquests manaments
conviden a actuar amb una intencio
recta, amb un cor pur. Per aixo son
molt importants, ja que no es queden
en la consideracio externa de les
accions, sind que consideren la font
de la qual procedeixen.

Aquests dinamismes interns son
fonamentals en la vida moral
cristiana, en que les disposicions de
la persona modulen els dons de
I’Esperit Sant i les virtuts infuses. En
aquest sentit, tenen una importancia
particular les virtuts morals, que
propiament son disposicions de la
voluntat i dels altres apetits per
obrar el bé. Tenint present aquests
elements és possible desterrar una
certa caricatura de la vida moral com
si fos una lluita per evitar els pecats, i



descobrir 'immens panorama
positiu de I'esfor¢ per créixer en la
virtut (per purificar el cor) que té
I’existéncia humana, en particular la
del cristia.

Aquests manaments es refereixen
més especificament als pecats interns
contra les virtuts de la castedatila
justicia, que estan ben reflectits en el
text de la Sagrada Escriptura que
parla de «tres menes de mal desig o
de concupiscencia: la cobejanca de la
carn, la cobejanca dels ulls i ’orgull
de la vida (cf. 1Jn 2,16)» (Catecisme
2514). El nové manament tracta
sobre el domini de la concupiscéncia
de la carn i el desé sobre la
concupiscencia del bé alie. Es a dir,
prohibeixen deixar-se arrossegar per
aquestes concupiscencies de manera
conscient i voluntaria.

Aquestes tendencies desordenades o
concupiscencia consisteix en «la
revolta que la “carn” mou contra



I“esperit” (cf. Ga 5,16.17.24; Ef 2,3).
Ve de la desobediéncia del primer
pecat (cf. Gn 3,11)» (Catecisme 2515).
Després del pecat original ningu no
esta exempt de la concupiscéncia, a
excepcio del nostre senyor Jesucrist i
de la santissima Mare de Déu.

Encara que la concupiscéncia en si
mateixa no és pecat, mena al pecat i
I’engendra quan no se sotmet a la radé
il-luminada per la fe, amb I’ajuda de
la gracia. Si s’oblida que existeix la
concupiscencia, és facil pensar que
totes les tendencies que
s’experimenten «son naturals» i que
no hi ha cap mal a deixar-s’hi
emportar. Molts s’adonen que aixo és
fals en considerar el que passa amb
I'impuls a la violéncia: reconeixen
que ningu no s’ha de deixar
emportar per aquest impuls, sino
dominar-lo, perque no és natural. No
obstant aix0, quan es tracta de la
puresa, ja no volen reconeixer el
mateix i diuen que no hi ha res de



dolent a deixar-se emportar per
I’estimul «natural». El nove
manament ens ajuda a comprendre
que aixo no és aixi, perque la
concupiscéncia ha torcat la natura, 1
el que s’experimenta com natural és,
sovint, consequencia del pecat i cal
dominar-ho. Es podria dir el mateix
de I’afany immoderat de riqueses, o
cobdicia, a que es refereix el dese
manament.

Es important coneixer el desordre
que el pecat original i els nostres
pecats personals han causat en
nosaltres, ja que aquest coneixement
ens ajuda:

— ens esperona a pregar: nomeés Déu
ens perdona el pecat original, que va
originar la concupiscencia; de la
mateixa manera, només amb la seva
ajuda aconseguirem vencer aquesta
tendéncia desordenada; la gracia de
Déu sana la nostra natura de les



ferides del pecat (a més d’elevar-la a
I’'ordre sobrenatural);

— ens ensenya a estimar tota la
creacio, perque ha sortit de les mans
de Déu i és bona; son els nostres
desitjos desordenats els que fan que
es pugui utilitzar malament els béns
creats.

3. El combat per la puresa

La puresa del cor significa tenir una
manera santa de sentir. Amb I’ajuda
de Déu i ’esforg personal s’arriba a
ser cada vegada més «nets de cor»:
neteja en «els pensaments» 1 els
desitjos.

Pel que fa al noveé manament, el
cristia aconsegueix aquesta puresa
amb la gracia de Déu i a través de la
virtut i el do de la castedat, la puresa
d’intencio, la puresa de la miradaila
pregaria.[6]



La puresa de la mirada no es limita a
rebutjar la contemplacié d’imatges
clarament inconvenients, siné que
exigeix purificar I’us dels nostres
sentits externs, perque ens porti a
mirar el mon i les altres persones
amb visio sobrenatural. Es tracta
d’una lluita positiva que permet a
I’home descobrir la veritable bellesa
de tota la creacio6 i, de manera
particular, la bellesa dels qui han
estat formats a imatge i semblanca
de Déu.[7]

«La puresa demana el pudor. Aquest
és una part integrant de la
tempranca. El pudor preserva la
intimitat de la persona. Designa el
refus de descobrir allo que cal
mantenir amagat. S’ordena a la
castedat, la delicadesa de la qual
testimonia. Guia les mirades i els
gestos d’acord amb la dignitat de les
persones i de la seva

unio» (Catecisme 2521).



4. La pobresa del cor

«El desig de felicitat veritable treu
I’home de I’afeccio immoderada als
béns del mon, a fi de realitzar-se en
la visio i la felicitat de

Déu» (Catecisme 2548). «La promesa
de veure Déu supera tota
benauranca. A ’Escriptura, veure és
posseir. El qui veu Déu ha aconseguit
tots els béns que es poden
concebre.»[8]

Els béns materials s6n bons com a
mitjans, pero no son fins. No poden
omplir el cor de I’home, que esta fet
per a Déu i no es sadolla amb el
benestar material.

«El dese manament prohibeix
I’avidesa i el desig d’'una apropiacio
desmesurada dels béns d’aquest
mon; veda la cobdicia desenfrenada,
nascuda de la passio immoderada de
les riqueses i del seu poder.
Condemna també el desig de cometre
una injusticia, amb que es causaria



dany al proisme en els seus béns
temporals» (Catecisme 2536).

El pecat és aversio a Déu i conversio a
les criatures; I’afecci6 als béns
materials alimenta radicalment
aquesta conversio, i mena a la
ceguesa de la ment i ’'enduriment del
cor: «Si algu que posseeix béns en
aquest mon veu el seu germa que
passa necessitat i li tanca les
entranyes, com pot habitar dintre
d’ell ’'amor de Déu?» (1Jn 3,17).
I’afany desordenat dels béns
materials és contrari a la vida
cristiana: no es pot servir Déu iles
riqueses (cf. Mt 6,24; Lc 16,13).

La importancia exagerada que es
concedeix avui al benestar material
per sobre de molts altres valors no és
un senyal de progrés huma; suposa
un empetitiment i enviliment de
I’home, la dignitat del qual rau a ser
una criatura espiritual destinada a la



vida eterna com a fill de Déu (cf. Lc
12,19-20).

«El desé manament mana foragitar
I’enveja del cor de I'home» (Catecisme
2538). L’enveja és un pecat capital.
«Designa la tristesa que sentim pel bé
d’un altre» (Catecisme 2539). De
I’enveja poden derivar molts altres
pecats: ’odi, la murmuracio, la
detraccid, la desobediéncia, etc.

L’enveja suposa un rebuig de la
caritat. Per lluitar-hi en contra hem
de viure la virtut de la benevolencia,
que ens porta a desitjar el bé dels
altres com a manifestacio de ’amor
que els tenim. També la virtut de la
humilitat ens ajuda en aquesta lluita,
perque no s’ha de descuidar que
I’enveja procedeix sovint de 'orgull
(cf. Catecisme 2540).

Pablo Requena

Bibliografia basica



Catecisme de I’Església catolica
2514-2557.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «Perque
veuran Déu», a Amics de Déu 175-189;
homilia «Despreniment», a Amics de
Déu 110-126.

[1] Cf. Ga 5,19-21; Rm 1,29-31; Col 3,5.
Sant Pau, després de fer una crida a
abstenir-se de la fornicacio, escriu:
«Que cadascu sapiga dominar el seu
propi cos amb santedat i amb
respecte, sense deixar-se endur per
la passio com fan els pagans que no
coneixen Déu. [...] En efecte, Déu ens
ha cridat a viure santament i no de
manera impura» (1Te 4,3-7).
Subratlla la importancia dels afectes,
que son l'origen de les accions, i fa
veure la necessitat de purificar-los
per ser sants.



[2] Aixi s’entendra facilment la
diferencia entre «sentir» i
«consentir», referit a una
determinada passié o moviment de
la sensibilitat. Només quan es
consent amb la voluntat es pot parlar
de pecat (si la matéria és
pecaminosa).

[3] «Xapoteges en les temptacions, et
poses en perill, jugues amb la vista i
amb la imaginacio, xerres de...
estupideses. —I després t’espanta
que t’assaltin dubtes, escrupols,
confusions, tristesa i descoratjament.

»—M’has de concedir que ets poc
consequent» (sant Josepmaria, Solc
132).

[4] «No et preocupis, passi el que
passi, mentre no consentis. —Perqué
només la voluntat pot obrir la porta
del cor i introduir-hi aquestes
execracions» (sant Josepmaria, Cami
140); cf. ibid. 258.



[5] «El dese manament té com a
objectiu la intenci6 del cor; resumeix,
juntament amb el nove, tots els
preceptes de la llei» (Catecisme 2534).

[6] «Per la gracia de Déu, [el batejat]
ho aconsegueix:

»— amb la virtut i el do de la
castedat, ja que la castedat permet
d’estimar amb un cor recte i no
dividit;

»— amb la puresa d’intencio, que
consisteix a tenir present el fi
veritable de I’'home: amb mirada
simple, el batejat cerca de trobar i
complir en tot la voluntat de Déu (cf.
Rm 12,2; Col 1,10);

»— amb la puresa de la mirada
exterior i interior, amb la disciplina
dels sentiments i de la imaginacio,
amb el refus de tota complaenca en
els pensaments impurs que inclinen
a desviar-se del cami dels



manaments divins: “La vista roba el
cor als insensats” (Sv 15,5);

»— amb la pregaria» (Catecisme
2520).

[7] «Els ulls! Pels ulls entren dins
I’anima moltes iniquitats. —Quantes
experiencies com la de David!... —Si
guardeu la vista haureu assegurat la
custodia del vostre cor» (sant
Josepmaria, Cami 183). «Déu meu!
trobo gracia i bellesa en tot el que
veig: guardaré la vista a tota hora,
per Amor» (sant Josepmaria, Forja
415).

[8] Sant Gregori de Nisa, Oratione de
beatitudinibus 6: PG 44, 1265A. Cf.
Catecisme 2548.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-


https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-38-el-nove-i-el-dese-manaments-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-38-el-nove-i-el-dese-manaments-del-decaleg/

cristiana-38-el-nove-i-el-dese-
manaments-del-decaleg/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-38-el-nove-i-el-dese-manaments-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca/article/resums-de-fe-cristiana-38-el-nove-i-el-dese-manaments-del-decaleg/

	Tema 38. El novè i el desè manaments del decàleg

